
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 32 (1949)

Heft: 12

Artikel: Philosophische Strömungen der Gegenwart (Fortsetzung und Schluss)

Autor: Frei, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409978

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409978
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 12 DER FREIDENKER 91

Verwandten und dem herbeigerufenen geistlichen Beistand so

lange bedrängt werden, bis sie zu schwach geworden sind, um
noch Widerstand leisten zu können und geschehen lassen, was
eben geschieht. Sie werden mit den Segnungen der heiligen
Religion versehen, wenn sie schon seit Jahr und Tag von der
Kirche und ihrer Lehre nichts wissen wollten. Wie häufig wird
auch ihr Wunsch, ohne Beistand der Kirche, auf freigeistige Art
bestattet zu werden, mißachtet! Sind das Freidenkerbekehrungen?

Nein, geistige Vergewaltigung ist das, Mangel an jeglicher
Toleranz und Pietät, wofür es nichts anderes gibt als Verachtung!

Aber was macht das der Kirche und den fanatischen
Frömmlern aus! — die «Seele ist gerettet». E. Br.

Philosophische Strömungen der Gegenwart
Von Hans Frei (Fortsetzung und Schluß.)

Nietzsche, diese tragische Gestalt des 19. Jahrhunderts, der

von sich selber sagte, er sei ein Luftschiffer des Geistes und
verurteilt, unablässig denken zu müssen, erklärte in der Vorrede
seines Aphorismenwerkes «Der Wille zur Macht, Versuch einer

Umwertung aller Werte» : «Was ich erzähle, ist die Geschichte
der nächsten zwei Jahrhunderte. Ich beschreibe, was kommt, was

nicht anders kommen kann: Die Fferaufkunft des Nihilismus.
Diese Geschichte kann schon jetzt erzählt werden, denn die
Notwendigkeit selbst ist hier am Werke.» Dieser reine Nihilismus
muß grundsätzlich vom unechten — beispielsweise von
demjenigen des russischen Fürsten Kropotkin — unterschieden
werden; er hat nichts mit ihm gemeinsam. Laßt uns Nietzsches

Begriffsbestimmung gleich an den Anfang unserer Betrachtung
stellen : «Unter Nihilismus ist zu verstehen : der Glaube und die
Erkenntnis, daß hinter allen Glaubensinhalten, Erkenntnisinhalten

und Werten nichts steckt, und der Wille, alle Glaubensinhalte,

Erkenntnisinhalte und Werte auf dieses Nichts
zurückzuführen.» Im Aufsatz «Mensch und Geschichte» bemerkt Max
Scheler, daß die Grundrichtung der menschlichen Entwicklung,
soweit wir sie überschauen können, die Richtung auf wachsende

Steigerung des menschlichen Selbstbewußtseins sei. Und alle
Deutungen der menschlichen Entwicklung, über die wir heute
verfügten, die christlich-theistische oder die geistbejahende
Hegels oder die geistverneinende Klages oder die materialistischeine

konfessionell gebundene Wissenschaft oder Philosophie
bestimmt ablehnt, so z. B. p. 32: «Kommt es soweit, daß nach dem
Grundsatz gearbeitet wird: Die Forschung ist frei, das Ergebnis ist
vorgeschrieben — dann können wir kaum mehr von Wissenschaft
im strengen Sinne reden.» Darum sind wir überzeugt, daß die kleine
Schrift auch in unseren Kreisen bei der Klärung des so stark
umstrittenen Begriffes der Philosophie wertvolle Dienste zu leisten
vermag. 0.

Acciön Laica Argentina
In der letzten Nummer veröffentlichten wir einen «Brief aus

Argentinien», in dem unser Mitarbeiter Tupac Amarü die Aussichten
des Freidenkertums in Argentinien sehr pessimistisch darstellte. In
einem weiteren Schreiben wollte er seinen Bericht richtigstellen,
denn er hatte inzwischen eine freudige Entdeckung gemacht. Leider
kam der Brief zu spät, denn bei seinem Eintreffen war der
Freidenker Nr. 11 bereits erschienen. Wir geben das Wesentliche seines
zweiten Briefes nachstehend wieder:

Die «Acciön Laica Argentina» (Adresse: Avenida de Mayo
953, of. 20, Buenos-Aires) veranstaltet vom 8. bis 10. Dezember
ihren dritten Jahreskongreß, der zeitlich mit dem dritten Ge-

darwinistische oder die postulatorisch-atheistische, zu der sich
Scheler selber bekennt — sie seien alle nur verschiedene Bewertungen

der einen zugrunde liegenden Wirklichkeit, in der sich
der menschliche Geist über Griechentum, Christentum und
Humanismus hinweg immer entschiedener befreit habe und immer
deutlicher seiner selbst bewußt geworden sei. Nietzsche zog die
letzte Folgerung dieser Entwicklung: Das abendländische Denken

ende unfehlbar im Nihilismus. Das Christentum, die
Aufklärung, die Wissenschaft und die Philosophie führen geradewegs

in die nihilistische Voraussetzung. Im folgenden lassen wir
uns von Nietzsche selber leiten. Warum das Christentum? Was

Christus verneinte, wurde von seinen «christlichen» Nachfolgern
bejaht; was er bejahte, verneint. Er verneinte die
Selbstverteidigung, das Gerichthalten, das Strafen, das Schwören, das

Geringschätzen, das Zürnen, das Unterscheiden zwischen den Ständen

eines Volkes. Aber die «Christen» wurden Soldaten, Richter,

Händler, Theologen, Priester, Patrioten, Politiker und
Fürsten. Es wurden die unchristlichen Begriffe eines «christlichen»
Staates, einer «christlichen» Politik, ja einer «christlichen»
Heerführung geprägt. Der Sinn des Christentums wird irgendwo
anders hineingelegt : in den Glauben an unglaubwürdige Dinge,
in das Zeremoniell von Gebeten. Die Begriffe Sünde, Strafe,
Belohnung — alles ganz unbeträchtlich und fast ausgeschlossen

vom ersten Christentum — kommen jetzt in den Vordergrund.
Eigentlich gab es ja nur einen Christen, und der starb am
Kreuze. Erinnern wir uns, daß auch Dostojewskji in der
«Legende vom Großinquisitor» (Gebrüder Karamasow) zeigt, wie
Christus von den Nachfolgern des Petrus bei seinem
Wiedererscheinen erneut in Ketten gelegt wird. So wurde die Kirche zu

genau dem, wogegen Jesus gepredigt hatte, und wogegen er seine

Jünger kämpfen lehrte. Das Christentum endet in der Verneinung,

im Nichts, im Nihilismus.

Warum führt auch die Wissenschaft zum Nihilismus? Weil
mit zunehmender Erkenntnis, Selbstdurchschauung und
Gewissenhaftigkeit immer höhere Ansprüche gestellt werden müssen.

Gott ist tot. Kann der Mensch oder die Natur in ihrer
Gesamtheit an seine Stelle treten? Nein, denn gerade der Klügste
erkennt auch seine Beschränktheit, der Beste seine Mangelhaftigkeit,

der Weiseste seine Hilflosigkeit tind der Kritischste seine

Ergebnislosigkeit in der umfassenderen und auf sich allein
gestellten Erkenntnis einer ewig überlegenen Welt. Das Begreifen

burtstag der Organisation zusammenfällt. Die Tagesordnung
sieht die Erörterung folgender Themen vor: 1. Liberalismus als

philosophisches Prinzip, 2. Theokratie und Liberalismus, 3.

Weltlichkeit und Kultur, 4. Weltliche Erziehung und
Religionsunterricht.

Die «Acciön Laica Argentina», deren Vorstand sich aus
namhaften Wissenschaftlern und Professoren bürgerlicher und
sozialistischer Weltanschauung zusammensetzt, wurde am 22.
Dezember 1946 ins Leben gerufen, als die argentinische Regierung
die Einführung des Religionsunterrichts in den traditionell
weltlichen Staatsschulen des Landes vorbereitete, die inzwischen
Wirklichkeit geworden ist.

Der letzte Kongreß der Organisation fand vom 16. bis 18.

Dezember 1948 in Buenos-Aires statt. Auf ihm wurde der (bürgerliche)

Dr. Hilmar D. Digiorgio zum Vorsitzenden und die
bekannte sozialistische Politikerin Dr. Alicia Moreau de Justo zur
Vizepräsidentin gewählt. Im Verlauf der Debatten wurde zum
Ausdruck gebracht, unter wie schwierigen Verhältnissen die
Organisation ihre Tätigkeit entfalten muß, daß sie jedoch trotz
der mächtigen Gegenkräfte, die überall am Werke sind, nicht



92 DER FREIDENKER Nr. 12

ist ein Ende. Hinter jeder neuen Erkenntnis steht wieder eine
verschlossene Türe. Und so geht alles im Kreis herum bis zum
Anfang, zum Nichts. Die Wissenschaft führt ebenfalls in die
nihilistische Voraussetzung*.

Und nun stellt uns Nietzsche noch vor die grauenhafteste und
wesentlichste aller Fragen: «Gibt es eine einzige, absolute und
erkennbare Wahrheit?» So wie die Moral, um ihres unbedingten

Herrschaftsanspruches willen, die Einzigkeit ihres Gut und
Böse behauptet hatte, haben — wie Nietzsche weiter ausführt,
die Philosophen seit Sokrates und Piaton die einzige Wahrheit
und ihre Erkennbarkeit zur Rechtfertigung ihrer nicht weniger
unbedingten Herrschsucht gemacht. Weil es eine einzige Wahrheit

gäbe und weil allein sie, die Philosophen, diese Wahrheit
erkennen könnten, sollten die Könige Philosophen oder die
Philosophen Könige werden. Gibt es aber diese einzige Wahrheit?
Und gesetzt selbst, es gäbe sie: «Warum nicht lieber Unwahrheit?

— Warum erkennen? Warum nicht lieber sich täuschen
Vertrauen zur Vernunft — warum nicht Mißtrauen? Wer will
uns in dieser haltlos gewordenen Welt vom Gegenteil überzeugen?»

Hier ist ein Punkt, an dem wir deutlicher als irgendwo
anders erkennen können, warum der Nihilismus heraufkommen
mußte, und warum dieser Aufstieg etwas so ungeheuer Ernstes
und Entscheidendes ist, daß kein gewissenhafter Denker mehr
vor ihm die Augen schließen darf! Seit den allerneuesten
Ergebnissen der Atomphysik, in der sich der Stoff, die Materie, in
einen wesentlichen Begriff «Energie» aufgelöst hat, werden
Nietzsches Folgerungen besser verstanden. Einsteins
Relativitätstheorie brachte den Bruch mit der naturwissenschaftlichen
Vergangenheit. Die Forschung steht am Scheidewege. Sie erlebt
in voller Stärke die Zeitenwende, was wir auch an der Haltung
führender Naturwissenschaftler erkennen. Eine Reihe klammert
sich an einen mehr oder weniger echten Gottesglauben, eine
andere Gruppe ergibt sich einem ausweglosen, pessimistischen
Nihilismus. Schließlich bleibt noch eine Anzahl, die sich in
phantastische Gedankengänge einspinnt. So tragisch das Bekenntnis

anmutet, es muß doch ausgesprochen werden: Nietzsche kann
aus der modernen Philosophie nicht mehr weggedacht werden.
Noch ein kleiner Rückblick zum Nachdenken! Von Nietzsches
bedeutendstem Werke «Also sprach Zarathustra» (1883 erschie-

* Hermann L. Goldschmidt:
Philosophie».

«Der Nihilismus im Licht einer kritischen

nen), wurden seinerzeit vierzig Exemplare verkauft, sieben
verschenkt; einer bestätigte den Empfang, niemand lobte es.

Vor Nietzsche lebte in Kopenhagen S. Kierkegaard, ein
protestantischer Theologe, der allein auf sich gestellt, einen heroischen

Kampf gegen den allmächtigen lutherischen Bischof Myn-
ster und seinen Lobredner, den Theologieprofessor Martensen,
führte. Die öffentliche Meinung hatte für den schmächtigen
Asketen ohne Ehe, ohne Amt und ohne tiefere Freundschaft
nichts übrig. Man drehte sich kaum um, als er 42 jährig auf offener

Straße tot zusammenbrach. Heute erst können wir erkennen,
wieveil geistiges Dynamit der Däne Sören Kierkegaard in unsere
Zeit hinübergeschleudert hat. Seine Zeitkritik könnte gestern
geschrieben sein; dabei ist sie hundert Jahre alt. Er sieht die
Kirche verweltlicht und die abendländische Menschheit im
Sumpfe sinnarmer Technisierung ersticken. Das menschliche
Denken treibt dem Nichts, dem Nihilismus entgegen.
Technischer Fortschritt ist Täuschung. Zwischen Gott und dem
Menschen besteht ein gähnender Abgrund. Der Mensch allein
vermag nichts. In der Tiefe seiner Seele haust die Angst. Kierkegaard

erlebt die Stimmung des menschlichen Daseins, wie sie

Rembrandt gemalt hat. Der einzelne hängt im Nichts wie ein
bleiches Gesicht, eine Hand, ein Helm über dem braunen Dunkel.

Die völlige Einsamkeit des Menschen gegenüber Gott, das

sei die Tragik der menschlichen Existenz. Kant und Hegel haben
ihre Systeme logisch entwickelt, Kierkegaard will seine Philosophie

erleben. Darum lassen sich für uns seine Gedankengänge
weniger mit der Vernunft erfassen, viel eher mit dem Gefühle.
Sein geistiges Elend offenbart sich in einem Gebet aus seinem

Tagebuche: «Herr, mein Gott, gib du mir wieder den Mut, zu
hoffen, barmherziger Gott, laß die Hoffnung wieder meinen
öden und unfruchtbaren Sinn befruchten.» Er verstrickt sich

ganz in der Auffassung, daß der christliche Glaube
widerspruchsvoll sei, genau entsprechend der widerspruchsvollen
menschlichen Existenz. Im Hauptwerk arbeitet er die tiefe
welthistorische Entscheidung aus: Entweder zurück zum wahren
und einzigen Christentum, oder dann hinüber zum restlosen
Nihilismus. Kierkegaard oder Nietzsche? «Man muß das Christentum

entweder resolut leugnen, bekämpfen und verfolgen oder

man muß es wirklich leben. Was dazwischen liegt, ist Geniekult
und Schwindel.»

Nietzsche und Kierkegaard zeichneten die Ausgangssituation

den Kampf aufzugeben gedenkt. Die Entschließungen des

Kongresses erklärten sich gegen die Unterstützung der Kirche durch
den Staat und für die Gewissensfreiheit der Staatsbürger. Sie

erinnerten daran, daß der argentinische Staat nach dem Willen der

Freiheitskämpfer, die das spanische Joch abschüttelten, ein
weltlicher Staat ist, der daher eine Staatsreligion nicht anerkennen

kann. Eine weitere Entschließung protestierte erneut
dagegen, daß die am 5. Dezember 1946 ohne Angabe von Gründen
oder Einleitung eines Disziplinarverfahrens entlassenen
weltlichen Lehrer immer noch nicht wieder in Dienst gestellt wurden,

obwohl das der Verfassung widerspricht. Der Kongreß
sprach sich weiter gegen die zunehmende militärische Erziehung
der Jugend in den Schulen aus und wandte sich schließlich gegen
jeden staatlichen Totalitarismus, komme er von rechts oder
links.

Obwohl die innenpolitischen Verhältnisse, unter denen die
Acciön Laica Argentina im laufenden Jahre ihre Tätigkeit
entfaltete, sich gegenüber dem Vorjahr kaum gebessert haben, hoffen

die Veranstalter, daß sie ihren Kongreß durchführen können.

Der Jahreskongreß wird zu Beginn des kommenden Jahres

gefolgt werden von einem internationalen Freidenkerkongreß,
der in Chile oder Uruguay stattfinden wird und an dem u. a.

Delegierte der belgischen Freidenkerorganisation teilnehmen
werden. Tupac Amarü.

SOEBEN ERSCHIENEN

Jakob Stebler, Gereimte Glossen.
88 Seiten, Preis Fr. 5.— inkl. Wust.

Dr. phil. Ernst Haenssler, Gehemmte Forschung —
auch heute noch!

Sammlung -Wissen und Wahrheit»,
Nr. 4, 127 Seiten, Preis Fr. 5.80 inkl.
Wust.

Zu beziehen bei

Buchhandlung Hans Huber, Marktgasse 9, Bern



Nr. 12 DER FREIDENKER 93

der neuen philosophischen Richtungen, die als Lebensphilosophie,

Irrationalismus und Existentialismus heute weite Kreise
beherrschen. Schon Goethe ahnte das Kommende : «Klüger und
einsichtiger wird die Menschheit werden, aber besser, glücklicher

und tatkräftiger nicht. Ich sehe die Zeit kommen, wo
Gott keine Freude mehr an ihr hat und er abermals alles
zusammenschlagen muß zu einer verjüngten Schöpfung.» Auch der
Dramatiker Friedrich Hebbel schrieb 1836 in sein Tagebuch:
«Ich habe oft ein Gefühl, als ständen wir Menschen (das heißt
jeder einzelne) so unendlich einsam im All da, daß wir niclit
einmal einer vom andern das Geringste wüßten, und daß all
unsere Freundschaft und Liebe dem Aneinanderfliegen vom Wind
zerstreuter Sandkörner gliche .» Dieser Gedanke könnte
ebensogut aus der Feder eines zeitgenössischen Existentialisten
stammen.

Wir wenden uns nun zuerst dem Irrationalismus zu. Er stellt
bei weitem keine einheitliche Richtung dar. Ihm gehören edle
Denker wie Dilthey, Bergson und James an, aber auch sehr
zweifelhafte wie Klages, Spengler und Jünger. Wir müssen es

uns versagen, die Gedankengänge der einzelnen Exponenten
herauszuarbeiten. Der enge Rahmen dieser Uebersicht gestatte uns

nur, die Grundzüge festzuhalten.
Nietzsches Bankrotterklärung des Wissenschafts- und

Verstandeskults wird zum Ausgangspunkt genommen. Die nihilistische

Voraussetzung besteht somit zu Recht, doch soll die Menschheit

aus dieser Sackgasse herausgeführt werden. Eine neue Lehre
vom Menschen und seinen Möglichkeiten soll den Schlüssel zu

neuer Glückseligkeit bieten. Weil der Geist, das Denken, den
Nihilismus heraufbeschworen hat, muß ihm ein Gegengewicht
gesetzt werden. Alles, was an uns nicht körperlich ist, heißt
Seele, Leben oder Vitalität. Auch das Tier besitzt somit ein
Seelenleben. Nur beim Menschen bildete sich im Laufe der
Entwicklung durch Jahrtausende der Geist zu immer größerer
Vollendung aus, anatomisch gesehen in der Verfeinerung des

Gehirnapparates. Das Seelische und das Geistige gehören zusammen
wie die zwei Hände eines Klavierspielers, sind aber eben deshalb
keine Einheit. Ludwig Klages, der seit Jahren in Kilchberg bei
Zürich wohnt, zögert nicht, den Geist als lästiges Geschwür der
Seele, als Feind des Lebens, zu erklären. Von dieser Krankheit
soll der Mensch endlich wieder zu seinem Nutz und Frommen
geheilt werden. Klages betrachtet den «Geist als Widersacher
der Seele» (so heißt auch sein Hauptwerk auf philosophischem
Gebiet). Steigerung der Geisteskraft bedeutet biologischer Zerfall.

Das Denken muß dem Instinkte, dem Intuitiven, Irrationalen

in der Menschenbrust weichen. Spengler äußert sich
folgendermaßen: «Der Mensch ist ein Raubtier. Ich werde es immer
wieder sagen. Alle die Tugendbolde und die Sozialethiker, die
darüber hinaus sein oder gelangen wollen, sind nur Raubtiere
mit ausgebrochenen Zähnen. Wenn ich den Menschen ein Raubtier

nenne, wen habe ich damit beleidigt, den Menschen oder
das Tier? Denn die großen Raubtiere sind edle Geschöpfe in
vollkommenster Art und ohne die Verlogenheit menschlicher
Moral aus Schwäche.»

Bergson prägte die Begriffe der «Intuition» oder «Schau» als

neue Möglichkeiten gefühlsmäßig-instinktiver Erkenntnis.
Nach Klages sei das höchste und erhabenste Erlebnis die Ekstase,
denn darin könne sich die Seele vom lästigen Geiste befreien.
Ueberdies erleben wir in der Ekstase die Todessehnsucht oder
nach Jünger, «das Glück geopfert zu werden». Der einzelne
vermöge beispielsweise im Rausche der Schlacht sein geistiges Ich
abzustreifen; er könne im Schlachtentod das wirkliche Leben
wieder gewinnen. Spengler sieht im Willen des Stärkern, in den

gesunden Instinkten, in der Rasse, im Willen zu Besitz und
Macht die bewegenden Kräfte der Zukunft. «Die Zeit kommt,
nein, sie ist schon da, die keinen Raum mehr hat für zarte Seelen

und schwächliche Ideale. Es lebe die kriegerische gesunde
Freude an der eigenen Kraft .» Um nicht mißverstanden zu
werden, wollen wir betonen, daß keineswegs alle Irrationalisten
diese Folgerungen ziehen. Bergson und seine Anhänger sehen

im Geiste keinen Widersacher der Seele, der Intuition, sondern

lediglich eine andere Quelle der Erkenntnis. Auch die
amerikanischen Kritiker der Verstandeskultur, die Pragmatisten
James und Dewey beispielsweise, möchten den Geist nicht an den
triebhaften Instinkt verschleudert wissen. Typisch amerikanisch
ist ihre Ansicht, daß das Wahre auch nützlich sein müsse. Damit
treten sie leninistischen Gedankengängen sehr nahe.

Auf dem Boden des Nihilismus ist noch eine andere Pflanze
gewachsen, die heute vornehmlich in Westeuropa ihre schönsten
Blüten treibt. Sie entsproß dem Grabe Kierkegaards, erhielt
etwas Dünger von Nietzsche und besitzt bereits eine nette
Anzahl Ableger, die ihr nur noch ähnlich sind. Man bezeichnet
etwas allzu summarisch die neuen Formen irrationaler Lehren
mit dem Sammelbegriff «Existentialismus». Diese Bezeichnung,
die sich von Kierkegaards Existenzbegriff ableitet, ist insofern
irreführend, als man meinen könnte, es gäbe nur eine existentielle

Richtung. Das würde aber ganz und gar dem Wesen dieser

Philosophien widersprechen. Wohl gehen die einzelnen
Vertreter von mehr oder weniger übereinstimmenden Grundannahmen

aus, aber in vielen sehr wesentlichen Punkten scheiden sich
dann die Geister. Unter den wichtigsten existential istischen Denkern

erwähnen wir: Martin Heidegger, Karl Jaspers, der
Nachfolger auf Häberlins Lehrstuhl in Basel, die Franzosen Gabriel
Marcel und Jean Paul Sartre, mit theologischem Einschlag der
Russe Nicolai Berdyaew und Prof. Karl Barth, Basel. Der Lyriker
Rainer Maria Rilke steht existentiellen Gedanken sehr nahe.
Es ist bezeichnend, daß unter den führenden Existentialisten
eigentliche Wissenschaftler fehlen, dafür sind die Dichter gut
vertreten: Kierkegaard, Nietzsche, Marcel, Sartre, Malraux,
Unamuno und Rilke. In der Reihe stehen Gottesfürchtige und
erklärte Atheisten. Wie die Begriffe sich hier trüben können,
zeigt das Beispiel Sartre, der mit Vorliebe zum Kommunisten
gestempelt wird, wogegen aber Moskau bereits in aller Form
protestiert hat.

Auf verschiedenen Philosophenkongressen traten die Gegner
in die Arena: die Neupositivisten und Materialisten im Stile
Bertrand Russells, die Idealisten mit Benedetto Croce an der

Spitze und die Thomisten als Vertreter der römischen Kirche.
Dabei zeigte sich auch, daß die schillernde Vielseitigkeit der
existentiellen Ideen mit den neugeprägten Fachwörtern die
Aussprache außerordentlich erschwerte. Die Existentialisten
befassen sich in erster Linie mit sich selber, mit dem einzelnen
Menschen also, dem Denker, der einsam ist, das Nichts und die

eigene Zwiespältigkeit erschaut. Philosophie ist nie am Ende.
Ein abschließendes System, ein Weltbild, kann es nicht geben.
Bei jedem denkenden Menschen beginnt die Philosophie neu,
sofern er sich Gedanken über das «In-die-Welt-Geworfensein»
macht, um einen Ausdruck Heideggers zu gebrauchen.

Obwohl wir uns recht kurz fassen wollen und nur andeutungsweise

auf einzelne Vertreter eingehen können, versuchen wir im
folgenden doch, ein wenig in die nicht leicht erfaßbare
Gedankenwelt einzudringen. Schwierigkeit bereitet die neue, uns
auf den ersten Blick fast sinnlos anmutende Sprache. Urteilen
Sie selber über den nachfolgenden Passus aus Heideggers Hauptwerk

«Sein und Zeit»:



94 DER FREIDENKER Nr. 12

«Das Sein selbst, zu dem das Dasein sich so oder so verhalten
kann und immer irgendwie verhält, nennen wir Existenz, einer

Möglichkeit seiner selbst, es selbst oder nicht es selbst zu sein...»

Die logisch-wissenschaftlich orientierten Gegner hatten ein
leichtes Spiel, solche Sätze zu zerzausen und zu verspotten. Wie
lachte man nur über Heideggers bekannten Satz: «Das Nichts
nichtet» Und trotzdem, man bringt die Existentialisten einfach
nicht um, indem man sie verspottet. Auch Rilke können wir uns
vom Verstände her nicht nähern.

Der Existentialismus ist ja bewußt ein Protest gegen
Verstandesallmacht und Technisierung des Lebens. Um diese

Geistesrichtung zu erfassen, müssen wir einen andern Maßstab
finden. Die Logik versagt offensichtlich. Angesichts dieser
Tatsache erklären Theoretiker des Marxismus, die Existenzphilosophie

stelle in ihrer Zwiespältigkeit und Antikollektivität ein
Abbild der ausweglosen kapitalistischen Welt dar. Sie sei letztlich

noch der Strohhalm der allmählich versinkenden bürgerlichen

Welt.
Tatsächlich verhehlen die Existentialisten nicht, daß ihren

Philosophien ein Erlebnis zugrunde liegt. Von Kierkegaard wissen

wir es ja bereits. Bei Jaspers erscheint das existentielle
Erlebnis in einem Gewahrwerden der Brüchigkeit des Daseins, bei
Heidegger in der Erfahrung des «Vorlaufens zum Tode», bei
Sartre in einem allgemeinen Angewidertsein*. Es erstaunt uns
deshalb nicht, daß ihre Werke Bekenntnisse mit sehr persönlichen

Färbungen darstellen. Weil man nun aus dieser Haltung
heraus bewußt auf wissenschaftliche Wahrheit verzichten darf
und weil die Logik der Wissenschaften vor den letzten Fragen
der menschlichen Existenz versagen muß, artet der Existentialismus

mit seinen äußersten Folgerungen in einen Glauben, ja
beinahe in einen Kult aus. Bezeichnend hiefür dürfte. Jaspers kürzlich

erschienenes Werk sein, das den Titel «Der philosophische
Glaube» trägt. Aufschlußreich ist auch eine Aeußerung dieses

Philosophen, der bisherige philosophische Sprachgebrauch
genüge nicht für existentielle Gedankengänge, eigentlich könne
die Sprache nie ganz das wiedergeben, was der Existentialist

sagen möchte.
Wir haben vorhin gehört, daß alle Existenzphilosophien der

Gegenwart von einem sogenannten «existentiellen Erlebnis»
ausgehen. Der Hauptbegriff «Existenz» kann nicht genau erklärt
werden. Soweit ein Mensch einfach im Alltag lebt, verwirklicht
er sein Dasein. Im Dasein herrscht die Ordnung, der
wissenschaftliche Geist, der die Menschen aber verflacht, nivelliert.
Existenz dagegen ruft zur Ueberwindung des langweiligen und
farblosen Daseins auf. Sie ist ständig im Werden, sofern das
Dasein unaufhörlich dem Geiste ausgesetzt ist. Der an sich sinnlose

Satz Kierkegaards: «Gott existiert nicht, da er ewig ist»,
bekommt erst einen Sinn, wenn das Existieren als stetes Werden
aufgefaßt wird. Existenz erfühlt die Angst vor dem Nichts, vor
dem Versinken im Kollektivismus, in der Technik. Die Existenz
erscheint auch als das Schöpferische im Menschen, dem es vor
der Langeweile der Ordnung und dem farblosen Glas der geistigen

Welt bangt. Die bisherige Philosophie kannte die Leidenschaft

nicht; sie suchte die Ordnung, die ihre Erfüllung in der
Technik als der Rationalisierung des Lebens fand. Neben den
Geist als Prinzip der Ordnung muß wieder das Schöpferische,
das Leben mit seinem Auf und Nieder und seinen Gefahren
treten. Das Tier hört auf zu leben, aber der Mensch stirbt. Bei ihm
allein ist der Tod das letzte Zwiespiel zwischen Geist und Leben.
Die Existenzphilosophie fordert den einzelnen auf, wieder Geist
und Leben bei sich in Einklang zu bringen. Diese innere Hal-

* I. M. Bochenski: «Europäische Philosophie der Gegenwart».

tung, die fortwährend wieder neu gesucht werden muß, das sei

die menschliche Freiheit. So steht immer am Anfang des Denkens

die Frage: «Verweile ich am Geiste und liebe ich das

Lebendige trotzdem?» Die Aufgabe des Philosophen bestehe
somit darin, zur «Existenzerhellung» (Jaspers!) aufzurufen, die
Leidenschaft anzufeuern. Der Philosoph wird somit zum Arzt
der Kultur. Er stellt die Diagnose, aber eigentlich immer für
den einzelnen Menschen. Der Politiker steht zu ihm in Gegensatz,

denn er wendet sich naturgemäß zur Gemeinschaft. Er
braucht den Geist als Ordnung des Daseins. Kultur erreichen
wir nach der Ansicht der Existenzphilosophen erst dann im
wahren Sinne des Wortes, wenn Philosoph und Politiker
zusammenarbeiten. Um die Tiefe der Existenz zu erfahren, brauchen

wir aber immer ein wenig Chaos zu Haupt und Füßen.
Der Geist muß wieder die Gefahr, die Spielerei, die Spekulation

ins Transzendente (jenseits der Erfahrung) lieben lernen.
Der Geist allein führe in den letzten Konsequenzen zum
Nihilismus. Die Rettung liege nur in der Versöhnung von
logischmathematischem Streben mit der schöpferischen Leidenschaft.

Ohne ganz dem Irrationalismus zu verfallen, hofft auf die
geschilderte Weise der Existentialismus den Nihilismus zu
überwinden, auf dessen Boden er aber gewachsen ist. Das müssen wir
in aller Deutlichkeit festhalten. Was Sie in knappen Zügen über
die Existenzphilosophie vernommen haben, war ein Extrakt aus
den Tränklein der wichtigsten Vertreter. Je nach dem persönlichen

Geschmack mundet der Tropfen verschieden. In der
Zeitkritik dürfte den Existentialisten bleibendes Verdienst zukommen.

Jaspers steht mit seinem im Verlage Göschen erschienenen
Bändchen «Die geistige Situation der Zeit, 1931» vermutlich an
der Spitze. Ob Freund oder Gegner seiner Darlegungen, jeden
zwingt die Schrift zum Nachdenken, zur Stellungnahme.

Weitere philosophische Kraftfelder in der Gegenwart stellen
der Neuthomismus und die Metaphysiker von Nicolai Hartmann,
Whitehead und Samuel Alexander dar.

Abschließend sei gestattet, einige gemeinsame Merkmale der

wichtigsten gegenwärtigen Strömungen zusammenzustellen:
Wir erkennen eine gegen den Materialismus gerichtete

Tendenz. Alle Richtungen, vor allem wenn sie sich schulmäßig
organisiert haben, suchen eine große Zahl von Anhängern zu
gewinnen, möchten also in die Massen dringen. Die französischen
Existentialisten scheuen nicht davor zurück, das Theater, die

Belletristik, das Ballett und den Film in ihre Zwecke

einzuspannen. Sozusagen allen Richtungen gemein erscheint das

Bestreben, zum Handeln, zur Ueberwindung der bestehenden
unerfreulichen Situation aufzurufen. Dabei stellt sich jedem von

uns, angesichts der «Heraufkunft des Nihilismus», das Gebot

unermüdlicher Wachsamkeit. Was schon eingangs der vorliegenden

Arbeit gesagt wurde, sei deshalb wiederholt: Wir müssen

mit tiefem Ernst an die geistigen Strömungen des Jahrhunderls
herantreten und in ihre Ursachen und Tiefen einzudringen
versuchen. Das ist die imperative Aufgabe, die sich jedem einzelnen

von uns stellt. Die Hauptsache bleibt eigenes Bemühen,
das, so hart es manchmal fällt, niemandem erspart bleibt, der
sein Leben nicht bloß an der Oberfläche des Geschehens

verbringen will.

und bis jetzt gab's keinen Philosophen,
Der mit Geduld das Zahnweh könnt' ertragen,
Ob sie der Götter Sprache gleich geredet
Und Schmerz und Zufall als für ein Nichts verlacht.

William Shakespeare.


	Philosophische Strömungen der Gegenwart (Fortsetzung und Schluss)

