
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 32 (1949)

Heft: 9

Artikel: Der Kampf zwischen Kirche und Staat

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409959

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 9 DER FREIDENKER 69

mierte Kirche uns weismachen will, daß die Vorschriften nur
dem Zwecke dienen, «auch in konfessionellen Dingen die
Ordnimg im Staate aufrecht erhalten zu können», so möchten
wir ihr selbst etwas mehr Ordnung empfehlen, nicht daß sie

Mitglieder erst gewahr wird, wenn sie vermögensfähig werden,
wie dies im vorliegenden Falle geschehen ist.

Daß das Kirchmeieramt den Beschwerdeführer zuguterletzt
noch auf die «staatsbürgerlichen Pflichten» glaubt aufmerksam

machen zu müssen, ist, gelinde gesagt, eine unerhörte
Anmaßung, die wir kategorisch zurückweisen. Wir Freidenker
kennen unsere staatsbürgerlichen Pflichten mindestens so gut
wie jene, die einem der drei anerkannten Bekenntnisse
angehören. Wir verwahren uns gegen jede Verdächtigung.

Ob der Reichtum der Kirche konnivent als Utopie bezeichnet

werden kann, darüber wollen wir mit dem Kirchmeieramt
nicht rechten. Immerhin stellen wir fest, daß außer «dem relativ

geringen Ertrag der Kirchensteuern» noch beträchtliche
staatliche Subsidien der Kirche zufließen, die das Amt zu
erwähnen vergißt. Die Aufgaben, die die Kirche im Staate zu

erfüllen hat, stehen in keinem Verhältnis zu den finanziellen

Leistungen des Staates. Diese Aufgaben könnten von den

Bürgern ohne Zutun der Theologen imd Kirchgemeinderäte
ebenso gut und wahrscheinlich billiger übernommen werden.
Wemi die Belastung durch die Staatsaufgaben zu groß ist,

warum denn nicht freudig einer Trennung von Staat und
Kirche zustimmen?

Dies alles, und noch vieles andere — das ungeschrieben
blieb — ist die Erkenntnis, zu der wir uns beim Lesen des

«kirchmeieramtlichen» Briefes durchgerungen haben.

«Der Staat sieht in der Religion
Den besten Weg zum guten Ton, —
Dem Hort, dem er sein Heil empfahl, —
Kurzum, die Richtschnur der Moral.
Sehn Sie, der Staat ist knapp gestellt;
Er will Valuta für sein Geld.
Ein Christ, — so heißt's — ein Patriot.
Der Fiskus wirft sein Geld doch nicht
Gott und den Leuten ins Gesicht;
Umsonst, mein Freund, ist nur der Tod.
Nein, nein, der Staat ist niclit so toll.
Und bald wär's Land von Elend voll,
Wenn er nicht, von erhabner Stätte,
Sein Aug' auf alles Leben hätte.
Doch dies gelingt dem Staat nur kraft
Pflichtwilliger Beamtenschaft,
Hier also : seiner Seelenhirten.»

Henrik Ibsen, «Brand».

Der Kampf zwischen Kirche und Staat
In der Tschecheslowakei sind die Auseinandersetzungen

zwischen dem kommunistischen Staat und der Römisch-Katho-
lischen Kirche in einen offenen Konflikt ausgebrochen. Die
Regierung hat zum Schlag gegen die führende Priesterschaft
ausgeholt und gleichzeitig versucht, die Gläubigen von ihr zu
trennen, sie in der «Katholischen Aktion» zu sammeln, aus der
vielleicht eine eigene Nationalkirche werden soll. Begründet
werden diese Maßnahmen mit der Behauptung, der Vatikan
und die klerikalen Kreise stünden im Dienste des internationalen

Kapitals und leisteten diesem kollaborationistische Hilfe
gegen den tschechischen Staat.

Die tschechischen Bischöfe bestreiten die Richtigkeit dieser

Anschuldigungen und erheben ihrerseits Anklage, daß die
Regierung sich in rein kirchliche Belange einmische, sie in der
Ausübung der kirchlichen Funktionen hindere und die
Abhaltung von Gottesdiensten und Religionsunterricht erschwere.
Als Bedingungen für ein weiteres Verhandeln mit den
staatlichen Organen fordern die Bischöfe die Anerkennung der
Obergewalt des Papstes als oberster Leiter der Kirche,
Anerkennung und Respektierung des Supremates der Bischöfe und
Auflösung der «Katholischen Aktion».

Dieser Kirchenkampf in der Tschechoslowakei ist nicht etwa
eine erstmalige Erscheinung im Verhältnis zwischen Kirche
und Staat. Die Geschichte ist reich an solchen Kämpfen. Sie

liegen im Wesen dieser beiden gesellschaftlichen Institutionen
selbst begründet.

Die Römisch-Katholische Kirche ist ihrer Natur und
Organisation nach totalitär und autoritär. Sie betrachtet sich
höheren Ursprungs als der Staat und diesem übergeordnet.
Darum hat sie zur Zeit des Hochmittelalters den Anspruch
darauf erhoben, auch eine weltliche Macht zu sein, staatliche
Ordnungen und Gesetze zu verbieten, Fürsten abzusetzen, über
Länder zu verfügen und deren Untertanen vom Treueid zu
ihren staatlichen Herrschern zu entbinden. Gegen diese
kirchlichen Machtansprüche erhoben sich die Staaten. Es kam zu

jahrhundertelangen Kämpfen zwischen den Päpsten und
Königen, und schon damals wurde von Seiten der Staaten, die der
Kirche den Vorrang bestritten, Gegenpäpste eingesetzt und
Nationalkirchen gegründet.

Grundsätzlich hat die Römische Kirche ihre Auffassung von
der Gewalt über den Staat nie aufgegeben, wenn auch die
seither eingetretenen machtpolitischen Verschiebungen sie

daran hindern, diese Gewalt in umfassender Weise auszuüben.
Aber noch heute ist nach ultramontaner Staatsrechtstheorie
der Staat der Kirclie untergeordnet, und zwar auch in seinen

gesetzgeberischen, richterlichen und politischen Funktionen.
Alle Einrichtungen, Gesetze und Handlungen der weltlichen
Behörden, vor allem auf sittlich-religiösem Gebiet, unterstehen

nach dieser Auffassung der Direktion der höchsten
päpstlichen Autorität.

Bei diesen Bemühungen, das öffentliche Leben bestimmend

zu beeinflussen, muß die Kirche mit dem Staat in Konflikt
kommen, denn auch dieser, sofern er ein Ordnungs- und
Rechtsstaat ist, hat an seine Bürger eine Reihe ethischer
Forderungen zu stellen, insbesondere auf dem Gebiete der
Erziehung und Schule, der Ehe- imd Familiengesetzgebung, der

Wahrung der persönlichen Freiheitsrechte usw. Hier stößt er

nun auf den Machtbereich der Kirche, da sie gerade diese

Aufgabengebiete für sich beansprucht. Sie spricht dem Staat nicht
nur jedes Recht der Einmischung in ihre rein kirchlichen
Angelegenheiten ab, sie beansprucht darüber hinaus Befugnisse,
die nach moderner Staatsauffassung zum zivilen Recht
gehören. So hat sie ihre eigene Gerichtsbarkeit errichtet, die

von jeder staatlichen Autorität unabhängig sein soll. Sie besitzt
ein wohlausgebautes Kirchengesetz, dessen Geltung bei
Konflikten mit den staatlichen Gesetzen grundsätzlich voranzugehen

hat. Die neutrale Staatsschule wird abgelehnt, der Ju-

gendunterricht der Autorität der Kirche unterstellt, die Ehe-

und Familiengesetzgebung als Sache der Kirche erklärt, die

weltliche Gesetzgebung über die Priester verworfen. In seinem

politischen Verhalten hat der gläubige Katholik den schul-



70 DER FREIDENKER Nr. 9

digen Gehorsam gegen das Lehramt und die Gesetze seiner
Kirche zu beachten. Wenn er ein streng praktizierender
Katholik ist, wird ihm deshalb verboten sein, sich zum Liberalismus,

Sozialismus oder Kommunismus zu bekennen, weil diese

Gesellschaftslehren von den Päpsten als «Irrtümer» verurteilt
sind. Die Ideen der Gleichheit und Freiheit werden verdammt
wie die sozialistische Bewegung. Es gibt nach römisch-kirchlicher

Auffassung keine soziale Gleichheit, und das

Privateigentum wird grundsätzlich als unantastbar betrachtet, weil
dieses dem Menschen von der Natur selbst gegeben worden
sei und die Standesunterschiede dem Plan der göttlichen
Weltordnung entsprechen. Im Kampf um die politische und soziale

Befreiung der Völker ist denn auch die Kirche eines der stärksten

Bollwerke der herrschenden Mächte gewesen.
Es ist klar, daß diese ultramontanen Gesellschafts- und

Staatsauffassungen mit der liberalen Staatsidee, wie sie im 19.

Jahrhundert zum Durchbruch kam, nicht vereinbar waren und
es zu Konflikten kommen mußte. Liberale Staaten, unter
anderem auch die Schweiz, hatten sich gegen totalitäre Einflüsse
und Uebergriffe der Kirche in die staatliche Sphäre zu wehren.

Heftige Kämpfe entbrannten, wobei auch damals schon
auf der einen Seite mit Exkommunikationen, auf
der andern mit Priesterentlassungen und -Verhaftungen
und mit Versuchen, von Rom unabhängige Kirchen zu bilden,
gefochten wurde. Mit der Zeit aber ergab sich zwischen Kirche
und Staat ein erträglicheres Nebeneinander. Differenzen
entstanden meistens nur noch in den Grenzgebieten der
staatlichen und kirchlichen Sphären, die man des öftern auf dem

Wege von Konkordatsverträgen zu regeln trachtet. Dabei
erwies sich der liberale Staat als tolerant und die Kirclie als

anpassungsfähig. Aus Opportunitätsgründen hat sich Rom mit
dem liberalen Staâtsgedanken abgefunden, aber grundsätzlich
verzichtet es nicht auf seinen Ganzheitsanspruch, auf die
religiöse und politische Lenkung seiner Gläubigen. Die Kirclie
kann auch nicht darauf verzichten, wenn sie niclit ihre totalitäre

Auffassung aufgeben will, daß nur sie die eine, wahre,
heilversprechende, alle umfassende Kirche sei und die Einheit
der Christenheit und der Welt nur durch die Rückkehr der
Abgefallenen wiederhergestellt werden könne.

*

Diese totalitäre Kirche ist nun in letzter Zeit auf den totalitären

Staat gestoßen. Sie versuchte zunächst, sich auch mit ihm
zu vertragen. Ja, der Faschismus und Nationalsozialismus fanden

längere Zeit noch kirchliche Unterstützung und Duldung.

«Wenn es sich darum handelt, Seelen zu retten, große
Uebel zu verhindern, die sie zugrunde richten hönnen,
dann fühlen wir Uns imstande, mit dem Teufel in Person

zu verhandeln»

erklärte Pius XL 1929. So wurden Lateranverträge mit
Mussolini und Konkordate mit Hitler abgeschlossen. Der Duce
erhielt aus päpstlichem Munde das Lob, ein «Mann der
Vorsehung» zu sein, dessen Feldzüge in Abessinien und
Spanien des kirchlichen Segens würdig waren, und Hitler erfreute
sich, solange es nur gegen Juden, Sozialisten und Gewerkschaften

ging, der Unterstützung klerikaler Kreise. Bei seinem

Machtantritt wurde das Verbot der Mitgliedschaft zur NSDAP
für Katholiken aufgehoben, die katholischen Politiker und
Wirtschaftsführer Papen und Thyssen gehörten zu den
Schrittmachern und Geldgebern der Nazi, und noch 1938 entbot
dem «Führer» die Bischofskonferenz von Fulda ihre Glück¬

wünsche zur Unterwerfung der Tschechoslowakei. Zu den
Totengräbern dieses unglücklichen Staates gehörten nicht
zuletzt auch sudetendeutsche und slowakische Klerikale wie der
Prälat Hilgenreiner, Pater Hlinka und der Prälat Tiso, der
noch 1944 als slowakischer Quisling sein Volk zum Treue-
schwur für Hitler aufgefordert hatte. In Oesterreich verkündeten

von den Kanzeln herab die Bischöfe unter der Führung
des heute noch im Amte stehenden Wiener Kardinals lnnitzer,
daß sie das Naziregime «mit ihren besten Segenswünschen
begleiten» und deshalb die Gläubigen ermahnten, bei der
Volksabstimmung sich für Hitler zu bekennen. Erst später, als der
Nazismus sich auch in den kirchlichen Bereich einmischte,
erkannte die Kirche, daß sie sich allzu weit mit dem Teufel
eingelassen hatte. Der Widerstand wuchs auch in ihren Reihen,
und es muß loyalerweise anerkannt werden, daß unter den

mutigen Kämpfern gegen die Nazibarbarei auch viele Katholiken

zu finden waren, die um ihrer Ueberzeugung willen
Konzentrationslager und noch Schlimmeres auf sich genommen
hatten.

-*

Heute steht die Römische Kirche einem neuen totalitären
Gegner gegenüber, der ihr mit noch größerer Feindschaft
entgegentritt. Aber selbst diesem Gegner gegenüber hat die
vatikanische Politik zuerst versucht, durch Verhandlungen zu
einer Zusammenarbeit zu gelangen. Es war nicht möglich,
weder in Jugoslawien, noch in Ungarn, noch in der Tschechoslowakei.

Zwischen zwei totalitären Systemen, die beide Anspruch
auf den ganzen Menschen erheben, ist letztlich eine Verständigung

ausgeschlossen. Im vorliegenden Fall um so mehr, als
auch der Kommunismus sowjetrussischer Prägung zu einer
Religion, zu einer autoritären «Kirche» geworden ist, mit
hierarchischem Aufbau, unfehlbaren Dogmen, Herrschsucht
und Intoleranz, mit Exkommunikationen und Vernichtung
aller ketzerischer und nicht linientreuer Elemente.

Darum kann es zwischen beiden Mächten keinen wirklichen
Frieden geben. Vom einen und andern wird Unterwerfung
gefordert. Und da in der Tschechoslowakei die kommunistische
Staatspartei alle Macht in Händen hat, wird dem kirchlichen
Widerstand so wenig Erfolg beschieden sein wie in Ungarn. Es

ist ein schweres Schicksal, das manchen Priestern bevorsteht,
und niemals können die Verfolgungen und Gewalttätigkeiten
gegen sie gebilligt werden. Aber wenn der Vatikan heute an
die Menschheit appelliert, die Gewissensfreiheit und die
Rechte der Persönlichkeit zu retten, dann möge er in der
Geschichte seiner eigenen Kirclie nachblättern, wie es damit
bestellt war.

Auf den Scheiterhaufen der inquisitorischen Kirche und in
den Konzentrationslagern der totalitären Staatssysteme ist die
Menschenwürde vernichtet worden. Darum wird eine Welt und
ein Frieden nur Bestand haben, wenn sie in gleicher Weise
die Freiheit der Gewissen wie die soziale Gerechtigkeit
verwirklichen. «Volksrecht» (Zürich) Nr. 152, vom 1. Juli 1949.

Es tut mir in den Augen weh,
Wenn ich dem Narren seinen Herrgott seh;
Wollt lieber eine Zwiebel anbeten,
Bis mir die Trän' in die Augen träten,
Als öffnen meines Herzens Schrein
Einem Schnitzbildlein, Querhölzlein.
Mir geht in der Welt nichts über mich :

Denn Gott ist Gott, und ich bin ich. Goethe.


	Der Kampf zwischen Kirche und Staat

