
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 32 (1949)

Heft: 8

Artikel: Goethes Stellung zur Gewissensbildung durch Erziehung

Autor: Storch, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409949

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


58 DER FREIDENKER Nr. 8

Königsberg», der in seiner «Kritik der reinen Vernunft» Gott
eine deutliche Absage erteilt hatte, aber in seiner «Kritik der

praktischen Vernunft» der Religion ein Hintertürchen öffnete,
findet sich auch bei Goethe ein geistiger Vorbehalt:

«Wer Wissenschaft und Kunst besitzt,
hat auch Religion.
Wer jene beiden nicht besitzt,
der habe Religion.»

Die Scheidung der Menschen in solche, die an den Kulturgütern

Anteil haben, weil sie «von Natur aus» für Wissenschaft
und Kunst befähigt sind, und in solche, denen «die Natur» dies

versagt hat, wird als gegeben vorausgesetzt. Woher sollte auch
der Patriziersohn Goethe es wissen, daß sein Dichtergenie
vielleicht ganz verkümmert wäre, wenn ihm nicht ein günstiges
Geschick das erforderliche Milieu beschieden hätte? Friedrich
Schiller hat es gewußt und auch ausgesprochen, daß die
Menschen zuerst warm wohnen und satt zu essen haben müssen, ehe

ihre höheren Regungen zum Durchbruch gelangen können.
Andernfalls bleibt ihnen nur — wie es im obigen Vierzeiler
angedeutet wird — die Religion als «Kulturersatz».

Der große Heide hatte also mit seinem Freidenkertum keine
gesellschaftlichen Schranken durchbrochen. Es war ja für ihn
— den Herrn Geheimrat — schon allerhand, daß er —
inmitten der Hofgesellschaft in Weimar — viele Jahre mit einem
Mädchen aus niedrigem Stande (Christiane Vulpius) in wilder
Ehe lebte, bevor er sie endlich heiratete. Ansonst aber litt auch

er an den gesellschaftlichen Vorurteilen seiner Zeit, und man
täte sehr unrecht, wollte man seine Mentalität vom Standpunkt
der heutigen sozialen Verhältnisse beurteilen. Zu seiner Zeit
galt als «höchstes Glück der Erdenkinder» die menschliche
Persönlichkeit und auch Goethe war davon überzeugt, daß es

genüge, wenn eine kleine Oberschicht führender Geister sich frei
entfalten könne; dann werde sich die Erziehung der «großen,
rohen Masse» von selbst ergeben.

Diese einst rohen Massen sind inzwischen zu eigenem Denken
erwacht, während das ehemals revolutionäre Bürgertum seine
Geistesfreiheit verleugnet, um — gemeinsam mit der Kirche —
seine Privilegien gegen die sozial fortschrittlichen Kräfte zu

Gern verschwiegene Goetheworte
Daß die Kinder nicht wissen, warum sie wollen, darin sind

alle hochgelahrte Schul- und Hofmeister einig; daß aber auch
Erwachsene gleich Kindern auf diesem Erdboden herumtau-
meln, und wie jene niclit wissen, woher sie kommen und wohin
sie gehen, ebensowenig nach wahren Zwecken handeln, ebenso

durch Biskuit und Kuchen und Birkenreiser regiert werden,
das will niemand gern glauben, und mich dünkt, man kann es

mit Händen greifen.
«¦

Man muß etwas zu sagen haben, wenn man reden will. Ich
bedaure immer unsre guten Kanzelmänner, welche sich eine
seit fast zweitausend Jahren durchgedroschene Garbe zum
Gegenstand ihrer Tätigkeit wählen müssen.

*

Mir kommt nichts beschwerlicher vor, als nicht Mensch sein

zu dürfen. Armut, Keuschheit und Gehorsam — drei Gelübde,
deren jedes, einzeln betrachtet, der Natur das Unausstehlichste

verteidigen. Hingegen ist das moderne Heidentum zu einer
Massenbewegung geworden und wenn wir heute von einem
Kulturkampf sprechen, so meinen wir damit etwas ganz anderes,

als die Zeitgenossen eines Bismarck darunter verstanden
haben. Damals galt es, die ideologische Vormacht der Kirche
zu brechen und dem Staate nicht nur zu geben, was des Staates

ist, sondern die unbedingte Vorherrschaft des Staates zu
sichern. Für den Sozialismus bedeutet aber Kulturkampf so

viel wie «Kampf um Kultur», nämlich um die Kultur jener
Volksschichten, die bisher um alle Kultur — materiell und
geistig — betrogen wurden. Es ist ein weiter Wreg vom Heidentum
der Naturvölker, die noch nicht der «Segnungen» des Christentums

teilhaftig wurden, über die Wiedergeburt des antiken
Heidentums zur Zeit Goethes bis zum Neuheidentum unserer Tage,
das sich keiner Täuschung mehr über den kulturhemmeiideii
Einfluß des Kirchenglaubens hingibt. Nur sind wir Freidenker
von heute uns weit mehr als die Aufklärer des 18. Jahrhunderts

der Schwierigkeiten unseres ideologischen Kampfes
bewußt, und es beschleicht uns beinahe eine gewisse Wehmut,
wenn wir jener Zeiten gedenken, da die utopische Hoffnung
lebendig war, man könne die Menschen durch Vernunft allein
zur Vernunft bringen. Hartwig.

Goethes Stellung
zur Gewissensbildung durch Erziehung

Irr' ich nicht, so fehlt's am Herzen, (las

zum großen Menschen, zur Tat wie zum
Kunstwerk unentbehrlich untl durch
Vernunft nicht zu ersetzen ist.

J. W. Goethe an Lavater.

Wir stehen mitten im Goethejahr. In einer Unzahl von Feiern
wird man im Erdenrund den zweihundertsten Geburtstag des

«Weisen von Weimar» begehen und Wahrheit und Dichtung
mischen, so wie das Leben Goethes nach seiner eigenen
Biographie eine Mischung von «Dichtung und Wahrheit» darstellt.
Es sei vergleichend auf das Schulgedicht vom sinnigen und vom

unsinnigen Wandern hingewiesen. Der eine reist, weil's «Mode

just», den andern treibt der «Drang in der Brust». Wie könnte
es anders sein, wenn eines wirklich Großen Gedenktag zu
würdigen ist? Vermögen wir ihn alle zu verstehen, zu ergründen?

scheint, so unerträglich sind sie alle. Und sein ganzes Leben

unter dieser Last oder der viel drückenderen Bürde des

Gewissens mutlos zu keuchen! 0 Herr! Was sind die Mühseligkeiten

eures Lebens gegen die Jämmerlichkeiten eines Standes,

der die besten Triebe, durch die wir werden, wachsen und
gedeihen, aus mißverstandener Begierde, Gott näher zu kommen,
verdammt.

Man kann nur etwas aussprechen, was dem Eigendünkel und
der Bequemlichkeit schmeichelt, um eines großen Anhangs in
der mittelmäßigen Menge gewiß zu sein.

¦X-

Alles Große und Gescheite existiert in der Minorität. Es ist

nie daran zu denken, daß die Vernunft populär werde.
Leidenschaften imd Gefühle mögen populär sein, aber die Vernunft
wird immer nur im Besitz einzelner Vorzüglicher sein.

*

Das Menschenpack fürchtet sich vor nichts mehr als vor dem

Verstände; vor der Dummheit sollten sie sich fürchten, wenn



Nr. 8 DER FREIDENKER 59

Wie viele reden nur von der Bedeutung der Meiischheitsfülirer,
ohne ihre tiefsten Gedanken und fernsten Ziele auch nur zu
ahnen! Wie viele der Großen werden in ihrem Streben
mißdeutet! Die Gemeinde jener, die sie in ihrem Sehnen erfassen,

ist klein. Deren Feiern werden «Wahrheit» über Goethe und
sein Wirken verbreiten; der Nachbeter Festlichkeiten bieten
«Dichtung». Möge nun die einen der «Drang in der Brust»
veranlassen, des Weisen von Weimar ehrend zu gedenken, mögen
andere nur darum Teilnehmer der würdigen Begehung des

Goethejahres sein, weil's «Mode just» — Tatsache ist, daß das

Wirken des Mannes, den 1949 die gesamte Kulturwelt erneut
wertet, sicher von allen Seiten beleuchtet wird, teilweise
vielleicht auch «von der Parteien Haß und Gunst verwirrt».

Es ist also natürlich und ungesucht, wenn auch der
Erzieher jene Ansichten Goethes erneut prüft, die dessen Meinungen

über Jugendleitung und Charakterbildung darlegen, damit
vielleicht auch die moderne Erziehungsreform durch den

unerschöpflichen Quell dieses Geistes befruchtet werde.

Da ist zunächst festzustellen, daß der «große Heide» natürlich

die Bedeutung der Schule für die Bildung des

Menschengeschlechtes klar erkannte und gerecht würdigte, stammt doch

von ihm das Gutachten: Mit einem erwachsenen Geschlechte
ist nicht viel zu machen, in körperlichen Dingen wie in geistigen,

in Sachen des Geschmackes wie des Charakters; seid aber

klug und fangt in den Schulen an und es wird gehen!
Wie könnte diese Wahrheit der Gegenwart einfacher und

einleuchtender in Erinnerung gebracht werden? Es ist nicht
schwer, aus Goethes Werken und Gesprächen mehr Gedanken
über die Bedeutung der Schule zu sammeln als das, was im
vorliegenden Aufsatz herangezogen wird. Wäre deren
Anführung aber nötig? Könnten viele ähnliche Zitate uns mehr

sagen und besser überzeugen als es, einem Blitzlichte gleich,
dieses eine Urteil des Weisen von Weimar vermag?

Also sei vom Gutachten Goethes über den Wert der Schule
für die Menschheitsbildung übergegangen zur Würdigung
seiner Ansicht über den Kern aller Erziehung, die Charakterbildung,

wie er dies in seinem Briefe an Lavater andeutet.
Vielleicht ist es in unserer materialistischen Zeit auch angezeigt,
hier zu zitieren, was Goethe in dieser Hinsicht seiner Freundin
Frau von Stein schrieb: «Ich bitte Dich fußfällig, mache mich

sie begriffen, was fürchterlich ist; aber jener ist unbequem,
und man muß ihn beiseite schaffen; diese ist nur verderblich,
und das kann man abwarten.

*

Wie in Rom außer den Römern noch ein Volk von Statuen,
so ist außer dieser realen Welt noch eine Welt des Wahns, viel
mächtiger beinahe, in der die meisten leben.

Es ist erbärmlich anzusehen, wie die Mensclien nach Wundern

schnappen, um nur in ihrem Unsinn und Albernheit
verharren zu dürfen, und um sich gegen die Obermacht des
Menschenverstandes und der Vernunft wehren zu können.

Ich bin nun ein für allemal für diese kirchlichen Zeremonien
verdorben, alle diese Bemühungen, eine Lüge gelten zu
machen, kommen mir schal vor und die Mummereien, die für Kinder

und sinnliche Menschen etwas Imposantes haben, erscheinen

mir auch sogar, wenn ich die Sache als Künstler und Dich-

Die 5. Arbeitstagung der FVS.

findet Sonntag, den 25. September 1949, in Luzern statt.
Merken Sie sich dieses Datum vor! Einzelheiten und
Programm folgen in der nächsten Nummer.

gut!» Dieses Flehen ist geradezu ein Schrei nach Güte und
Gewissen, der des Dichterfürsten Leben so stark durchhallt, daß

es ein einziger, jahrzehntelanger Ruf nach «mehr Herz»
genannt werden kann, analog dem Rufe nach «mehr Licht», der

es abschloß. Ist endlich, um ein drittes Beispiel anzuführen, die

folgende Mahnung Goethes nicht geradezu geflügeltes Wort
geworden: «Edel sei der Mensch, hilfreich und gut; denn das

allein unterscheidet ihn von allen Wesen, die wir kennen.»

Hauptantrieb für unser Tun und Lassen habe die Güte zu
bilden, das Herz, das Gewissen — die Vernunft könne diese
niemals ersetzen; das ist die Ueberzeugung jenes Mannes, dem die
Menschheit den «Faust» verdankt. Diese Ansicht deckt sich mit
der seines großen Zeitgenossen G. E. Lessing: «Der mitleidigste
Mensch ist der beste Mensch ; wer uns mitleidig macht, macht

uns besser und tugendhafter.» Nur in diesem Sinne ist auch
das Nathan-Wort zu verstehen: «Ach, daß ich einen mehr in
Euch gefunden hätte, dem es genügt, ein Mensch zu heißen.»
Denn allein Edelmut, Hilfsbereitschaft und Güte unterscheiden

uns nach Goethe «von allen Wesen, die wir kennen».

Diese alte «allmenschliche Humanitätsidee» in der Welt zur
Herrschaft zu bringen, war seit Konfuzius das Streben aller Weisen,

die als gangbarsten Weg zu diesem Ziele die Beeinflussung
der Jugend, die Erziehung, verkündeten. Es muß also die
Herzens! oder Gewissensbildung im Sinne Goethes als Kern aller
Erziehung bezeichnet werden. Darunter ist im Geiste des

gefeierten Dichterfürsten und seiner Zeitgenossen Schiller, Herder

und Lessing, um mit ungebräuchlichen Wortneubildungen
zu sprechen, die «Vergütung, die Verinnerlichung, die Vermit-
leidigung, die Verrücksichtigung, die Vergerechtigung» des

neuen Geschlechtes zu verstehen, die Versittlichung im Sinne

von Veredelung, von Ethisierung der Menschheit. Sonach ist
als «neues Trivium», d. h. als «pädagogische Dreieinigkeit

ter ansehe, abgeschmackt und klein. Es ist nichts groß als das

Wahre, und das kleinste Wahre ist groß.

Es ist gar viel Dummes in den Satzungen der Kirche. Aber
sie will herrschen, und da muß sie eine bornierte Masse haben,
die sich duckt und die geneigt ist, sich beherrschen zu lassen.

Die hohe, reich dotierte Geistlichkeit fürchtet nichts mehr als

die Aufklärung der unteren Massen. Sie hat ihnen auch die
Bibel lange genug vorenthalten, so lange als irgend möglich.
Was sollte auch ein armes christliches Gemeindeglied von der

fürstlichen Pracht eines reichdotierten Bischofs denken, wenn
es dagegen in den Evangelien die Armut und Dürftigkeit
Christi sieht, der mit seinen Jüngern in Demut zu Fuße ging,
während der fürstliche Bischof in einer von sechs Pferden

gezogenen Karosse einherbraust

Mit Kirchengeschichte, was hab ich zu schaffen?
Ich sehe weiter nichts als Pfaffen;



60 DER FREIDENKER Nr. 8

Mitteilung der Redaktion
Um auch unsererseits des «großen Heiden» zu gedenken,
mußte die in Aussicht gestellte Fortsetzung auf «Kirchengewalt

und Kirchenlogik» auf die nächste Nummer
zurückgestellt werden; desgleichen konnte ein Artikel über
den Abschluß der Jesuitendebatte im Parlament keinen
Raum mehr finden.

der Zukunftsschule» zu erklären: Gewissensbildung —
Verstandesbildung — Körperbildung.

«Sursum corda!» Empor die Herzen! Dieser Priesterruf,
den Vertreter der sozialen Laienerziehung ebenso wenig im
kirchlichen Sinne nehmen wie Berta v. Suttner (Friedens-
Nobelpreis 1905 wenn sie ihn in ihrem Romane «Der Menschheit

Hochgedanken» zitiert, muß Hauptlosung der Erziehungsreform

aller kommenden Geschlechter werden und bleiben.
«Wenn ihr's nicht fühlt, ihr werdet's nicht erjagen; Gefühl

ist alles.» Dieses Wort des Dichterfürsten ist ein weiterer
Beweis für die Ansicht, daß die Gemüts- und Herzens- oder
Seelenbildung — letzteres abermals niclit im Sinne der
Konfessionen verstanden — den Kern aller Erziehungsreform
bilden müsse. Es braucht keinen Schreck zu erregen, wenn in
unserer materialistischen Zeit mit kalt rechnendem Verstände
der Pflege des Gefühls durch die Erziehung das Wort geredet
wird. Nützt es nicht — schaden kann es noch weniger. Es ist
und bleibt doch, wie der gemütstiefc Jean Paul urteilt: «Wer
niclit ab und zu einmal zu viel fühlt, der fühlt gewiß immer zu
wenig.» Das menschliche Glück besteht im «befriedigenden
Innenleben», um einen Ausdruck aus einem freimaurerischen,
öffentlichen Preisausschreiben* zu gebrauchen. Dieses gemeinte
«befriedigende Innenleben» gründet sich neben der Phantasie

vor allem auf das Gefühl. Wenn wir uns glücklich fühlen,
dann sind wir es auch in der Bedürftigkeit und Bedürfnislosigkeit

von Anzengrubers «Steinklopferhannes»; sobald wir uns
aber unglücklich fühlen, weicht dieser Seelendruck auch im
Prunkgemach nicht, wie dies nicht wenige Selbstmorde
Vermögender aus — Lebensüberdruß dartun.

* Wie kann die Gesundheit unseres sozialen Lehens durch Volkserziehung

im Geiste der Humanität gefördert werden?

Glaubt nicht, daß ich fasele, daß ich dichte,
Seht hin und findet nur andre Gestalt:
Es ist die ganze Kirchengeschichte,
Mischmasch von Irrtum und von Gewalt.

Man möchte bemerken, daß es eigentlich der römischen
Kirche am besten gelungen sei, die Religion populär zu
machen, indem sie solche nicht sowohl mit den Begriffen der
Menge als mit den Gesinnungen der Menge zu vereinigen
gewußt hat.

Die Religion, sagt man, sei nur ein prächtiger Teppich, hinter

dem man jeden gefährlichen Anschlag nur desto leichter
ausdenkt. Das Volk liegt auf den Knien, betet die heiligen
gewirkten Zeichen an, und hinten lauscht der Vogelsteller, der
sie berücken will.

Es ist nicht zu befürchten, daß die Pflege der Güte im Sinne
Goethes durch die Jugenderziehung etwa zur Verweichlichung
des neuen Geschlechtes führen müsse oder werde. Den Gegenbeweis

liefert das Leben Lessings, des Propheten des reinen
Mitgefühls, der aus Mitleid — landläufig Seelen- oder Herzensgute

genannt — nach dem Tode seines Freundes König dessen

Witwe heiratete, trotz mehrerer Kinder. Die Literaturgeschichte
aber berichtet, daß dieser Kulturkämpfer seiner Ueberzeugung

wegen sein ganzes Leben lang in harte Kämpfe mit reaktionären

Gegnern verwickelt war — sein Hauptfeind, Hauptpastor
Goeze in Hamburg, ist jedem Schüler mit Namen bekannt --
die er nicht hätte führen können, wenn «Güte» im Sinne Goethes

gleichbedeutend wäre mit Weichlichkeit oder Humanitäts-
duselei, um die unzutreffenden Spottausdrücke jener Materialisten

anzuführen, die bei der Durchsetzung ihrer Ziele auch
«über Leichen» gehen, wie die volkstümliche Kritik lautet.

Beachten wir die angeführten Worte Goethes und Jean Pauls,
umsomehr als Hans Hofmann recht hat, wenn er sagt:

Lehre getrost die liebe Jugend
schwärmerisch-idealistische Tugend
Daß sie ins Wesenlose nicht streben —
dafür sorgt schon das Leben.

Goethejahr! Die Kulturwelt durchhallt Festjubel. Die Ernsten

werden mitten im Freudentreiben ernst bleiben und nicht
nur «auch», sondern «vor allem» Goethes Bedeutung für die
moderne Erziehungsreform bedenken. Die gegenwärtige
«Rationalisierung» der Schule wird nur dann keine verheerenden

Wirkungen mehr haben, wenn wir sie sofort und ohne jedes
Zögern und gleich von allem Anfang an durch eine planmäßige
«Ethisierung» im Sinne des Dichterfürsten ergänzen. Die Bitte
Goethes an Frau von Stein ist gleichsam die Bitte der gesamten
Elternschaft an die neue Schule. Als Menschenkenner vermag
Goethe auch Zweifler, soweit sie überhaupt «guten Willens
sind», sofort zu entwaffnen, wenn wir das Wort seines «Faust»
auch auf die schwierigste Menschheitsfrage anwenden, die
Erziehung des Menschen:

Daß sich das größte Werk vollende,
genügt ein Geist und tausend Hände.

J. Storch.

Ich sag' es dir: ein Kerl, der spekuliert,
ist wie ein Tier, auf dürrer Heide

von einem bösen Geist im Kreis herumgeführt
und rings umher liegt schöne grüne Weide.

*

Die Beschäftigung mit Unsterblichkeitsideen ist für
vornehme Stände und besonders für Frauenzimmer, die nichts zu

tun haben. Ein tüchtiger Mensch aber, der schon hier etwas
Ordentliches zu sein gedenkt, und der daher täglich zu streben,

zu kämpfen und zu wirken hat, läßt die künftige Welt auf sich

beruhen und ist tätig und nützlich in dieser.

Das Volk begnügt sich meist damit, einigen recht lauten
Vorsprechern das, was es von ihnen gehört hat, ebenso laut wieder
nachzusprechen. Dadurch werden dann freilich die seltsamsten

Erscheinungen herbeigeführt, und die Anmaßungen nehmen
kein Ende.


	Goethes Stellung zur Gewissensbildung durch Erziehung

