
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 31 (1948)

Heft: 4

Artikel: Höheres Blech

Autor: Hartwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409829

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


28 DER FREIDENKER Nr. 4

und zur Behinderung des kulturellen und wirtschaftlichen
Fortschrittes einsetzt, das ist ein weiterer Skandal. Und wenn nun
einer der ihren, der um die «Göttlichkeit» des Unternehmens
weiß, sich an diesem Gelde vergreift, so ist dies eine —
Komödie für Götter J. E.

Höheres Blech
Das Wort stammt von Friedrich Engels, der es in seinem

«Anti-Dühring» gegen jene «intellektuelle Industrie» verwendet

hat, die damals (1878) in Deutschland allenthalben
anzutreffen war und deren Produkte er zum «Unterschied von
dem simplen, platt-vulgären Blech anderer Nationen» als
«höheres Blech» bezeichnete. Als.einer der markantesten Vertreter

«dieser vorlauten Pseudo-Wissenschaft» erschien ihm Herr
Eugen Dühring, der nicht nur in seinem «Kursus der National-
und Sozialökonomie» (1873) eine Menge ideologischer Gemeinplätze

breitgetreten hatte, sondern sich auch — unbeschwert
durch besondere Sachkenntnis — auf anderen Wissensgebieten

tummelte, z. B. «Neue Grundgesetze zur rationellen Physik

und Chemie» (1878) entdeckte, wobei er es nicht
versäumte, seine «Umwälzung der Wissenschaft» durch Eigenlob
ins rechte Licht zu rücken. Engels faßte sein Urteil über diesen

anmaßenden Vielschreiber schließlich in die Worte
zusammen: «Unzurechnungsfähigkeit aus Größenwahn».

Nun, es wird auch heute nooh — insbesondere in den
Geisteswissenschaften —• viel höheres Blech produziert und wenn
man solcher intellektuellen Industrieware nachgeht, so wird
man immer finden, daß Mangel an Sachkenntnis stets dazu

verleitet, durch einen entsprechenden Wortaufwand zu
verdecken, was dem betreffenden Produzenten an konkretem Wissen

abgeht. Das zeigt sich am deutlichsten in der zeitgenössischen

philosophischen Literatur. Da wird ¦— ungeachtet der

neuen Forschungen auf dem Gebiet der Anthropologie, Soziologie

und Psychologie — kühn drauflos phantasiert, daß einem
Hören und Sehen vergeht. Namentlich haben es diese
Ideologen auf den Begriff der Wdlensfreiheit abgesehen, den sie

tun jeden Preis zu retten suchen, offenbar in psychischer Reak-

imterzeichnet: «Ew. Königl. Majestät alleruntertänigster Knecht,
der Verfasser.»

Das war vor 200 Jahren zur Blütezeit des monarchischen Gottes-
gnadentums. Seither hat man doch gelernt, etwas weniger zu
«ersterben». Trotzdem gibt es heutzutage Leute genug, die trotz
anderer Belehrung durch die Schule meinen, einen Brief nicht mit
Ich anfangen zu dürfen, weil es unbescheiden und unhöflich wäre,
und sie schreiben: «Habe Deinen Brief erhalten.» Oder sie vermeiden

das Ich überhaupt und fahren weiter: «Bin gut nach Hause
gekommen. Habe viel zu erzählen gehabt. Schicke Dir hiermit das
Gewünschte.» Und so weiter. Auch das ist Zopf mit Modergeruch,
sozusagen der Schwesterzopf von «meiner Wenigkeit».

Also, liebwerte «Die-es-angeht», sagen Sie in Zukunft: «Frank,
Frei und ich stimmten für den Antrag», oder, wenn Ihnen das

«Ich» eine mädchenhafte Verlegenheitsröte in die Wangen treibt,
so sagen Sie für «ich» der Sprechende. Man kann neben den andern
Namen auch den seinigen nennen, also, wenn man Muth heißt: Als
Delegierte wurden gewählt Frank, Frei und Muth. Der Name steht
beim Zivilstandsamt aufgeschrieben, ebenfalls beim Steueramt. Und
selber soll man ihn nicht nennen dürfen?

Und abermals also: Nichts gegen die Höflichkeit und schon gar
nichts gegen die Bescheidenheit! Wieviele Ursache haben wir
Menschen, bescheiden zu sein! Aber wo diese Tugenden zu verfilzten
Weichselzöpfen geworden sind: Ritsche ratsche, weg damit!

E. Brauchlin.

tion auf Wirtschaftskrise und Krieg, die uns recht eindringlich
die Ohnmacht des «Herrn der Schöpfung» demonstrieren. Die
Wissenschaft weiß es anders; sie hat (sogar durch Experimente)

festgestellt, daß wir — ähnlich wie die Tiere —
triebhaft auf äußere Reize reagieren und nur nachträglich
Motive für unser Handeln hinzudichten, wodurch die
Fiktion entsteht, wir hätten «aus freiem Ermessen» so und nicht
anders gehandelt.

Um aus der Fülle des Tatsachenmaterials nur ein recht
instruktives Beispiel herauszugreifen, seien posthypnotische
Befehle erwähnt, die den psychischen Mechanismus unserer
Willenshandlungen deutlich hervortreten lassen. Es wird z. B.
einer Versuchsperson in der Hypnose aufgetragen, nach dem
Erwachen einen in der Ecke des Zimmers lehnenden
Regenschirm zu ergreifen und aufzuspannen, so als ob es regnen
würde. Tatsächlich wurde dieser posthypnotische Befehl von
der Versuchsperson befolgt, am merkwürdigsten an der Sache

war jedoch folgendes: als man sie fragte, warum sie die
anscheinend unsinnige Handlung vorgenommen habe, da antwortete

sie, ohne im geringsten verlegen zu sein, mit der Erklärung:

«Ich wollte nur nachsehen, ob der Schirm mir gehört.»
Die Versuchsperson hatte keine Ahnung davon, daß sie einen
ihr gegebenen Auftrag ausführte und tat so, als ob sie «aus
freiem Willen» gehandelt hätte. Aehnlich geht es uns allen,
wenn wir unsere Handlungen «begründen», deren Motive
eigentlich aus unserem Unterbewußtsein stammen.

Angesichts solcher Tatsachen erscheint es mehr als komisch,
wenn «Wissenschafter» noch immer von einer- Willensfreiheit
faseln. Da findet sich z. B. im «Jahrbuch der Schweizerischen

Philosophischen Gesellschaft» 1942 ein Diskussionsbeitrag von
Dr. Paul Häberlin, Professor an der Universität Basel, zur
Frage der «metaphysischen Persönlichkeit». Ohne auf Einzelheiten

einzugehen, obwohl manche Formulierungen recht
aufreizend sind (so heißt es u. a. dort: Der menschliche Intellekt
«besitzt in der Analogie, als intuitiver Intellekt, die Möglichkeit,

über alle Widersprüche hinweg die ewigen Wahrheiten
zu begreifen, z. B. Gott als den Schöpfer der Welt»!), wollen
wir nur jenes höhere Blech herausgreifen, das sich auf die

Pferdesegnung im Tessin
Am 17. Januar wird in katholischen Gegenden der Tag des

St. Antonius und der Tiersegnung gefeiert. Dieser Heilige, im Jahr
251 zu Momea bei Herakles geboren, der Vater des Mönchtums, zog
sich mit 20 Jahren in die Einöde zurück, führte dort ein frommes
Leben und starb im hohen Alter von 105 Jahren an einem 17.

Januar. Daher wird an diesem Tage sein Namensfest gefeiert, und
weil er als der Patron der Tiere gilt, wird in Erinnerung an ihn die
Segnung der Tiere vorgenommen. In katholischen Gebieten,
insbesondere im Tessin, werden zu Stadt und Land am Vormittag früh in
den Kirchen Messen abgehalten. Inzwischen stellen sich die Halter
von Pferden mit ihren Tieren vor die Haupttreppe des Gotteshauses,

auch Hunde und Esel werden mitgebracht, die Bauern aus den
Tälern und kleinen Dörfern kommen oft mit Frau und Kindern auf
ihren bespannten Wägelchen, die Rosse sind vielfach mit bunten
Bändern geziert, dann tritt der Pfarrer im Ornat vor die Kirche,
neben sich die Ministranten, und der Segen wird feierlich gesprochen.

In unserer Zeit der Motore gilt diese Handlung gleichzeitig
auch für die Automobile, wobei sich ihre Lenker wohl ebenfalls
dem Schutze Gottes anvertrauen und hoffen, es mögen sich dann

weniger Unglücksfälle auf den Straßen abspielen.
Der Bund, Nr. 27 vom 18. Januar 1948.

So etwas ist im 20. Jahrhundert, nach dem zweiten Weltkrieg
noch möglich. Und was noch grotesker wirkt — diese Meldung wird
vom freisinnigen «Bund» vertrieben!!



Nr. 4 DER FREIDENKER 29

Willensfreiheit bezieht: «In seiner (des Intellekts) dreifachen
Funktion aber ist jene Unabhängigkeit von der Welt begründet,

welche die Personalität auszeichnet. Durch die Aufrichtung

des Metakosmos und die Gegenüberstellung gegen das

Ganze des übrigen Seins entgeht der Mensch der Gefangenschaft

in Raum und Zeit und der Ausgeliefertheit an die
Relativität und Kontingenz des universalen Geschehens; und durch
metaphysische Intuition vermag er auch die letzten Reste der
Gebundenheit an diese Welt der Phänomene abzustreifen.»

Auf diesen Wortschwall kann man wohl nur mit einer
Interjektion antworten: Uff! Häberlin scheint auf dem Mond zu
leben, sonst müßte er wissen, daß wir längst jener Zeit
entwachsen sind, als noch dunkle Redensarten imponierten. Die
moderne Sachlichkeit verlangt nach klarem Ausdruck, und

wer mit unverständlichen oder mißverständlichen Worten
herumwirft, macht sich von vornherein verdächtig, im Trüben
fischen zu wollen. Wenn der Mann übrigens in Oesterreich
leben würde, wo die Normalverbraucher mit weniger ab? 1500

Kalorien täglich dir Auslangen finden müssen, könnte ihm
wohl kaum in den Sinn kommen, daß man «durcli metaphysische

Intuition die letzten Reste der Gebundenheit an diese Welt
der Phänomene abzustreifen vermag», Die «Phänomene»
erweisen sich in der Praxis immer als stärker denn alle
«metaphysische Intuition».

Aber es kommt noch besser: «Hier ist die Freiheit des

Menschen begründet, nicht als Freiheit der Tat, wohl aber als Freiheit

des Wollens, die mehr ist als bloße Spontaneität, die Freiheit,

trotz aller gegebenen Antezedentien zu wollen oder nicht
zu wollen. Wollen hängt immer mit Erkenntnis zusammen. Die
intellektuelle Erkenntnis macht uns unabhängig vom
phänomenalen Geschehen. Dadurch eignet uns ein Wdle, der über
alles natürliche, in jenem Geschehen begründete Wollen hinaus

wdl, was er will. So fügt der Wille dem Gang der Ereignisse
Neues ein, das von uns allein stammt. Diese Freiheit ist, als

Konsequenz des Intellekts, Ausdruck der Personalität. Wobei
freilich nicht vergessen wird zu sagen, daß wir, obschon wir
immer wollen, was wir wollen, doch nicht immer tun, was wir
wollen.»

Diese Blütenlese höheren Blechs dürfte genügen. Häberlin
meint also : Es gibt kerne Freiheit der Tat, wohl aber eine Freiheit

des Wollens. Mit anderen Worten: Der Wille des
Menschen ist frei, aber wenn es zum Handeln kommt, dann
benimmt sich jeder Mensch wie ein Zwangsneurotiker, der —
entgegen seinem besseren Wollen — durch einen übermächtigen
Trieb gelenkt wird. Häberlin spottet seiner selbst und weiß
nicht wie, wenn er die Freiheit des Wdlens nüt der Unfreiheit
des Handelns verbindet. Was den Schlußsatz des zitierten
Ergusses betrifft, der allein schon den Begriff der Willensfreiheit
negiert, so sei auf einen bemerkenswerten Ausspruch des

Apostels Paulus («Epistel an die Römer» 7, 19) verwiesen, wo
es tiefsinnig heißt: «Denn das Gute, das ich will, das tue ich
nicht, sondern das Böse, das ich nicht will, das tue ich.»

Natürlich wußte man zu jener Zeit noch nichts vom
Unbewußten, aber eine gewisse Ahnung des Triebhaften in uns war
schon bei den Alten vorhanden. So sprach z. B. Sokrates von
seinem Daimonion, durcli das er sich dirigiert fühlte. Jesus

trieb die bösen Geister aus einem Besessenen aus und ließ sie

in die Säue fahren. Und auch Paulus machte für seine bösen
Taten eigentlich nicht sich selbst verantwortlich, sondern sagte :

«So ich aber tue, das ich nicht will, so tue ich dasselbige nicht,
sondern die Sünde, die in mir wohnet.» Er betrachtet die Sünde
daher wie einen Fremdkörper in sich, für den er selbst nicht

verantwortlich gemacht werden kann. Ein ähnlicher Gedanke

liegt dem bekannten Satz zugrunde: «Der Geist ist willig, aber
das Fleisch ist schwach.» Es ist das sündige Fleisch, das sich

immer wieder gegen die besten Vorsätze auflehnt. Die Psychoanalyse

hat in diesen Sachverhalt volle Klarheit gebracht, und
es ist schwer zu verstehen, wie ein Universitätsprofessor unserer
Tage höheres Blech fabriziert, nur um nicht zugeben zu müssen,

daß unser Handeln einerseits durch unsere Veranlagung
(Konstitution), andererseits durch den Einfluß unserer
Umwelt (Kondition) bedingt ist.

Beinahe nimmt er einen Anlauf nach dieser Richtung, indem

er «unsere Einbezogenheit in das biologische Leben» anerkennt
und auch «unsere Zugehörigkeit zur menschlichen Gesellschaft,
für die wir sind und die ims unseren Platz zuweist», aber er
macht dieses Zugeständnis an eine materialistische
Betrachtungsweise zunichte, indem er vorausschickt, daß unsere
Persönlichkeit «erstens eingeschränkt ist durch unsere existen-

zielle Abhängigkeit vom Schöpfer und seinem Willen, durch

uns das Gute zu realisieren». Ja, zum Teufel, wieso ist Häberlin

so genau über den Willen Gottes informiert? Und auf welche

Weise will Gott das Gute durch uns realisieren? Die ganze
biblische Geschichte beweist doch nur, daß es dem «allmächtigen»

Gott nicht gelungen ist, die Menschen zu humanisieren.
Namentlich das Christentum hat mit seinen Moralisierungs-
tendenzen kläglich Schiffbruch erlitten und alles, was sich

während der beinahe zweitausendjährigen christlichen Aera

zugetragen hat, war der reinste Hohn auf die Bergpredigt. Es

gab religiöse Verfolgungen, Hexenprozesse, Ketzerverbrennungen,

Kriege aller Art, koloniale Unterdrückung und Sklaverei.

Die Menschheit kam aus Blut und Tränen nicht heraus und
der zweite Weltkrieg hat mit seinen unerhörten Grausamkeiten
dem ganzen historischen Jammer die Krone aufgesetzt. Im
Welternährungsrat wurde kürzlich der Befürchtung Ausdruck
gegeben, es werde infolge der anhaltenden Dürre und dem
damit verbundenen Ernteausfall im kommenden Jahr ein Massensterben

einsetzen, das an Umfang die Opfer des letzten Krieges
weit hinter sich lassen wird. Es wäre wirklich nett, wenn uns
Häberlin, der über den Willen Gottes so gut informiert ist, uns
verraten würde, was dies alles zu bedeuten hat. Oder sollen wir
gar annehmen, daß auch Gott nur über eine gewisse Willensfreiheit

verfügt, in seiner Handlungsfreiheit aber arg eingeengt
ist?

Ueber alle diese Fragen hilft kein höheres Blech hinweg. Mögen

die verschiedenen Häberlins sich innerhalb der Gedankenlosigkeit

der Gläubigen sicher fühlen und der mephistophelischen

Weisheit vertrauen:
«Gewöhnlich glaubt der Mensch, wenn er nur Worte hört,
Es müsse sich dabei doch auch was denken lassen»,

wir wissen: Wer wirklich etwas zu sagen hat, der wird es in
einer einfachen und allgemein verständlichen Sprache
vorbringen. Nur Tintenfische trüben das Wasser, um die Verfolgung

zu entrinnen. Wer seiner Sache nicht sicher ist und dies

hinter höherem Blech zu verbergen sucht, der hat ein böses

Gewissen. Wissenschaftlichkeit verpflichtet zur Wahrheit und
Klarheit. Mögen die Diplomaten die Sprache dazu mißbrauchen,

um ihre wahren Absichten zu verbergen, die Vertreter
der Wissenschaft (und auch die Philosophen wollen als solche

gelten), müssen sich zu einem gedanklichen fair play bekennen.
Jedes gelehrte Kauderwelsch erinnert peinlich an die
bombastischen Redensarten mittelalterlicher Wunderdoktoren, die
ihre Unwissenheit hinter tönenden Worten zu verbergen
suchten. Hartwig.


	Höheres Blech

