
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 31 (1948)

Heft: 3

Artikel: Positivismus und Religion

Autor: Hartwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409821

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 3 DER FREIDENKER 21

gäbe und daß die Welt von den Ungeheuern Angst und Not
befreit werde.

Die Frauen haben alle Fäden in der Hand, um auf die
kommende Generation in gutem Sinne einzuwirken, die Jugend zu
formen und die Moral zu heben. Die Solidarität der Frauen
kann das, was bisher den Männern nicht gelungen ist, erreichen,
6ie kann der Welt Einigkeit, Sittlichkeit, Frieden und Freiheit
bringen. Tera Freundovâ.

Der Schlüssel zum finsteren Mittelalter
Nach dem Fall von Rom und Byzanz — also nach dem Untergang

der klassischen Zivilisation infolge des Enibruchs
barbarischer Horden aus dem Norden — war die Kirche der letzte
Hort der Kultur gewesen. In den Klöstern — den einzigen
Stätten der damaligen Bildung — wurde weiter gelehrt, sie waren

für die halbbarbarischen Ansiedler die Musterfarmen, wo
sie sich Rat holen konnten; die Priester konnten lesen und
schreiben, stellten die Aerzte, Apotheker, Astronomen und
nicht zuletzt die gewandten Ratgeber der Könige. Und die
warme Klostersuppe für die Armen war zu jener Zeit die
einzige Hilfe für die Hungernden.

Was Wunder also, daß der Einfluß des Klerus ins Ungemessene

stieg, und es war nur natürlich, daß das Volk willig die
Lehre annahm, die anscheinend so viel Wissen ermöglichte
und zudem die Hilfe der gelehrten Mönche gewährleistete.
Keine Schicht der damaligen Gesellschaft konnte also der
Kirche entraten, niemand konnte sich ein Leben ohne diesen
zeitweisen Kulturfaktor ausdenken und wenn immer soziale

Gegensätze ausgetragen wurden, geschah es unter dem Gewände

religiöser Gegensätze. Die Kreuzzüge — die Bauernkriege —
der Dreißigjährige Krieg der Reformationszeit, sie alle nahinen

nach außen hin religiösen Charakter an. In der französischen

Revolution geschah es zum erstenmale, daß die streitenden

Klassen das religiöse Mäntelchen fallen ließen und offen
für ihre sozialen Ziele kämpften. Zu der Zeit war das Christentum

nicht mehr imstande, irgendeiner fortschrittlichen
Bewegung als Kampfruf zu dienen.

Das Hauptkontingent der Kreuzfahrer bestand aus Leuten,
die zu Hause nichts mehr zu verlieren hatten: Leibeigene,
Entlaufene, Ritter aus dem niedern Adel, dereli Beinamen — wie
«Friedl mit der leeren Taschen» oder «Walter von Habenichts»
— genügend bezeichnend sind. Teils wurden diese unzufriedenen

Elemente von ihren Herren ins «Heilige Land» geschickt
— aus Sicherheitsgründen — teils gingen sie aus eigenem im
Glauben, leicht Beiite und Reichtum erwerben zu können. Sie,
die ausgezogen waren, «gehörnte Teufel» zu ¦ erschlagen^ waren
aber sehr verwundert, bei den Arabern eine weit höhere Kultur

vorzufinden und zu sehen, daß man ohne die Segnungen
der Evangelien viel besser leben kann. Dort erst lernten die
europäischen Christen Dinge kennen wie Musselin, feines Tafelglas,

Seide, Reis, Pflaumen usw., und sie kehrten zurück nicht
nur mit der Kenntnis neuer Produktionsmethoden, sondern
auch mit neuen Bedürfnissen. Die Kreuzzüge waren
religiösverbrämte Kolonialkriege gewesen, deren Ergebnis sich umgekehrt

auswirkte: neue Märkte eröffneten sich in Europa, und
besonders die italienischen Handelsstädte wurden reich.

Venedig trug z. B. auf diese Weise zu den Kreuzzügen bei,
daß es seine Galeerenflotte und bewaffnete Geleitzüge
beistellte, allerdings gegen Entrichtung fetter Ueberfahrtskosten
und Anteil an der zu machenden Beute. Dies zeugt nicht von
sehr großer religiöser Begeisterung, führte aber zur Geburt der

modernen Bourgeoisie. Andererseits verboten die Päpste den

Christen, mit «Ungläubigen» zu handeln und Zinsen zu
nehmen. Die Juden überbrückten diese widernatürliche Kluft,
machten Profit und spezialisierten sich schließlich auf
Geldgeschäfte.

Die Reformation bedeutet den Niederbruch der feudalen
Schranken durch die städtischen Händler. Solange das Mittelmeer

die Hauptarterie des Seehandels blieb, sammelten die
italienischen Städte Reichtümer und Kunstschätze. Solange die
Kirche alleine der Auftraggeber der Künstler gewesen war,
konnten die Motive in der Kunst nur religiös sein; nun aber
traten die reichen Handelsherren und freien Städte im Bedürfnis

nach Pnink und Verschönerung als Auftraggeber hinzu,
und das biblische Motiv wandelte sich ab, noch nicht ganz weltlich,

aber in einer antik-klassischen Verkleidung. Die
«Renaissance» ist also kein Zurückkehren zum Altertum — was
ökonomisch unmöglich gewesen wäre — sondern nur die
natürliche Ausdrucksform einer Uebergangsperiode.

Als 1452 Konstantinopel an die Osmanlitürken fiel, war der
direkte Weg zu den Spezereiländern — und der Handel mit
dem Orient war hauptsächlich Luxusimport — versperrt. Dies

erst zwang die «Entdecker» eine andere Route über Westen

zu finden und als dies gelungen war, führte das zu einer Blüte
im Atlantik: Spanien, Portugal, die Niederlande und England
erwachten. Nur Deutschland lag weiterhin abseits der großen
Handelsstraßen, daher blieben die Verhältnisse hier kleinlich,
rückständig, zersplittert. Der Lutherismus ist der ideologische
Ausdruck einer hinterweltierischen Bourgoisie in einem
Gebiete, wo der Duodezfürst der einigende Punkt in der allgemeinen

Uneinigkeit bildete.
Die katholische Kirche hatte ihre gesellschaftliche Rolle

auegespielt, sie war nunmehr das Zentrum der internationalen

Reaktion und versah die Feudaleinrichtungen mit einer
Glorie. Ehe die Bürger den weltlichen Feudalismus bekämpfen

konnten, mußten sie sein heiliges Zentrum, den Papismus,
zerschlagen. Dies geschah zu einem gewissen Masse in der
Reformation. Otto Wolfgang.

Positivismus und Religion
Auf der letzten Konferenz der Bischöfe Deutschlands in

Fulda (September 1947) wurde unter anderem bewegte Klage
darüber geführt, daß — trotz Krieg und Wirtschaftsnot — ein
Rückgang in der religiösen Betätigung der Bevölkerung zu
verzeichnen sei. Wir nehmen diese Feststellung der hohen Klerisei
mit Befriedigung zur Kenntnis, können aber nicht umhin, einer
Art Gegenrechnuhg zu gedenken, von der die Bischofskonferenz
allerdings keine Notiz genommen hat, nämlich der Tatsache,
daß die Intelligenzschichten in Deutschland vielfach noch
immer der Religion und der Kirche sympathisch gegenüberstehen.
Es muß nicht gerade ein Bavink sein (vgl. «Wunderlicher
Wunderglaube» im «Freidenker» vom September 1946), der — auf
Grund gewisser Erkenntnisse der modernen Atomphysik —
behauptet, daß die Wissenschaft sich «auf dem Vv ege zur
Religion» befindet, sondern es genügt schon die stillschweigende
Duldung abergläubischer Phantasien durch die Vertreter der
Wissenschaft, die doch eigentlich dazu berufen wären, das

Banner der Aufklärung gegen alle Vorstöße reaktionärer
Lakaien der Gottesgelahrtheit zu verteidigen. Das ist — angesichts
der neu einsetzenden klerikalen Offensive — nicht nur eine
falsch angebrachte Toleranz, sondern Verrat am Fortschritt der



22 DER FREIDENKER Nr. 3

Menschheit, der durch psychische Trägheitsmomente wesentlich

gehemmt wird.
Eben darum genügt es nicht, wenn man gegen jene geistigen

Deserteure, die sich an dem Grundsatz «Wissenschaft verpflichtet»

versündigen, das allzu milde Wort Gretchens anwendet:
«Es tut mir lang schon weh, daß ich dich in der Gesellschaft
seh», sondern man muß schon härter zupacken, um den

Anforderungen der vom Klerikalismus bedrohten freigeistigen
Weltanschauung Rechnung zu tragen. In diesem Sinne sei auf
eine kleine Schrift («Die Physik des 20. Jahrhunderts».
Braunschweig 1939. Friedrich Vieweg & Sohn, 3. Auflage verwiesen,
die eine «Einführung in den Gedankeninhalt der modernen

Physik» darstellt. Es ist ein ganz ausgezeichnet geschriebenes
Büchlein, das wegen seiner lebendigen Darstellung weiteste

Verbreitung verdient; aber gerade deshalb darf diese Schrift
in Bezug auf ihre Einstellung zum Religionsproblem nicht
unwidersprochen bleiben. Der Verfasser, Pascual Jordan, bekennt
sich als Positivist* und setzt sich in einem eigenen Kapitel
«Positivismus und Religion» (S. 127 ff.) mit der theologischen
Weltanschauung auseinander.

Zunächst hat es den Anschein, als ob Jordan seinen
positivistischen Standpunkt mit Konsequenz gegen alle Versuche,

aus außerwissenschaftlichen Erkenntnisquellen zu schöpfen,
verteidigen wollte. Er polemisiert sogar gegen Bavink, zwischen
dessen Gedankengängen und den Lehren der modernen Physik
«ein erhebliches Auseinandergehen» festzustellen sei, da sich

Bavink «in temperamentvoller, entschiedener Weise gegen die

positivistische Auffassung vom Wesen der physikalischen
Erkenntnis ausgesprochen hat». Ganz richtig bemerkt Jordan:
«Der Positivismus ist für Bavink unannehmbar. Oder sagen wir
lieber: bis jetzt erscheint er ihm unannehmbar. Denn Bavink

hat manche Einzelheiten seiner Auffassungen späteren
Revisionen unterzogen; es ist also vielleicht nicht ausgeschlossen,
daß auch seine Stellungnahme dem Positivismus gegenüber sich

künftig noch ändern könnte im Sinne eines engeren Anschlusses

an die allgemeinen Ueberzeugungen der modernen
Quantenphysiker.» (S. 131.)

Jordan fährt fort: «Denn — dies sei noch einmal unterstrichen

— der Positivismus ist keine Privatangelegenheit. Es

kommt natürlich nicht auf das Wort ,Positivismus' an; und
jeder tätige Forscher wird für sich das Recht beanspruchen, in
den feineren Schattierungen der erkenntnistheoretischen Auf-
fassungsweisen seine eigene Stellung einzunehmen. Aber es gibt
eine im Kern durchaus einheitliche erkenntnistheoretische
Auffassung unter den heutigen Quantenphysikern, und man kann
diese vom Positivismus stark beeinflußte erkenntnistheoretische
Auffassung der modernen Physik nicht ablehnen, ohne auch
die Quantenmechanik selbst abzulehnen Das Bestreben,
dem Positivismus zu entgehen, ist nun allerdings recht wesent-

* Die Bezeichnung «Positivismus» geht auf Auguste Comte zurück, der
in der geistigen Entwicklung der Menschheit drei Hauptphasen
unterscheidet: Die theologische, metaphysische und positivistische Epoche.
Gleichsam die Kindheit, das Jünglingsalter und die Mannheit. Positivismus

war ihm so viel wie Wissenschaftlichkeit, d. h. eine Einstellung, welche als

einziges Kriterium der Wahrheit die Uebereinstimmung der Erkenntnis
mit erfahrbaren Tatsachen anerkennt und daher jede metaphysische
Spekulation ablehnt. Der eigentliche Begründer des Positivismus war der

englische Philosoph David Hume, Zeitgenosse von I. Kant. Konsequente
Positivisten waren Avenarius und E. Mach. Letzterer führte die streng
positivistische Betrachtungsweise in der Physik ein, d. h. betonte das

Prinzip einer bloßen Beschreibung empirischer Tatsachen unter Ablehnung

jeglicher «Wesenserkenntnis» der Natur. An ihn knüpfte der sog.
«Wiener Kreis» an, zu dem M. Schlick, Carnap, 0. Neurath und H.
Reichenbach gehörten.

lieh für die Art und Weise, wie Bavink aus der modernen
Naturwissenschaft eine Bestätigung religiöser Lehren herauslesen

möchte; er möchte durch die bohrende Vertiefung in die
Geheimnisse der Natur auf geradem Wege zu einer positiven
Gotteserkenntnis gelangen», was der streng wissenschaftlichen

Einstellung widerspricht, «weil der Positivismus grundsätzlich
die Möglichkeit bestreitet, mit unserer Erkenntnis hinauszukommen

über Sammlung, Ordnung und Beschreibung der
Beobachtungstatsachen selbst.» (S. 132.)

Das ist deutlich genug und wir könnten uns mit dieser glatten

Absage eines modernen Physikers an den Offenbarungsglauben

zufrieden geben, wenn nicht doch noch der Pferdefuß
einer ganz unangebrachten Toleranz theologischer Anmaßung
zum Vorschein käme. So behauptet Jordan z. B., daß sich
«gerade von der positivistischen Auffassung aus ganz neue positive
Möglichkeiten bieten, dem Religiösen ohne Widerspruch
mit dem wissenschaftlichen Denken seinen Lebensraum zu
gewähren». (S. 133.) Unseres Erachtens gibt es nur eine einzige
Möglichkeit, den «Lebensraum» des Religiösen «ohne Widerspruch

mit dem wissenschaftlichen Denken» abzugrenzen,
indem wir dieses wissenscliaftliche Denken auf die Religion selbst

anwenden. Da wird uns nämlich klar, daß es sich bei der Religion

— sehr im Gegensatz zum Lebensraum der Wissenschaft
— - um Wahnvorstellungen handelt, die nur sozialpsychologisch
zu verstehen sind. Jordan beruft sich daher zu Unrecht auf den

Schweizer Psychologen C. G. Jung, der ausgeführt haben soll,
«daß zu unserer Gesamthaltung der Welt gegenüber auch

die Einstellung unseres Unbewußten gehört». (S. 135.)

Ja, heißt denn dies aber, daß die religiöse Einstellung als

gleichwertig mit unserer wissenschaftlichen Betrachtungsweise

zu gelten hat? Jordan wirft da wissenschaftliche Erkenntnisse
und außerwissenschaftliche Emotionen durcheinander. Wer
bestreitet denn, daß z. B. die Kunst ihren besonderen Gefühlswert

für uns besitzt? Aber dieser Gefühlswert ist höchst

subjektiv, wie schon die vielfach abweichenden Meinungen der

verschiedenen Kunstkritiker beweisen (was dein einen sin

Uhl, ist dem andern sin Nachtigall!), während wir es in der
Wissenschaft mit allgemein nachprüfbaren Tatsachen zu tun
haben, die sich oft sogar durcli automatisch funktionierende

Apparate festhalten lassen. Gewiß kann auch die Beschreibung
dieser Tatsachen noch «subjektiv» gefärbt sein, je nachdem, ob

der betreffende Forscher eine bestimmte Auschauungsform
bevorzugt (z. B. die Korpuskular- oder die Wellentheorie des

Lichtes), aber in der mathematischen Formulierung optischer
Phänomene spielt die Verwendung derartiger Arbeitshypothesen

keine Rolle mehr. Mögen daher auch manche Physiker den

Positivismus als solchen ablehnen (Jordan nennt hier: Planck,

v. Laue und Einstein) und «eine künftige Wiederherstellung
des mechanistischen, streng kausalen Weltbildes erhoffen»
(S. 132), so darf man derartige erkenntnistheoretische
Abweichungen niclit etwa mit ästhetischen oder gar religiösen
Gemütsregungen vergleichen. Jordan beharrt aber — in
seltsamer Verbohrtheit — auf der Gleichwertigkeit aller Daten,
die wir auf Grund unserer psychischen Konstitution von
unserer Außen- oder Innenwelt erhalten. Insbesondere der Religion

werden unerhörte Konzessionen gemacht: «Die Existenz

und Wichtigkeit außerwissenschaftlicher Ausdrucksformen und
außerwissenschaftlicher geistiger Beziehungen dürfte von
wesentlicher Bedeutung sein für das Verständnis der außerwissenschaftlichen

Selbständigkeit der Religion.» (S. 135.)

Wohl schränkt Jordan seme Zugeständnisse an die Religion
insofern ein, daß er in Bezug auf die Theologie als «Wissen-



Nr. 3 DER FREIDENKER 23

schaft» erklärt: «Die positivistische Erkenntniskritik wird den

Thesen theologischer Lehren nur dann einen sinnvollen Inhalt
zuerkennen können, wenn sie sich in näherer Analyse als

Aussagen über konkrete Erlebnistatsachen erweisen.» (S. 136.)
Was sollen das für «konkrete» Tatsachen sein, über die eine
«wissenschaftliche» Theologie berichten könnte? Die Erschaffung

der Welt durch einen außerweltlichen Schöpfer sicherlich
nicht. Auch die sogenannten Glaubenswahrheiten dürften sich
einer «positivistischen» Ueberprüfung gründlich entziehen.
«Konkret» beobachtbar sind wohl nur die religiösen Ver-
zückungszustände, die offenbar in das Gebiet der Psychologie,
beziehungsweise Psychiatrie gehören. Eine besondere Theologie
erübrigt sich demnach durchaus.

Jordan schließt sein Buch mit einem seltsamen Hinweis, nämlich

bezugnehmend auf «die merkwürdige Frage Miguels de

Unamuno, ob nicht vielleicht die ganze Welt — und wir mit
ihr — nur ein Traum Gottes sei; ob nicht Gebete und Riten
vielleicht nichts anderes seien als Versuche, IHN tiefer
einzuschläfern, damit ER nicht erwache und aufhöre, uns zu
träumen» (S. 153). Die beobachtbaren Tatsachen werden in dir
Gegenteil verkehrt. Positivistisch gesehen ist Gott nur ein
Wunschtraum verschreckter Menschen, die in ihrer Hilflosigkeit

Zuflucht bei dieser Illusion suchen; und nun sollen wir
selbst nur von diesem eingebildeten Wesen geträumt werden!
Grotesker Traumgedanke eines «außerwissenschaftlichen» Dichters:

Ein Träumer träumt nicht nur, daß er träumt, sondern

— man kommt sich wie in einem Irrenhause vor — er träumt,
,daß er geträumt wird. Wenn nun ein Positivist — in

schizophrener Verwirrung — diesen Dichtertraum nachzuträumen
versucht, um trotz moderner Physik doch noch zur Religion
zu gelangen, dann will uns dies selbst nur wieder wie ein böser

Traum erscheinen. Hartwig.

Unsere Jahrestagung in Bern •

am 21. und 22. Februar 1948

Wir haben eine sehr arbeitsreiche Tagung hinter uns. Samstag,

21. Februar, fanden im Saal des Restaurants Kirchenfeld
eine Hauptvorstandssitzung, anschließend ente Präsidentenkon-
jerenz statt. Sie dienten der Erledigung interner Angelegenheiten

und der Vorbereitung der Delegiertenversammlung. An
der Präsidentenkonferenz waren sämtliche Ortsgruppen
vertreten.

Sonntag, 22. Februar, begannen um 10 Uhr im Saal des Hotels

Metropol die Verhandlungen der Delegiertenversammlung.
Alle Ortsgruppen waren mit der ihnen zukommenden Zahl von
Delegierten vertreten; außerdem fanden sich weitere Orts-

gruppenniitglieder und Einzelmitglieder ein. Die Traktandenliste

war reichlich besetzt. Von ihr wurde gleich anfangs die
Teilrevision der Statuten gestrichen, da sich seit der letzten
Präsidentenkonferenz neue Gesichtspunkte, besonders
organisatorischer Art, gezeigt hatten, die eine tiefergehende Revision
als wünschenswert erscheinen lassen. Der Verwaltungsapparat
soll vereinfacht und damit die Tätigkeit der FVS. geschmeidiger

und wirksamer gestaltet werden.
Der Hauptvorstandsbericht gab ein klares Bild von unserer

Arbeit im Innern und nach außen, über die internationalen
Beziehungen, die gegenwärtig noch nicht befriedigen, und
schloß mit einem programmatischen Ausblick. Aus den
Berichten der Ortsgruppen ging hervor, daß einige von diesen
eine rege Tätigkeit entfalteten, z. T. einen sehr erheblichen

Mitgüedergewinn aufweisen, während andere unter dem
Einfluß von Faktoren, die wir gegenwärtig nicht ausscheiden können,

mehr oder weniger stillagen. Der Bericht der Redaktionskommission

gab Anlaß, ausgiebig über unser Organ, den

«Freidenker», zu sprechen. Die Schriftführung durch unsern
Redaktor W. Schieß fand allgemeine Anerkennung; doch
erhellte aus den in der Aussprache geäußerten Wünschen und
Anregungen von neuem, wie schwer es ist, ein Blatt von so

geringem Umfang, das einerseits die allgemein herrschende
konservative und reaktionäre Geistesströmung bekämpfen,
anderseits im wissenschaftlichen, ethischen und sozialen Sinne
aufbauend wirken soll, so zu gestalten, daß alle oder wenigstens

die allermeisten unserer Mitglieder das darin finden, was
sie als die Hauptaufgabe eines Freidenkerblattes erachten.

Jahresrechnung und Voranschlag wurden genehmigt; • der
Geschäftsführer durfte für seme große, gewissenhaft durchgeführte

Arbeit den Ausdruck des Dankes und der Anerkennung
entgegennehmen. Unter dem Zwang der Verhältnisse mußte
ein Aufschlag des Abonnementspreises von Fr. 5.— auf Fr. 7.—
(Nichtmitglieder von 6 auf 8 Fr.) beschlossen werden. Auch
der Einzelnummernpreis erfährt eine zeitgemäße Erhöhung.
Hingegen wurde von einer Erhöhung des Zentralbeitrages
abgesehen, so wünschenswert ein solcher Zuschuß für die in
Aussicht genommene Verstärkung der Propaganda wäre.

Auch für das laufende Jahr wurde eine Arbeitstagung in
Aussicht genommen. Sie wird im September in Zofingen stattfinden
und sich im Anschluß an die letztjährige mit dem Thema «Das

Freidenkertum und die soziale Frage» befassen. Die nächste

Delegiertenversammlung wird in Zürich stattfinden.
Die Tagung nahm einen sehr lebhaften Verlauf. Die rege

und vielseitige Teilnahme an den Besprechungen zeugte für
das große Interesse, das unsere Mitglieder der freigeistigen
Bewegung entgegenbringen, aber auch für gesunden kritischen
Sinn, und der ist's ja, der den Gang der Dinge im Fluß erhält
und ihm stets neuen Antrieb gibt. Um 1 6 Uhr konnten die
Verhandlungen geschlossen werden. Dem Vorsitzenden W. Schieß,
der mit ruhiger Umsicht seine nicht immer leichte Aufgabe der

Verhandlungsleitung durchführte, sei auch hier herzlich Dank

gesagt. E. Br.

Hall und Widerhall
Papierenes Gehirn

Der französische Schriftsteller Drümmond hat geschrieben: «Die
Franzosen haben das Denken verlernt; sie haben zum Ueberlegen
keine Zeit mehr. Sie denken nur mittels ihrer Zeitungen und haben
ein papierenes Gehirn.»

Der Bischof von Lugano behauptet nun, so eine Art papierene
Meningitis sei eine epidemische Erkrankung, die auch den Schweizer

befallen hat. In seinem Hirtenbrief zum Diözesanpressesonn-
tag vom 14. Dezember 1947 ermahnt er dringend seine Schäfchen,

treu zur katholischen Presse zu stehen und die andere als

quasi eine ketzerische zu verdammen. Der gute Bischof gerät gar
in Ekstase:

«Ich schrecke vor der Behauptung nicht zurück, daß die
Unterstützung unserer (katholischen) Presse, dieser Waffe und Schule
der Wahrheit, ebensosehr Christenpflicht ist als die
Sonntagsheiligung, die Erfüllung der Osterpflicht und die materielle
Unterstützung der Kirche.»

Nun denn, wenn die Kirchenpredigten genau so haßerfüllt
beispielsweise den Marxismus in allen seinen Formen begeifern, wie
die katholischen Zeitungen es Nummer für Nummer tun, so wird
man sich den Sonntagsgang in die Kirche ruhig abgewöhnen können.

Berner Tagwacht, Nr. 7 vom 10. Jan. 1948.


	Positivismus und Religion

