Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 31 (1948)

Heft: 3

Artikel: Positivismus und Religion

Autor: Hartwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409821

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

. Nr. 3

gibe und daB3 die Welt von den Ungeheuern Angst und Not be-
freit werde.

Die Frauen haben alle Fiden in der Hand, um auf die kom-
mende Generation in gutem Sinne einzuwirken, die Jugend zu
formen und die Moral zu heben. Die Solidaritit der Frauen
kann das, was bisher den Midnnern nicht gelungen ist, erreichen,
sie kann der Welt Einigkeit, Sittlichkeit, Frieden und Freiheit

bringen. Tera Freundovd.

Der Schliissel zum finsteren Mittelqlter

Nach dem Fall von Rom und Byzanz — also nach dem Unter-
gang der klassischen Zivilisation infolge des Einbruchs bar-
barischer Horden aus dem Norden — war die Kirche der letzte
Hort der Kultur gewesen. In den Klistern — den einzigen
Stiitten der damaligen Bildung — wurde weiter gelehrt, sie wa-
ren fiir die halbbarbarischen Ansiedler die Musterfarmen, wo
sie sich Rat holen konnten; die Priester konnten lesen und
schreiben, stellten die Aerzte, Apotheker, Astronomen und
nicht zuletzt die gewandten Ratgeber der Komige. Und die
warme Klostersuppe fiir die Armen war zu jener Zeit die ein-
zige Hilfe fiir die Hungernden.

Was Wunder also, da3 der Einflu3 des Klerus ins Ungemes- '

sene stieg, und es war nur natiirlich, da3 das Volk willig die
Lehre annahm, die anscheinend so viel Wissen ermoglichte
und zudem die Hilfe der gelehrten Ménche gewihrleistete.
Keine Schicht der damaligen Gesellschaft konnte also der
Kirche entraten, niemand konnte sich ein Leben ohne diesen
zeitweisen Kulturfaktor ausdenken und wenn immer soziale
Gegensiitze ausgetragen wurden, geschah es unter dem Gewande
religioser Gegensitze. Die Kreuzziige — die Bauernkriege —
der. DreiBBigjahrige Krieg-der Reformationszeit, sie alle nah-
men nach auBlen hin religidsen Charakter an. In der franzési-
schen Revolution geschah es zum erstenmale, daf} die streiten-
den Klassen das religiose Miéntelchen fallen lieen und offen
fiir ihre sozialen Ziele kimpften. Zu der Zeit war das Christen-
tum nicht mehr imstande, irgendeiner fortschrittlichen Be-
wegung als Kampfruf zu dienen.

Das Hauptkontingent der Kreuzfahrer bestand aus Leuten,
die zu Hause nichts mehr zu verlieren hatten: Leibeigene, Ent-
laufene, Ritter aus dem niedern Adel, deren Beinamen — wie
«Fried]l mit der leeren Taschen» oder «Walter von Habenichts»
— geniigend bezeichnend sind. Teils wurden diese unzufriede-
nen Elemente von ihren Herren ins «Heilige Land» geschickt
— aus Sicherheitsgriinden — teils gingen sie aus eigenem im
Glauben, leicht Beute und Reichtum erwerben zu kénnen. Sie,
die ausgezogen waren, «gehornte Teufel» zu-erschlagen, waren
aber sehr verwundert, bei den Arabern eine weit hohere Kul-
tur vorzufinden und zu sehen, daBl man ohne die Segnungen
der Evangelien viel besser leben kann. Dort erst lernten die
europiischen Christen Dinge kennen wie Musselin, feines Tafel-
glas, Seide, Reis, Pflaumen usw., und sie kehrten zuriick nicht
nur mit der Kenntnis neuer Produktionsmethoden, sondern
avch mit neuen Bediirfnissen. Die Kreuzziige waren religios-
verbrimte Kolonialkriege gewesen, deren Ergebnis sich umge-
kehrt auswirkte: neue Mirkte erdffneten sich in Europa, und
besonders die italienischen Handelsstidte wurden reich.

Venedig trug z. B. auf diese Weise zu den Kreuzziigen bei,
daB es seine Galeerenflotte und bewaffnete Geleitziige bei-
stellte, allerdings gegen Entrichtung fetter Ueberfahrtskosten
und Anteil an der zu machenden Beute. Dies zeugt nicht von
sehr groBer religivser Begeisterung, fithrte aber zur Geburt der

DER FREIDENKER 21

modernen Bourgeoisie. Andererseits verboten die Pipste den
Christen, mit «Ungldubigen» zu handeln und Zinsen zu neh-
men. Die Juden iiberbriickten diese widernatiirliche Kluft,
machten Profit und spezialisierten sich schlieBlich auf Geld-
geschiifte.

Die Reformation bedeutet den Niederbruch der feudalen
Schranken durch die stidtischen Hidndler. Solange das Mittel-
meer die Hauptarterie des Sechandels blieb, sammelten die
italienischen Stidte Reichtiimer und Kunstschitze. Solange die
Kirche alleine der Auftraggeber der Kiinstler gewesen war,
konnten die Motive in der Kunst nur religiés sein; nun aber
traten die reichen Handelsherren und freien Stidte im Bediirf-
nis nach Prunk und Verschénerung als Auftraggeber hinzu,
und das biblische Motiv wandelte sich ab, noch nicht ganz welt-
lich, aber in einer antik-klassischen Verkleidung. Die «Re-
naissance» ist also kein Zuriickkehren zum Altertum — was
Gkonomisch unméglich gewesen wire —, sondern nur die na-
tiirliche Ausdrucksform einer Uebergangsperiode.

Als 1452 Konstantinopel an die Osmanlitiirken fiel, war der
direkte Weg zu den Spezereilindern — und der Handel mit
dem Orient war hauptsichlich Luxusimport — i'ersperrt. Dies
erst zwang die «Entdecker» eine andere Route iiber Westen
zu finden und als dies gelungen war, fiihrte das zu einer Bliite
im Atlantik: Spanien, Portugal, die Niederlande und England
erwachten. Nur Deutschland lag weiterhin abseits der groflen
HandelsstraBBen, daher blieben die Verhiltnisse hier kleinlich,
riickstiindig, zersplittert. Der Lutherismus ist der ideologische
Ausdruck einer hinterweltlerischen Bourgoisie in einem Ge-
biete, wo der Duodezfiirst der einigende Punkt in der allgemei-
nen Uneinigkeit bildete.

Die katholische Kirche hatte ihre gesellschaftliche Rolle
ausgespielt, sie war nunmehr das Zentrum der internationa-
len Reaktion und versah die Feudaleinrichtungen mit einer
Glorie. Ehe die Biirger den welilichen Feudalismus bekimp-
fen konnten, muflten sie sein heiliges Zentrum, den Papismus,
zerschlagen. Dies geschah zu einem gewissen Masse in der Re-

Otto Wolfgang.

formation.

Positivismus und Religion

Auf der letzten Konferenz der Bischéfe Deutschlands in
Fulda (September 1947) wurde unter anderem bewegte Klage
dariiber gefiihrt, dal — trotz Krieg und Wirtschaftsnot — ein
Riickgang in der religiosen Betitigung der Bevilkerung zu ver-
zeichnen sei. Wir nehmen diese Feststellung der hohen Klerisei
mit Befriedigung zur Kenntnis, konnen aber nicht umhin, einer
Art Gegenrechnung zu gedenken, von der die Bischofskonferenz
a]lerdipgs keine Notiz genommen hat, nimlich der Tatsache,
daB die Intelligenzschichten in Deutschland vielfach noch im-
mer der Religion und der Kirche sympathisch gegeniiberstehen.
Es muf} nicht gerade ein Bavink sein (vgl. «Wunderlicher Wun-
derglaube» im «Freidenker» vom September 1946), der — auf
Grund gewisser Erkenntnisse der modernen Atomphysik — be-
hauptet, daf3 die Wissenschaft sich «auf dem wege zur Reli-
gion» befindet, sondern es geniigt schon die stillschweigende
Duldung abergldubischer Phantasien durch die Vertreter der
Wissenschaft, die doch eigentlich dazu berufen wiren, das
Banner der Aufklirung gegen alle VorstoBe reaktiondrer La-
kaien der Gottesgelahrtheit zu verteidigen. Das ist — angesichts
der neu einsetzenden klerikalen Offensive — nicht nur eine
falsch angebrachte Toleranz, sondern Verrat am Fortschritt der



N
[35]

DER FREIDENKER

Nr. 3

Menschheit, der durch psychische Trigheitsmomente wesent-
lich gehemmt wird.

Eben darum geniigt es nicht, wenn man gegen jene geistigen
Deserteure, die sich an dem Grundsatz «Wissenschaft verpflich-
tet» versiindigen, das allzu milde Wort Gretchens anwendet:
«Es tut mir lang schon weh, da} ich dich in der Gesellschaft
seh», sondern man muf} schon hirter zupacken, um den An-
forderungen der vom Klerikalismus bedrohten freigeistigen
Weltanschauung Rechnung zu tragen. In diesem Sinne sei auf
eine kleine Schrift («Die Physik des 20. Jahrhunderts». Braun-
schweig 1939. Friedrich Vieweg & Sohn, 3. Auflage) verwiesen,
die eine «Einfithrung in den Gedankeninhalt der modernen
Physik» darstellt. Es ist ein ganz ausgezeichnet geschriebenes
Biichlein, das wegen seiner lebendigen Darstellung weiteste
Verbreitung verdient; aber gerade deshalb darf diese Schrift
in Bezug auf ihre Einstellung zum Religionsproblem nicht un-
widersprochen bleiben. Der Verfasser, Pascual Jordan, bekennt
sich als Positivist* und setzt sich in einem eigenen Kapitel «Po-
sitivismus und Religion» (S. 127 ff.) mit der theologischen
Weltanschauung auseinander.

Zunichst hat es den Anschein, als ob Jordan seinen positi-
vistischen Standpunkt mit Konsequenz gegen alle Versuche,
aus aullerwissenschaftlichen Erkenntnisquellen zu schopfen,
verteidigen wollte. Er polemisiert sogar gegen Bavink, zwischen
dessen Gedankengiingen und den Lehren der modernen Physik
«ein erhebliches Auseinandergehens festzustellen sei, da sich
Bavink «in temperamentvoller, entschiedener Weise gegen die
positivistische Auffassung vom Wesen der physikalischen Er-
kenntnis ausgesprochen hat». Ganz richtig bemerkt Jordan:
«Der Positivismus ist fiir Bavink unannehmbar. Oder sagen wir
lieber: bis jetzt erscheint er ihm unannehmbar. Denn Bavink
... hat manche Einzelheiten seiner Auffassungen spéteren Re-
visionen unterzogen; es ist also vielleicht nicht ausgeschlossen,
daB auch seine Stellungnahme dem Positivismus gegeniiber sich
kiinftig noch dndern kénnte im Sinne eines engeren Anschlus-
ses an die allgemeinen Ueberzeugungen der modernen Quan-
tenphysiker.» (S. 131.) '

Jordan fihrt fort: «Denn — dies sei noch einmal unterstri-
chen — der Positivismus ist keine Privatangelegenheit. Es
kommt natiirlich nicht auf das Wort ,Positivismus’ an; und
jeder titige Forscher wird fiir sich das Recht beanspruchen, in
den feineren Schattierungen der erkenntnistheoretischen Auf-
fassungsweisen seine eigene Stellung einzunehmen. Aber es gibt
eine im Kern durchaus einheitliche erkenntnistheoretische Auf-
fassung unter den heutigen Quantenphysikern, und man kann
diese vom Positivismus stark beeinflufite erkenntnistheoretische
Auffassung der modernen Physik nicht ablehnen, ohne auch
die Quantenmechanik selbst abzulehnen . .. Das Bestreben,
dem Positivismus zu entgehen, ist nun allerdings recht wesent-

* Die Bezeichnung «Positivismus» geht auf Auguste Comte zuriick, der
in der geistigen Entwicklung der Menschheit drei Hauptphasen unter-
scheidet: Die .theologische, metaphysische und positivistische Epoche.
Gleichsam die Kindheit, das Jiinglingsalter und die Mannheit. Positivismus
war ihm so viel wie Wissenschaftlichkeit, d. h. cine Einstellung, welche als
einziges Kriterium der Wahrheit die Uebereinstimmung der Erkenntnis
mit erfahrbaren Tatsachen anerkennt und daher jede metaphysische Spe-
kulation ablehnt. Der eigentliche Begriinder des Positivismus war der
englische Philosoph David Hume, Zeitgenosse von 1. Kant. Konsequente
Positivisten waren Avenarius und E. Mach. Letzterer fiihrte die streng
positivistische Betrachtungsweise in der Physik ein, d. h. betonte das
Prinzip einer bloBen Beschreibung empirischer Tatsachen unter Ableh-
nung jeglicher «Wesenserkenntnis» der Natur. An ihn kniipfte der sog.
«Wiener Krcis» an, zu dem M. Schlick, Carnap, O. Neura:h und H. Rei-
chenbach gehérten. ’

lich fiir die Art und Weise, wie Bavink aus der modernen Na-
turwissenschaft eine Bestitigung religioser Lehren herauslesen
méochte; er mochte durch die bohrende Vertiefung in die Ge-
beimnisse der Natur auf geradem Wege zu einer positiven
Gotteserkenntnis gelangen», was der streng wissenschaftlichen
Einstellung widerspricht, «weil der Positivismus grundsitzlich
die Méglichkeit bestreitet, mit unserer Erkenntnis hinauszu-
kommen iiber Sammlung, Ordnung und Beschreibung der Be-
obachtungstatsachen selbst.» (S. 132.)

Das ist deutlich genug und wir konnten uns mit dieser glat-
ten Absage eines modernen Physikers an den Offenbarungs-
glauben zufrieden geben, wenn nicht doch noch der Fferdefufl
einer ganz unangebrachten Toleranz theologischer Anmafung
zum Vorschein kime. So behauptet Jordan z. B., daf sich «ge-
rade von der positivistischen Auffassung aus ganz neue positive
Maoglichkeiten bieten, dem Religiosen ohne Widerspruch (?)
mit dem wissenschaftlichen Denken seinen Lebensraum zu ge-
wihren». (S. 133.) Unseres Erachtens gibt es nur eine einzige
Maéglichkeit; den «Lebensraum» des Religiosen «ohne Wider-
spruch mit dem wissenschaftlichen Denken» abzugrenzen, in-
dem wir dieses wissenschaftliche Denken auf die Religion selbst

_anwenden. Da wird uns némlich klar, daf} es sich bei der Reli-

gion — sehr im Gegensatz zum Lebensraum der Wissenschaft
—- um Wahnvorstellungen handelt, die nur sozialpsychologisch
zu verstehen sind. Jordan beruft sich daher zu Unrecht auf den
Schweizer Psychologen C. G. Jung, der ausgefiihrt haben soll,
«daB zu unserer Gesamthaltung der Welt gegeniiber ... auch
die Einstellung unscres UnbewuBten gehért». (8. 135.)

Ja, heiBt denn dies aber, daf3 die religiose Einstellung als
gleichwertig mit unserer wissenschaftlichen Betrachtungsweise
zu gelten hat? Jordan wirft da wissenschaftliche Erkenntnisse
und auBerwissenschaftliche Emotionen durcheinander. Wer be-
streitet denn, daB z. B. die Kunst ihren besonderen Gefiihls-
wert fiir uns besitzt? Aber dieser Gefiithlswert ist hochst sub-
jektiv, wie schon die vielfach abweichenden Meinungen der
verschiedenen Kunstkritiker beweisen (was dem einen sin
Thl, ist dem andern sin Nachtigall!), wihrend wir es in der
Wissenschaft mit allgemein nachpriifbaren Tatsachen zu tun
haben, die sich oft sogar durch automatisch funktionierende
Apparate festhalten lassen. Gewifl kann auch die Beschreibung
dieser Tatsachen noch «subjektivs gefirbt sein, je nachdem, ob
der betreffende Forscher eine bestimmte Auschauungsform be-
vorzugt (z. B. die Korpuskular- oder die Wellentheorie des
Lichtes), aber in der mathematischen Formulierung optischer
Phinomene spielt die Verwendung derartiger Arbeitshypothe-
sen keine Rolle mehr. Mégen daher auch manche Physiker den
Positivismus als solchen ablehnen (Jordan nennt hier: Planck,
v. Laue und Einstein) und «eine kiinftige Wiederherstellung
des mechanistischen, streng kausalen Welthildes erhoffen»
{S. 132), so darf man derartige erkenntnistheoretische Abwei-
chungen nicht etwa mit #sthetischen oder gar religiésen Ge-
miitsregungen vergleichen. Jordan beharrt aber -— in selt-
samer Verbohrtheit — auf der Gleichwertigkeit aller Daten,
die wir auf Grund unserer psychischen Konstitution von un-
serer AuBlen- oder Innenwelt erhalten. Insbesondere der Reli-
gion werden unerhirte Konzessionen gemacht: «Die Existenz
und Wichtigkeit auBerwissenschaftlicher Ausdrucksformen und
auBerwissenschaftlicher geistiger Beziehungen diirfte von we-
sentlicher Bedeutung sein fiir das Verstindnis der aullerwissen-
schaftlichen Selbstindigkeit der Religion.» (S. 135.)

Wohl schrinkt Jordan seine Zugestindnisse an die Religion
insofern ein, daB er in Bezug auf die Theologie als «Wissen-



Nr. 3

DER FREIDENKER 23,

schaft» erklirt: «Die positivistische Erkenntniskritik wird den
Thesen theologischer Lehren nur dann einen sinnvollen Inhalt
zuerkennen konnen, wenn sie sich in niherer Analyse als Aus-
sagen iiber konkrete Erlebnistatsachen erweisen.» (S. 136.)
Was sollen das fiir «konkrete» Tatsachen sein, iiber die eine
«wissenschaftliche» Theologie berichten kénnte? Die Erschaf-
fung der Welt durch einen auBlerweltlichen Schopfer sicherlich
nicht. Auch die sogenannten Glaubenswahrheiten diirften sich
einer «positivistischen» Ueberpriifung griindlich entziehen.
«Konkrets beobachtbar sind wohl nur die religiosen Ver-
ziickungszustinde, die offenbar in das Gebiet der Psychologie,
beziehungsweise Psychiatrie gehoren. Eine besondere Theologie
eriitbrigt sich demnach durchaus.

Jordan schlieBt sein Buch mit einem seltsamen Hinweis, nim-
lich bezugnehmend auf «die merkwiirdige Frage Miguels de
Unamuno, ob nicht vielleicht die ganze Welt — und wir mit
ihr — nur ein Traum Gottes sei; ob nicht Gebete und Riten
vielleicht nichts anderes seien als Versuche, IHN tiefer einzu-
schlifern, damit ER nicht erwache und aufhére, uns zu triu-
men» (S. 153). Die beobachtbaren Tatsachen werden in ihr
Gegenteil verkehrt. Positivistisch gesehen ist Gott nur ein
Wunschtraum verschreckter Menschen, die in ihrer Hilflosig-
keit Zuflucht bei dieser Illusion suchen; und nun sollen wir
selbst nur von diesem eingebildeten Wesen getrdumt werden!
Grotesker Traumgedanke eines «auBerwissenschaftlichen» Dich-
ters: Ein Triumer triumt nicht nur, daB3 er triumt, sondern
— man kommt sich wie in einem Irrenhause vor — er triumt,
.daB} er getrdiumt wird. Wenn nun ein Positivist — in schizo-
phrener Verwirrung — diesen Dichtertraum nachzutriumen
versucht, um trotz moderner Physik doch noch zur Religion
zu gelangen, dann will uns dies selbst nur wieder wie ein boser

Traum erscheinen. Hartwig.

Unsere Jahrestagung in Bern -
am 21. und 22. Februar 1948

Wir haben eine sehr arbeitsreiche Tagung hinter uns. Sams-
tag, 21. Februar, fanden im Saal des Restauranis Kirchenfeld
cine Hauptvorstandssitzung, anschlieBend eine Prisidentenkon-
jerenz statt. Sie dienten der Erledigung interner Angelegen-
heiten und der Vorbereitung der Delegiertenversammlung. An
der Prisidentenkonferenz waren simtliche Ortsgruppen ver-
treten.

Sonntag, 22. Februar, begannen um 10 Uhr i Saal des Ho-
tels Metropol die Verhandlungen der Delegiertenversammlung.
Alle Ortsgruppen waren mit der ihnen zukommenden Zahl von
Delegierten vertreten; auflerdem fanden sich weitere Orts-
gruppenmitglieder und Einzelmitglieder ein. Die Traktanden-
liste war reichlich besetzt. Von ihr wurde gleich anfangs die
Teilrevision der Statuten gestrichen, da sich seit der letzten
Priisidentenkonferenz neue Gesichtspunkte, besonders organi-
satorischer Art, gezeigt hatten, die eine tiefergehende Revision
als wiinschenswert erscheinen lassen. Der Verwaltungsapparat
#oll vereinfacht und damit die Titigkeit der FVS. geschmeidi-
ger und wirksamer gestaltet werden.

Der Hauptvorstandsbericht gab ein klares Bild von unserer
Arbeit im Innern und nach auBen, iiber die internationalen
Beziehungen, die gegenwiirtigz noch nicht befriedigen, und
schloB mit einem programmatischen Ausblick. Aus den Be-
tichten der Ortsgruppen ging hervor, dal} einige von diesen
eine rege Titigkeit entfalteten, z. T. einen sehr erheblichen

Mitgliedergewinn aufweisen, wihrend andere unter dem Ein-
flufl von Faktoren, die wir gegenwiirtig nicht ausscheiden kén-
nen, mehr oder weniger stillagen. Der Bericht der Redaktions-
kommission gab Anlal}, ausgiebig iiber unser Organ, den
«Freidenker», zu sprechen. Die Schriftfiihrung durch unsern
Redaktor W. Schie3 fand allgemeine Anerkennung; doch er-
hellte aus den in der Aussprache geduflerten Wiinschen und
Anregungen von neuem, wie schwer es ist, ein Blatt von so
geringem Umfang, das einerseits die allgemein herrschende
konservative und reaktionire Geistesstromung bekdmpfen, an-
derseits im wissenschaftlichen, ethischen und sozialen Sinne
sufbauend wirken soll, so zu gestalien, daf} alle oder wenig-
stens die allermeisten unserer Mitglieder das darin finden, was
sie als die Hauptaufgabe eines Freidenkerblattes erachten.

Jahresrechnung und Voranschlag wurden genehmigt; - der
Geschiftsfithrer durfte fiir seine groBe, gewissenhaft durchge-
fithrte Arbeit den Ausdruck des Dankes und der Anerkennung
entgegennehmen. Unter dem Zwang der Verhilinisse muBlte
cin Aufschlag des Abonnementspreises von Fr. 5.— auf Fr. 7.—
(Nichtmitglieder von 6 auf 8 Fr.) beschlossen werden. Auch
der Einzelnummernpreis erfihrt eine zeitgemifle Erhohung.
Hingegen wurde von einer Erhéhung des Zentralbeitrages ab-
gesehen, so wiinschenswert ein solcher Zuschuf} fiir die in Aus-
sicht genommene Verstirkung der Propaganda wiire.

Auch fiir das laufende Jahr wurde eine Arbeitstagung in Aus-
sicht genommen. Sie wird im September in Zofingen stattfinden
und sich im Anschluf an die letztjihrige mit dem Thema «Das
Freidenkertum und die soziale Frage» befassen. Die nichste
Delegiertenversammlung wird in Ziirich stattfinden.

Die Tagung nahm einen sehr lebhaften Verlauf. Die rege
und vielseitige Teilnahme an den Besprechungen zeugte fiir
das groBe Interesse, das unsere Mitglieder der freigeistigen
Bewegung entgegenbringen, aber auch fiir gesunden kritischen
Sinn, und der ist’s ja, der den Gang der Dinge im FluB} erhilt
und ihm stets neuen Antrieb gibt. Um 16 Uhr konnten die Ver-
handlungen geschlossen werden. Dem Vorsitzenden W. Schief,
der mit ruhiger Umsicht seine nicht immer leichte Aufgabe der
Verhandlungsleitung durchfiihrte, sei auch hier herzlich Dank

gesagt. E. Br.

Hall und Widerhall

Papierenes Gehirn
Der franzosische Schriftsteller Drummeond hat geschrieben: «Die

Franzosen haben das Denken verlernt; sie haben zum Ueberlegen

keine Zeit mehr. Sie denken nur mittels ihrer Zeitungen und haben
ein papierenes Gehirn.» )

Der Bischof von Lugano behauptet nun, so eine Art papierene
Meningitis sei eine epidemische Erkrankung, die auch den Schwei-
zer befallen hat. In seinem Hirtenbrief zum Digzesanpressesonn-
tag (!) vom 14. Dezember 1947 ermahnt er dringend seine Schif-
chen, treu zur katholischen Presse zu stehen und die andere als
quasi eine ketzerische zu verdammen. Der gute Bischof gerit gar
in Ekstase:

«Ich schrecke vor der Behauptung nicht zuriick, dal die Unter-
stiitzung unserer (katholischen) Presse, dieser Waffe und Schule
der Wahrheit, ebensosehr Christenpflicht ist als die Sonntags-
heiligung, die Erfiillung der Osterpflicht und die materielle Un-
terstiitzung der Kirche.»

Nun denn, wenn die Kirchenpredigten genau so haBerfiillt bei-
spielsweise den Marxismus in allen seinen Formen begeifern, wie
die katholischen Zeitungen es Nummer fiir Nummer tun, so wird
man sich den Sonntagsgang in die Kirche ruhig abgewghnen kon-
nen. Berner Tagwacht, Nr. 7 vom 10. Jan. 1948.



	Positivismus und Religion

