
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 31 (1948)

Heft: 11

Artikel: Irrtümer (Fortsetzung und Schluss)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409880

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409880
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 11 DER FREIDENKER 85

Die 4. Arbeitstagung der FVS. in Zofingen

Es spricht ohne Zweifel für den Wert unserer Arbeitstagungen,

daß die Teilnehmerzahl von Jahr zu Jahr zunimmt. Diese

Tatsache ist um so höher zu werten, wenn man bedenkt, daß
die Besucher die damit verbundenen Spesen aus der eigenen
Tatsache bestreiten. Daran ändert auch die Feststellung nichts,
daß einzelne Ortsgruppen in verdankenswerter Weise einen
Teil der Reisekosten ihrer Mitglieder übernommen haben. Den

Ortsgruppen und allen Teilnehmern an der Tagung ist zu danken

für das Interesse und die Opfer, die sie der Sache willen
auf sich genommen und damit zum Gelingen der Veranstaltung
beigetragen haben.

Der Saal im Hotel «Rößli» füllte sich schon zeitig und
immer mehr Stühle und Tische mußten herbeigeschleppt werden,
ein Zeichen dafür, daß der Aufmarsch der Gesinnungsfreunde
die Erwartungen des Hauptvorstandes weit hinter sich gelassen
hat. Als dann als Letzte nicht etwa die sprichwörtlich
langsamen Berner, sondern die Basler Freunde eintrafen, da waren
wir annähernd so eng beieinander wie die Sardinen in der
Büchse

Nach einer kurzen Begrüßung durch den Präsidenten und
der Bekanntgabe der vom Hauptvorstand festgelegten
Tagesordnung nahm die Versammlung Kenntnis von einer an die
Tagung gerichteten Adresse unseres Gesinnungsfreundes Prof.
Theodor Hartwig in Brno.

Als erster Referent sprach hierauf Gesmnungsfreund Joseph
Wanner (Luzern) über das Thema «Philosophie und Marxismus».

Da dieser Vortrag in einer der nächsten Beilagen zum
«Freidenker» abgedruckt wird, soll an dieser Stelle von einer
Besprechung abgesehen werden. Festgehalten sei lediglich, daß

uns Gesinnungsfreund Wanner einen inhaltlich formvollendeten

Vortrag gehalten hat, der von seiner umfassenden Beherrschung

des großen Fragenkomplexes erneut Zeugnis ablegte.
Daß der Referent als Freidenker auch dem Marxismus gegenüber

sein freies Denken bewahrte, das wirkte im Vortrag
besonders wohltuend, nachdem man in Vorträgen dieser Art
gewohnt ist, von den Adepten meistens einen Dogmatismus
serviert zu erhalten, der um keinen Deut besser ist als der
Dogmatismus der Kirche. Daß die überwiegende Mehrheit der
Tagungsteilnehmer die Ansicht des Berichterstatters teilte, glaubt
er aus der gezollten Aufmerksamkeit und dem lange anhaltenden

Beifall, mit dem der Vortrag aufgenommen wurde, schließen

zu dürfen.
Nach einem reichlichen und gut servierten gemeinsamen

Mittagessen folgten nachmittags zwei Kurzreferate und
anschließend die Diskussion.

Gesinnungsfreund Walter Schieß (Bern) sprach über «Der
Katholizismus und die soziale Frage». Anhand der sogenannten

Sozialenzykliken Rerum novarum und Quadragesimo anno
schilderte der Vortragende die Stellungnahme der katholischen
Kirche und kam dabei zum Schlüsse, daß die Enzykliken dem
Katholizismus lediglich durch die äußere Entwicklung
aufgezwungen wurden, nie aber auf einen Gesinnungswechsel
zurückzuführen seien. Wenn der Katholizismus heute aus der
Not eine Tugend mache, so müsse man durch ein aufmerksames
Studium zu der Ueberzeugung gelangen, daß er die soziale
Frage des modernen Menschen ebensowenig lösen werde, so

wenig wie er diejenige früherer Generationen gelöst habe. Der
Referent ist der Auffassung, daß der Katholizismus nur eine
soziale Frage kenne, mit der es ihm im Innersten érnst sei und
die er zu lösen bestrebt ist : die soziale Lage des Klerus selbst.

Als dritter und letzter Referent sprach zum eigentlichen
Thema der Tagung Gesinnungsfreund Ernst Brauchlin (Zürich)
über «Das Freidenkertum und die soziale Frage». Da auch
dieser Vortrag dem Vernehmen nach in einer späteren Beilage
den Lesern vorgelegt werden soll, sei nur erwähnt, daß die
FVS. wohl keinen trefflicheren Sprecher für dieses Thema
gefunden hätte als gerade Gesinnungsfreund Brauchlin. Daß er
natürlich in seinem Kurzreferat nicht alles sagen und
ausführen konnte, wie es Freund Brauchlin gelegen und der Sache

dienlich gewesen wäre, dafür trägt er keine Verantwortung.
Für die Drucklegung des Vortrages wäre es aber wünschbar,
wenn diese Komprimierung gelöst würde, d. h. wenn das Thema

ohne jeden Zwang zur Knappheit behandelt werden könnte,
wodurch die Ausführungen ohne Zweifel gewinnen würden.

Die bis nach fünf Uhr dauernde und rege benützte Diskussion

zeugte für das allenthalben den Themen entgegengebrachte
Interesse.

Im ganzen kann gesagt werden, daß die Tagung einen prächtigen

Verlauf nahm und den Teilnehmern in freudiger
Erinnerung bleiben wird. P.

Irrtümer (Fortsetzung und Schluß.)

Der Unglaube an Gott sei gleichbedeutend mit Nihilismus, meinen

katholische und protestantische «Päpste», wie zum Beispiel
E. Brunner («Neue Zürcher Zeitung» vom 9. März 1948). Sie haben
entweder keinen Begriff vom guten Wallen des saChlich-unpoliti-
sChen Freidenkertums oder nähren Mißverständnisse, weckt doch
das Wort «Nihilismus» Schaudern bei aufnahmebereiten Schäfchen.
Die geistliche Führung nutzt Auswüchse, wiewohl solche in den
eigenen Reihen nicht mangeln. Und stand dem Kommunismus das
Christentum nicht mindestens ebenso zu Gevatter wie der
Unglaube? Die Kommunisten sind ungläubig, die Ungläubigen bei
weitem nicht durchweg Kommunisten. Darauf wird noch
zurückzukommen sein. Schon aus dem bisher Gesagten geht indes hervor,
daß unser Weg gerade nicht dem Nichts, sondern tragfähigem Grund
zustrebt. Das Einreißen vollzieht sich notgedrungen. Ihm hat
unmittelbar der Aufbau zu folgen, wie nach diesem politischen
Abschnitt noch verdeutlicht werden soll.

Im bereits angeführten großen Werk W. Durants finden sich auf
Seite 361 die Sätze:

«In Arnos und Jesaia finden wir gleichsam die Keime christlichen

Gedankengutes und die Anfänge des Sozialismus. Hier liegt
der Quell verborgen, dem zahllose Utopien entsprangen, Utopien,
die eine Verbrüderung der Menschen erhofften, in der Krieg und
Elend ausgeschaltet würden.»

So war von Anfang an der Sozialismus dem christlichen
Gedankengut nicht fremd. Nun war's aber, ohne Zutun des Unglaubens,

nicht weit zum Kommunismus. Genannter Verfasser schreibt
weiter auf Seite 52 seines Werks:

«Eine der Ursachen des Auftretens des Kommunismus,
hauptsächlich in den Anfängen der Zivilisation, ist vielleicht in seiner
Blüte in nahrungsarmen Zeiten zu suchen. Die gemeinsame Gefahr
des Verhungerns schmelzt die Individuen zu einer Gruppeneinheit
zusammen. Wenn der Ueberfluß kommt und die Gefahr beseitigt
ist, wird die soziale Kohäsion geringer, der Individualismus stärker;
der Kommunismus endet, wo der Luxus beginnt. Mit der
Verkomplizierung des Gesellschaftslebens und der die Menschen in
verschiedenartige Berufe und Beschäftigungen differenzierenden
Arbeitsteilung wird es immer unwahrscheinlicher, daß all diese
Dienste der Gruppe gleich wertvoll sein werden; es ist unausweichlich,

daß diejenigen Menschen, deren Gewandtheit sie zur
Erfüllung der lebensnotwendigeren Funktionen befähigt, mehr als
ihren Teil von dem wachsenden Reichtum der Gruppe nehmen werden.

Jede wachsende Zivilisation ist ein Schauplatz sich vermehren-

8 Für die Schweiz zum Beispiel ist bezeichnend die Bemerkung von
Kirchenratspräsident Dr. O. Farner, Pfarrer, es könne nicht verschwiegen
werden, daß weite Kreise des Volkes den Kontakt mit der Volkskirche
verloren hätten (Sitzung der Zürcher Kirchensynode, «Neue Zürcher
Zeitung» vom 29. Juni 1948).

(Anmerkung der Redaktion: Diese Fußnote bezieht sich auf Nr. 10,
S. 78. Leider ist sie beim Umbruch nicht eingesetzt worden.)



86 DER FREIDENKER Nr. 11

der Ungleichheiten; die natürlichen Unterschiede menschlicher
Begabung und die Unterschiede im Ausfinden vorteilhafter Gelegenheiten

bringen künstliche Unterschiede von Macht und Reichtum
hervor; und wo Gesetze oder Despoten diese künstlichen
Unterschiede nicht abschaffen, erreichen sie schließlich einen
Explosionspunkt, wo die Armen durch Gewaltanwendung nichts zu
verlieren haben, und das Chaos der Revolution wandelt die Menschen
wieder zu einer Gemeinschaft des Elends. Daher lauert der Traum
des Kommunismus in jeder modernen Gesellschaft als eine kollektive

Erinnerung an ein einfacheres und gerechteres Leben; und wo
Ungleichheit oder Unsicherheit ins Unerträgliche steigen, begrüßen
die Menschen die Rückkehr zu Lebensbedingungen, die ihnen, der
Gleichheit eingedenk und die Armut vergessend, als ideal erscheinen.

Von Zeit zu Zeit wird der Boden neu verteilt, d. h. er verteilt
sich von selbst, gesetzlich oder nicht; so hielten es die Gracchen in
Rom, die Jakobiner in Frankreich oder die Kommunisten in
Rußland; Von Zeit zu Zeit wird der Reichtum neu verteilt, sei es durch
gewaltsame Eigentumseinziehung oder mittels konfiskatorischer
Besteuerung der Einkommen und Erbschaften. Dann fängt das
Rennen um Reichtum und Güter und um Macht wieder von vorne
an, und wieder bildet sich die Pyramide der Geschicklichkeit.
Immer wieder gelingt es irgendwie dem Fähigeren, den reicheren
Boden zu bekommen, den besseren Platz, den Löwenanteil; bald ist
er stark genug, um den Staat zu beherrschen und die Gesetze neu
zu fassen oder auszulegen; und nach einiger Zeit ist die Ungleichheit

ebenso groß wie zuvor. Von diesem Gesichtspunkt aus ist die
gesamte Wirtschaftsgeschichte der langsame Herzschlag des
sozialen Organismus, eine unermeßliche Systole (Zusammenziehung)
und Diastole (Ausdehnung) eines auf natürliche Weise aufgehäuften

Reichtums und einer auf natürliche Weise ausbrechenden
Revolution.»

So stellt sich der Kommunismus als Magen-Macht-Frage — heute
mehr Machtfrage — dar. Ja, ein Pfarrer L. Memper beispielsweise
sieht gerade im marxistisch-kollektivistischen Bezept das Heil und
wahrhaft evangelischen Geist (Tagung freigesinnter Theologen,
«Neue Zürcher Zeitung» vom 16. März 1948).

Eine vollkommen verstaatlichte Wirtschaft ist zwar nur durch
politische Diktatur möglich, doch braucht sie nicht durchaus die
des Proletariats zu sein, sondern gedeiht auch in anderer
Aufmachung; beispielsweise einst als Diktatur des ersten Standes bei
Plato oder der Priesterkaste, wie im Jesuitenstaat in Paraguay
(Meyers Lexikon, 7. Aufl., Bd. 11, S. 510). Machtgier ist gar nicht nur
das Kennzeichen Unkirchlicher. Selbst der heutige Klerus
beansprucht die letzte Entscheidung in Politik, Geisteshaltung und
Forschung. Hierüber verbreitet sich tiefgründig E. Haenßler in den
ersten drei Heften der Sammlung «Wissen und Wahrheit».

Auch das Verhältnis der wahren Demokratie zum Glauben sei

nicht umgangen. Wenn der englische Schatzkanzler Sir Stafford
Cripps vor der evangelischen Weltkonferenz erklärte, die Seele

der Demokratie sei das Christentum («Neue Zürcher Zeitung» vom
6. Januar 1948), so sprach er als wohlwollender, aber schlecht
unterrichteter Gläubiger. Der Ungläubige erwidert nämlich, schon
die Alten hätten die Demokratie gekannt und als Seele davon die
Sittlichkeit im weitesten Sinne angesehen. Was sagt doch beispielsweise

wieder W. Durant auf Seite 995 seines schon mehrfach
angezogenen Buches:

«. .; es (Alt-Griechenland) befreite die gebildeten Volksschichten

von Kirchlichkeit und Aberglauben und zielte auf eine
Sittlichkeit, die nicht von übernatürlicher Beihilfe abhängig war. Es

faßte den Menschen als Bürger und nicht als Untertanen auf und
gewährte ihm politische Freiheiten, bürgerliche Rechte und ein
einzigartiges Maß an geistiger und moralischer Ungebundenheit; es

erschuf die Demokratie und erfand das Individuum.»
Vernunft, Gesittung, Menschenachtung, Menschlichkeit, Gewissen

entstammen nicht der Religion; das alles erwuchs in längsten
Zeiträumen dem Bestreben der Menschen nach besserem Zusammenleben.

W. Durant schreibt auf Seiten 104/05:
«Die Religion ist nicht die Grundlage der Moral, aber sie ist

ihre Hilfe; die Moral könnte auch ohne die Religion existieren und
hat oft trotz ihrer Gleichgültigkeit oder ihres hartnäckigen
Widerstandes geblüht. In den frühesten Gesellschaften und manchmal
auch später erscheint die Moral völlig unabhängig von der Religion

.»
Der Unglaube steht somit in keinem zwangsläufigen Zusammenhang

mit der Sittenlosigkeit. Unaufrichtigkeit dagegen liegt in der
Nutzung der Religion als rein zweckhaftes Erziehungsmittel. Der
unbefangene Ungläubige hält's auch hier mit der Wahrhaftigkeit
und sucht auf natürlichem Wege Halt und Erhebung, wie der

nächste Abschnitt noch zeigen soll. Er tritt ein für Selbstbesohrän-
kung in der Freiheit und verurteilt ganz besonders den neuen
Macht-Mythus. Die Auslegung des Atomforschers F. Joliot-Curie,
der Kommunismus sei «wissenschaftliche Religion» («Neue
Zürcher Zeitung» vom 19. März 1948), ist mit aller Schärfe
zurückzuweisen.

*

Die Gesittung ist in Zerfall begriffen. Von der Religion als
Beihilfe ist immer weniger zu erwarten. Als letzte Zuflucht bleibt
noCh die Vernunft. Nicht kalte, sondern eine alles wärmend
durchflutende Vernunft. Bleibt auch sie ungehört, so bekommt wohl
H. G. Wells recht mit seinem Vermächtnis «Der Geist am Ende
seiner Möglichkeiten»: die Menschheit hat sich überlebt.

Wie trägt nun aber der Unreligiöse vernunftgemäß das gar nicht
immer niedliche Leben? Die Beantwortung kann nur in großen
Zügen erfolgen.

Die Veranlagung des Menschen spielt eine wichtige Rolle. In
der selben Familie gibt es gläubige und religiös gleichgültige Kinder,

wenn auch der Brauch nicht belanglos ist. Kriege machen kaum
viel Gläubige oder Ungläubige; die meisten bleiben, was sie waren,
allenfalls vertieft. Daß mancher Nichtchrist (nicht UnChrist) zur
Spottdrossel wird, hat weiter nichts zu bedeuten, gibt's doch auch
auf der Gegenseite Spötter. Dorthin gehören große Menschen wie
die Voltaire, Heine, Shaw. Aus der Schweiz sei der Zürcher Dichter

H. Leut'hold mit einem lustigen Sinnspruch aufgeführt:
«Die größte Unbescheidenheit
ist der Glaube an die Unsterblichkeit,
die Zumutung an die Natur,
diese dürftige Mensohenkreatur
selbst in den mißlungensten Exemplaren
für Ewigkeiten aufzusparen.»

Andere helfen sich durch mit Ergebenheit und goldenem Humor,
wie unser Meister G. Keller, der mit einem Gedicht vertreten sei:

Ich hab' in kalten Wintertagen .9

Ich hab' in kalten Wintertagen,
in dunkler hoffnungsarmer Zeit,
ganz aus dem Sinne dich geschlagen,
o Trugbild der Unsterblichkeit.

Nun, da der Sommer glüht und glänzet,
nun seh' ich, daß ich wohlgetan;
ich habe neu das Herz umkränzet,
im Grabe aber ruht der Wahn.

Ich fahre auf dem klaren Strome,
er rinnt mir kühlend durch die Hand;
ich schau hinauf zum blauen Dome —
und such' kein beßres Vaterland.

Nun erst versteh' ich, die da blühet,
o Lilie, deinen stillen Gruß,
ich weiß, wie hell die Flamme glühet,
daß ich gleich dir vergehen muß!

Die Erkenntnis der Grenzenlosigkeit des Weltalls befreit
wiederum andere und macht zugleich bescheiden. Wie nichtig
sind demgegenüber die Parteikämpfe! Wir sind ja bloß geduldet
auf unserm Wanderstern; das lehren die Zerknallungen, das Werden

und Vergehen am bestirnten Himmel. Seien wir froh, eine

kurze Frist im Lichte atmen zu dürfen — ohne deswegen die
verhältnismäßige Bedeutung unserer kleinen Schmerzen wegzuleugnen!

Warum Stetsfort die Hast des Tages ablösen durch die Hätz
des Sports und der «Vergnügungen», statt sich recht oft wohlig
strecken wie die zufrieden an der Sonne schnurrende Katze? Die

Hingabe an die Diesseitswunder bringt uns vielleicht die Ehrfurcht
vor dem Lebendigen und damit die Achtung des NebenmensCher
zurück. Das erleichtert die gegenseitige Duldung. «Was du nicht
willät, daß man dir tu', das füg auch keinem andern zu!» Denn ei

rächt und lohnt sich alles im Diesseits, gehe es oft auch lange
Dies verhütet schlechte Taten und gibt Anreiz zu guten. Die
Vernunft gibt Richtung, wo sich das Gewissen duckt. Schon kleine
Freuden, wie Wanderungen, bringen Zufriedenheit. Der Verständige

meidet den Neid und die Ueberschätzung des Mammons. Niehl
die Höhe eines Vermögens oder Einkommens gibt den Ausschlaf

9 Siehe auch «Freidenker» Nr. 11, 1946.



Nr. 11 DER FREIDENKER 87

für das Wohlergehen, sondern die weise Anwendung der zur
Verfügung stehenden Mittel. «Sich nach der Decke strecken!» gilt für
Hohe und Niedere. So läßt sich seinen Verpflichtungen nachkommen.

Geordnete Wirtschaft aber beim einzelnen wie beim Staat
bringt Selbstvertrauen und Geborgenheitsgefühl, frei von
Angstzuständen, ohne daß man deswegen über die Wolken zu pilgern
braucht. Das Leben wird lebenswert, ohne Reizmittel; die Arbeit
erfreut. Vernunftgemäße Einfachheit sowie Selbstbesinnung helfen

weiter. Kommt aber das Verhängnis, so bekämpft und verwindet

es der Vernünftige in der tapfern Erwartung, es werde schon
wieder irgendwo ein Lichtlein aufgehen in der Finsternis. Die
Allgemeinheit tut ja auch immer mehr für Bedürftige, als Ausdruck
der Vernunft sowohl wie der Liebe.

«Statt in Klagen aufzugehen,
nimm dein Leid nicht halb so wichtig;
denke an das Weltgeschehen,
und im Nu ist alles nichtig!
Deine vielen Schmerzpaketchen
samt den kleinen Lichtraketühen
sind wie Staub am Pflasterstein,
und von deinen tausend Sorgen
wird vielleicht ein Teil schon morgen
seligjsanft entschlummert sein!» 0. Promber.

Der Ungläubige hat einen geschärften Sinn für Wahr und
Unwahr, für Sein und Schein. Wahr sind zum Beispiel die Naturtriebe,
unwahr die mönchisch-nonnischen Zierereien mit der Erniedrigung
des Körperlichen, geben doch erst Geistig-Seelisches und Körperliches

zusammen eine wesenhafte Ganzheit. Eine natürliche
Mitgabe ist ferner die Eigensucht, wie spielende kleine Kinder
beweisen, wenn jedes das Spielzeug für sich allein haben möchte.
Sache der Vernunft ist's, die Urtriebe abzubremsen und gemeinnützige

Betätigungen zu ziehen; der Diktator jeglichen Umfangs
wird als Kind geboren. Haus und Schule haben eine gewaltige,
doch schöne Aufgabe. Wie wenig die Kirche auszurichten vermag
mit ihrer Berufung auf Himmel und Hölle, offenbart unter anderem

die wuchernde weibliche Eitelkeit. Den Höhepunkt des Unfugs
bilden getünchte Frauenzimmer bei Totenfeiern, wo die Nichtigkeit

des Fleisches gepredigt wird.
Auf Wissenschaftern und Politikern lastet höchste Verantwortlichkeit.

Die Wissenschaft leistete Ungeheures. Die Atombombe ist
nur ein Ergebnis ihrer ins Innerste der Kraft-Stoff-Rätsel zielenden

Forschungen, aber das sinnfälligste. Diese Arbeiten setzen nicht
bloß Fachleute von größtem Wissen und Können voraus, sondern

ganz besonders Menschen mit Blickweite und Verantwortungsbewußtsein,

könnten doch unvorsichtige oder gar böswillige Prober
Dicht nur unabsehbare Teile ihrer Umgebung, sondern unter
Umständen die ganze Erde zur Zerknallung bringen (B. Bavink,
«Ergebnisse .», S. 188). Ebenso dürfen Politiker und Staatsmänner, die
letzten Endes über die Atomkraft verfügen, die Welt nicht von
engen Parteistuben aus betrachten, sonst mangelt ihnen der Ueher-
blick übers Ganze. Nur in großen Zusammenhängen darf bei der
heutigen Verzwiokung aller Dinge unser Dasein beurteilt und
hernach gehandelt werden; eingedenk der Kette, die wegen eines
einzigen gerissenen Glieds versagt. Das erfordert wiederum
verantwortungsbewußte, charakterfeste Persönlichkeiten. Wissenschafter
und Staatsleute müssen, als Diener der Öffentlichkeit, der Menge
als gute Beispiele voranleuchten — nicht zu vergessen auch
hinsichtlich persönlicher Sauberkeit.

Immer wieder hört man das berechtigte Verlangen, nicht nur
Wissen und Können, sondern auch Gesinnung und Willensstärke
sollten namentlich für hohe Stellungen in Anschlag gebracht werden.

Wann aber wird damit begonnen? Und noch eins: Wann wird
zur Vermehrung guter Charaktere durch Rassenauslese (Eugenik)
geschritten? Die Erbforschung liefert die Mittel dazu. Das
verspricht trotz Schwierigkeiten noch mehr Erfolg, als ungeeignet
veranlagte Menschen nachträglich durch Erziehung ummodeln wollen.
Vorbeugen wäre gerade hier besser als Heilen. (Siehe auch
«Wirklichkeit und Sinn» von W. Burkamp, Sammlung «Wissen und Wahrheit»,

Heft 3, Seiten 138/9.) Der Mensch.muß sich überall selber
helfen durch seine Vernunft — ohne «höheren» Eingriff, und wenn
noCh so viel darüber gepredigt wird.

Für ein Märchen freilich läßt sich kein voller Ersatz aufbringen.
Ernsthaft Kirchliche und Schwache lassen sich daher besser weiterhin

mit Verheißungssage und Legendenspiel aufmuntern. Trägt

einer Unglück und Krankheit leichter, genest er besser als Gläubiger
— wohlan, so bleibe er es aus zweckdienlichen, wenn auch unwahren
Gründen; nur in ruhiger Entwicklung soll das Diesseitsbekenntnis
Boden gewinnen. Es eignet den redlich und voraussetzungslos
Suchenden, die wissen, daß in der rauhen Wirklichkeit kein Schusterjunge

eine Königstochter gewinnt wie in der Fabel, sondern bestenfalls

eine greifbare Bürgerstochter; denen der Spatz in der Hand
lieber ist als der Storch auf dem Dach. Sie denken ihre Gedanken
zu Ende und bleiben standhaft auch in den Tagen des Unglücks und
der Krankheit, bis zum letzten Atemzug. Mit Gleichmut und in
Demut ergeben sie sich dem herben Naturgesetz des Todes; in dankbarer

Erinnerung an das Schönverlebte und froh, daß nun auch das
Uehle vorüber. Manch einer wünscht sogar das Ende. Wie schließt
doch H. Hesse sein Gedicht «0 so in später Nacht»:

«Und wissen, daß nur ein Trost uns gegeben:
Dem Lebenmüssen folgt das Sterbendiirfen!»

Jederzeit bereit zum Empfang des Todesstreichs, gibt ruhige
Sicherheit, losgelöst von Irrglauben. «Frei lebt, wer sterben kann»
sollte nicht nur im Singbuch, sondern im Innern eingetragen sein.
Nur der Wechsel und die tatsächliche Wahrheit haben Bestand.

Der Arzt, der ein Leben bis zum Schluß nicht aufgeben darf, sei

kleinmütigen Kranken Trostspender und einfühlungswilliger
Betreuer! Von Bedeutung ist auch eine Aussage von H. Pölchau, des

Gefängnispfarrers in Tegel-Plötzensee, der «tausend Tode sah»,
nach Nr. 16 der «Schweizer Illustrierten Zeitung», 1948:

«Die Wirklichkeit ist immer viel schlichter, viel strenger und
viel weniger sentimental als alle Vorstellungen. Das Schwerste ist
nicht die Todesangst, sondern der Abschied.»

Jeder, ob gläubig oder nicht, muß schließlich den letzten Gang
allein tun. H. Hesse sagt hierüber wieder:

Allein.
Es führen über die Erde
Straßen und Wege viel,
aber alle haben
das selbe Ziel.

Du kannst reiten und fahren
zu zwein .und zu drein,
den letzten Schritt mußt du
gehen allein.

Drum ist kein Wissen
noch Können so gut,
als daß man alles Schwere
alleine tut.

Gibt's etwas Wünschenswerteres als die ewige Ruhe? Wozu auch
ein «Weiterleben» mit neuen Umtrieben?

Alles erleichtert sich natürlich, wenn die Kinder ohne
Ammenmärchen zur Aufrichtigkeit sich selbst und andern gegenüber in
einträchtigem Familienleben erzogen werden. Durch Einbeziehung
der Künste, der Naturbetrachtung und von anderm mehr kommt
auch das Gefühl auf seine Rechnung, so daß von einer Verarmung
des Innenlebens nicht die Rede sein kann. Freie Totenfeiern drük-
ken den Hinterbliebenen die Anteilnahme der Gemeinschaft aus.

*

Wir fühlen die fiebrigen Pulsschläge der Gegenwart. Immer wieder

läßt sieh der Ruf nach einem Ausweg aus dem großen Irrgarten

vernehmen. Ist's nicht die Vernunft, die noch ins Freie führen
kann? Doch, die Vernunft! Sie weist den Weg! Sie bleibt unsere
letzte Zuversicht!

Gehorchen wir ihr, so kommt vielleicht der Tag, da die Erde
allen wieder schön erscheint — im Widerschein einer unverfälschten

Weltanschauung, frei von dem Jahrtausende alten dunkeln Film
und ins helle Licht gerückt wie Rembrandts Bildnisse. Verschließen

wir uns jedoch der Vernunft, so frißt die eingerissene
Zersetzung weiter um sich und bringt auch noch die letzten gesunden
Teile des Menschentums zum Erliegen. Der Rest ist Barbarei.

E. J. Ott.

Freiwillige Beiträge
Pressefonds:

A. Hurter, Rapperswil Fr. 4.—
G. Etterlin, Aarau » 3.—
Max Anderegg, Bern » 3.—


	Irrtümer (Fortsetzung und Schluss)

