
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 31 (1948)

Heft: 11

Artikel: Katholische Aktion

Autor: J.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 11 DER FREIDENKER 83

liehe Gegensätze zwischen Kirche und christlichen Kapitalisten
bilden ja in den seltensten Fällen ein Hindernis im Kampf um
die «höchsten Güter der Menschheit».

Jedenfalls hat der Kapitalismus in der Schweiz nicht zu
befürchten, daß hier die Kirche, die katholische noch weniger als

die protestantische (von den vielen Sekten der letzteren gar
nicht zu reden) ihren Kurs ändern und sich durch eine innere
Revolution läutern und neu gestalten wird. Diese Auffassung
drängt sich uns neuerdings auf, wenn wir an das erinnern, was
die beiden Vertreter des schweizerischen Protestantismus, Prof.
Karl Barth und Prof. Emil Brunner, an der Amsterdamer
Weltkirchenkonferenz gesagt haben. Prof. Brunner warnte vor
allem vor der Verstaatlichung der Industrie. Die- großkapitalistische

Presse unseres Landes, besonders die NZZ., hatte nicht
genug des Lobes über die Tätigkeit dieser beiden «bedeutendsten

und einflußreichsten Theologen der Gegenwart». In einer
Abhandlung «Oekumenische Porträts» lesen wir u. a.: «Barth
schwimmt in diesem ökumenischen Ozean, als ob er sich seit

langem in diesem gefährlichen Gewässer bewegt hätte. Aber er
hebt auch immer wieder den theologischen Finger auf, wie
seinerzeit bei seinem Vortrag in unserm frühern ökumenischen
Seminar über ,Die Kirche und die Kirchen', wenn die
ökumenische Bewegung in einen übertriebenen Aktivismus oder
christlichen Humanismus hineinsegeln will.» Und weiter heißt
es: «Er lebt dabei seinen Zuhörern einen so überzeugenden
Humor vor, daß zwei Erzbischöfe diesen enragierten Kongre-
gationalisten gleich unter den Arm nahmen und mit ihm einen
untheologischen Spaziergang durch die demokratischen Straßen

Amsterdams unternahmen. Aber Brunner steht sachlich
und theologisch den Amerikanern näher. Er hat nicht nur
freundliche Anwandlungen, sondern auch ein Englisch, das
sofort Freundschaft erzeugt, und eine Theologie, die mit dem
einen Auge nach dem Himmel und mit dem andern nach der
Erde ausschauen kann, ohne dabei irgendwohhi zu schielen.»
Ist es nicht verdächtig, wir möchten vielmehr sagen, etwas
unbescheiden, wenn von diesen beiden Herren behauptet wird,
sie hätten der Konferenz gut getan und ihr theologisches
Alphorn hätte von großer Höhe über diese ganze Welt hin getönt.
«Wir wollen froh sein,» so schreibt der Verfasser (Adolf Kel-

welt, in der es lustig hergeht und alles besteht, was man hienieden
missen muß. Die irdischen Konflikte werden durch das Eingreifen
dieser höheren Mächte gelöst. — Aber schon Nestroy steigt nach
einem ersten ähnlichen Versuch in die Vorstadt nieder, und was
er nicht offen aussprechen durfte — obwohl er für Extempores von
der Bühne herab oft genug bestraft wurde •— das gab er auf
satirische Art zu verstehen. Sein «Zerrissener» ist das Prototyp des

damaligen Wieners, dessen seelisches Ventil die Ironie war.
Schubert und alle Männer seiner Zeit waren «Zerrissene»; einer

seiner Freunde, der Dichter Mayerhofer, war von Natur aus ein
Revolutionär, er mußte aber sein Brot als Aufsichtsbeamter der
Metternich'schen Zensur verdienen. Er verfiel in Schwermut und
nach Schuberts Tod dem Bazillenwahn (Schubert soll am damaligen
Wiener Wasser, d. h. an Typhus gestorben sein). Eines Tages stürzte
er sich aus dem dritten Stockwerk auf die Straße. Grillparzer wurde
ein griesgrämiger Sonderling; Schuhmann starb im Irrenhaus;
Raimund und Lenau endeten durch Selbstmord. Die Mittelmäßigkeiten

gediehen, die Talente verfielen in Hypochondrie.
Schubert ist ein klares Produkt dieser Zwiespältigkeit zwischen

angeborenem Frohsinn und erworbener Melancholie, mit Depressionen,

vor denen man in den Rausch flüchtete. In seinem Tagebuch
vermerkte Schubert einmal: «Ein froher Sinn — ein leichtes Herz.
Aber ein leichter Sinn verbirgt oft ein schweres Herz.»

Dies ist die Grundstimmung Schubert'scher Musik und wer nicht
selbst aus scheinbar fröhlichen Stellen die Schwermut heraushört,
hat Schubert nie begriffen. Er hatte nicht Beethovens auflehnen-

ler) des erwähnten Artikels, daß wir zwei solcher «theologischer

Kerle» haben, die mit ihren lachenden Wahrheiten ebenso

stark wirken wie mit ihrem unerbittlichen Ernst.»
Daß die Reaktionsweise der katholischen Presse auf einen

so höflich gearteten Protestantismus nur eine ebenso höfliche
und zustimmende sein konnte, kann uns nicht verwundern.
Redaktor Karl Wiek betont denn auch im «Vaterland», daß die
Beschlüsse von Amsterdam nichts anderes sind als die Grundsätze,

wie sie in der Enzyklika «Quadragesimo anno» niedergelegt

sind.
Aus den in Amsterdam gefaßten Resolutionen lassen sich

folgende Schlüsse ziehen: Die Kirche wird die soziale Frage
nicht lösen, wenigstens nicht im Sinne einer grundlegenden
Umwälzung von Wirtschaft und Gesellschaft. Sie versucht wohl,
soweit ihr dies im Rahmen ihrer Verbundenheit und
Interessengemeinschaft mit der bestehenden Ordnung möglich ist, die
größten Härten und krassesten Ungerechtigkeiten zu mildern,
aber im Prinzip stehen sich Sozialismus und Christentum, wie
August Bebel sagte, einander gegenüber wie Feuer und Wasser.

Diese Behauptung Bebels deckt sich übrigens vollauf mit der
in der Enzyklika «Quadragesimo anno» unzweideutig
niedergelegten Erklärung, die folgendermaßen lautet: «Der Sozialismus,

gleichviel, ob als Lehre, als geschichtliche ' Erscheinung
oder als Bewegung, auch nachdem er in den genannten Stücken
der Wahrheit und Gerechtigkeit Raum gibt, bleibt mit der
Lehre der katholischen Kirche immer unvereinbar — er müßte
denn aufhören,' Sozialismus zu sein: der Gegensatz zwischen
sozialistischer und christlicher Gesellschaftsordnnug ist
unüberbrückbar.»

Wir wollen unsere Betrachtungen über die Amsterdamer
Weltkirchenkonferenz nicht abschließen, ohne auch einen
Blick zu werfen auf eine Bewegung, die als die «Moralische
Aufrüstung» in die geistige und kulturelle Entwicklung
einzugreifen sucht, und die sich unser liebliches Caux am Genfersee
als Treffpunkt auserkoren hat. Anlaß zu dieser kurzen
Auseinandersetzung gibt uns eine kürzlich in einer deutschen
Zeitschrift erschienene Abhandlung, aus der geschlossen werden
kann, daß der Verfasser derselben sehr viel Verständnis
besitzt für die Notwendigkeiten unserer Zeit und für eine mora-

den Trotz in sich und konnte nicht begreifen, wie man es nur
wagen dürfte, den Autoritäten entgegenzutreten. Er war weich,
lyrisch-romantisch, unzuverlässig als Mensch, von Krankheit und
Hunger früh zerbrochen. Und er litt am Weibe, das ihm versagt
war (alle Geschichten über seine Liebschaften sind Erfindung). So

opferte er in Strömen sein Herzblut der Muse. Opus 1, den
«Erlkönig», schrieb er mit 19, die «Unvollendete» mit 25 und liegt mit
31 Jahren auf der Totenbahre. Am 19. November 1828 hatte Franz
Peter Schubert ausgelitten — nicht ausgerungen wie Beethoven,
der Titan — ein stiller Dulder, der sich vor der Einsamkeit fürchtete.

Kurz vor seinem Tode entstand das Adagio aus dem
Streichquintett op. 165: ein verhaltenes, unhaltbares Schluchzen eines tief-
unglücklichen Menschenkindes, dem bewußt geworden war, daß
alles verloren und vertan ist Otto Wolfgang.

Katholische Aktion
Oft hört man von Protestanten den Ausspruch, «ob katholisch

oder protestantisch, das ist doch gleichgültig, wir haben ja den
gleichen Herrgott!»

Dieser Ausspruch ist naiv; er verrät den arglosen Glauben der
Protestanten, die Katholiken dächten auch so.

Das ist leider nicht der Fall. Die katholische Kirche nennt sich
nicht ohne Grund «ecclesia militans» — kämpfende Kirche; sie
führt einen erbitterten Kampf gegen alle Andersdenkenden und be-



84 DER FREIDENKER Nr. 11

lische Erneuerung der Menschheit. Ueber die in Caux
getroffenen Veranstaltungen und Zusammenkünfte schreibt der
Autor: «Es scheint uns, als ob die Vorstellungen, die man sich
bei diesen Treffen über den Sinn und die Bedeutung der. Moral
für das öffentliche Leben macht, so durcheinandergehen, daß

man zweifeln muß, ob sie erreichen werden, was vielen dabei
vorschwebt.» Es werden an diese Vermutungen folgende
Bemerkungen geknüpft:

«Die Menschheit ist moralisch so weit heruntergekommen,
weil die berufenen Hüter und Schützer der Moral es nicht
verhindert haben, daß mit dem moralischen Fundus der
Menschen auf die niederträchtigste Weise Schindluder getrieben
wurde. Wer wieder und wieder erfahren mußte, daß der Appell
an die moralischen Kräfte der •Menschen, an den Idealismus

nur dazu diente, durchaus unmoralischen und egoistischen
Zwecken der Höheren und Mächtigen zu nützen, der bequemt
sich schließlich, daß zwar zynische, aber scheinbar der
Erfahrung entnommene Axiom der Dreigroschenoper hinzunehmen:

erst kommt das Fressen und dann die Moral!»

Es wird auf Kant hingewiesen, der sich darüber klar war,
daß ein moralisch besserer Staat nicht durch eine vorherige
Besserung der allgemeinen Moral zustande kommen würde,
sondern daß umgekehrt erst eine moralisch saubere Staatsführung
eine Besserung der allgemeinen Moral erreichen werde. Der
Staat hat zu beweisen, daß für ihn selber die Gerechtigkeit die
Triebkraft seiner Handlungen und seiner Tätigkeit ist und daß

für ihn nicht das Recht der Gewalt, sondern die Gewalt des

Rechts das ist, dem er sich beugt. Mit einem Wort, der Staat
darf kein Klassenstaat sein Und das wird nicht geändert durch
Appelle an die moralische Kraft des einzelnen, auch nicht
durch Vorspiegelung einer Demokratie, in der es wohl
politische, aber keine sozialen Rechte für jeden Staatsbürger gibt.
Der Verfasser des einleitend erwähnten Artikels bemerkt dazu
sehr treffend: «Eine noch so hohe «Ideologie» kann nicht den
Klassenkampf ersetzen, der ja nur eine Folge der Existenz von
Klassen ist und der erst aufhört, wenn die Klassenstruktur
unserer Gesellschaft beseitigt ist. Und das ist der Sinn des Klas-

sonders gegen die «abtrünnigen Protestanten», welche sie hierzulande

an ihrer Machtausbreitung hindern.

In diesem Kampf verschmäht sie kein Mittel.
Im Tessin bewirtschaftete eine protestantische Familie sechs Jahre

lang eine Hotelpension; sie bezog sämtliche Bedarfsartikel ohne
Ansehen der Konfession an Ort und Stelle und hatte fast
ausschließlich Gäste protestantischer Konfession. Während dieser Zeit
aber betrat kein einziger Ortsansässiger, auch nicht ein Lieferant,
die Wirtschaft. Was die Familie in der Saison einnahm, das war sie

gezwungen, durchs Jahr wieder auszugeben, so daß ihr nach
jahrelangem Mühen kein anderer Ausweg blieb, als — in die Schweiz
auszuwandern: in die protestantische natürlich!

Ein anderer Fall:
Ein Bernerbauer war daran, in einer «katholischen Schweizergemeinde»

ein Lehen zu übernehmen. Alles war besprochen, der Vertrag

auf einen bestimmten Tag verabredet. Da, anstelle des

Vertrages kam ein Brief des Vermieters der Pfarrer hat die Sache
zu Ohren bekommen es tut mir leid, ich muß mein gegebenes
Wort zurücknehmen — —

So jüngst geschehen in der «freien, immer noch mehrheitlich
protestantischen Schweiz»!

Wie lange noch soll Demut weinen und Hochmut lachen?

Bis der Frechheit ein Charakter entgegentritt!
Die Schwächlichkeit ihrer «Gegner» reizt die «Alleinseligmachende»

zu immer dreistem Aktionen. So lesen wir in der Berner

Tagwacht vom 21. Mai 1948:

senkampfes wie Sozialisten ihn verstehen und wie er moralisch
berechtigt und politisch unerläßlich ist.»

Was die Arbeiterschaft, die auch heute noch mit dem oft
simplifizierten und vielfach falsch verstandenen Begriff
«Religion ist Privatsache» oder «Religion ist Opium für das Volk»
in ihrem Kampf gegen Kirche und Reaktion auskommen zu
können glaubt, von dem in Szene gesetzten moralischen
Aufrüstungszauber zu erwarten hat, illustriert vielleicht am besten
der Ausspruch eines Teilnehmers an diesen internationalen
Kundgebungen. Nach den Berichten soll dort Bill Jaegher, «ein
Sachverständiger für Gewerkschaftsfragen in England, Amerika
und Skandinavien» folgendes ausgeführt haben: «Heute kann
die Arbeiterschaft, die in verschiedenen Nationen an der
Regierung ist, nicht mehr länger den Klassenkampf verkünden.
Sie braucht eine höhere Ideologie. Eine Arbeiterschaft ohne
Gott wird unter die Herrschaft des Kommunismus kommen
Wenn sie von Gott geführt wird, kann sie die Welt aufbauen.»

Eine Journalistin hat diesen «Erguß» in folgender Weise
kommentiert: «Gott hat der Welt, als sie am Rande des

Abgrundes war, zwei mächtige Atomquellen gegeben. Die eine ist
das Uranerz, die andere die moralische Aufrüstung.» Sie
bemerkt dazu sehr treffend, man möchte doch Gott aus dieser

Anstrengung herauslassen. Sie zitiert Roman Rolland, der von
seinem Helden Jean Christoph sagte: «Tm Grunde war er viel
zu religiös, um viel von Gott zu reden.»

Wir haben auch die Ueberzeugung, daß Menschen von der
Gesinnung eines Jean Christoph der Arbeiterschaft und dem
darbenden Volk besser dienen als der Oxfordianer Frank Buch-
marin und sein Kreis, dessen Bewegung auf nichts anderes
hinausläuft als auf das Aufwärmen christlicher Maximen, deren

Realisierung unter der Herrschaft der Trust- und Monopolwirtschaft

eine Utopie bleiben wird, genau wie die Anstrengungen
der Amsterdamer Weltkirchenkonferenz im Sand verlaufen und
unwirksam sein werden auf das Leben derjenigen, die seit
Jahrhunderten der Erlösung und Befreiung harren. J. Wr.

Heilige sind jetzt unmöglich, da die Philanthropie sie gleich
in einer Irrenanstalt unterbringen würde. Heinrich Heine.

«Kuriale Tyrannei»

Oek. P. D. (Genf) übersetzt aus der italienischen Wochenschrift
«La Civiltà Cattolica» (April 1948) einen Artikel des Jesuitenpaters
Cavalli. Hier einige «Blüten»:

«Ueberzeugt, kraft ihrer göttlichen Bevorrechtung, die einzige,
wahre Kirche zu sein, muß die römisch-katholische Kirche das

Beeht auf Freiheit für sich allein beanspruchen.»
Wie sieht nun diese Freiheit aus?
«Was die übrigen Glaubensbekenntnisse anbelangt, so wird sie

nicht mit dem Säbel rasseln, wohl aber fordern, daß ihnen mit
gesetzlichen, der -menschlichen Persönlichkeit würdigen Mitteln
untersagt werde, ihre falschen Glaubenslehren zu verbreiten.»

Es wird dann noch besser:

«Darum wird die Kirche in einem Staat mit katholischer Mehrheit

geltend machen, daß, wo immer man es mit verschiedenen
religiösen Minderheiten zu tun hat, diese lediglich de facto vorhanden
seien, ohne ihre Glaubenslehren verbreiten zu können.»

Und nun der Gipfel des Jesuitismus:
«Wieder in andern Ländern werden die Katholiken genötigt sein,

selbst die volle Religionsfreiheit zu verlangen»,
dort selbstverständlich, wo sie in der Minderheit sind. Und «selbst

wenn der Völker-Aeropag heute mitleidsvoll darüber lächelt oder
sich über diese ,Tyrannei' (weg mit den jesuitischen Anführungszeichen!)

ereifert», braucht die Kirche «nicht zu erröten ob ihrer
Unerbittlichkeit».

Sagen wir lieber: ob ihrer bodenlosen Heuchelei! Seit wann
erröten auch Jesuiten J. E.


	Katholische Aktion

