
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 31 (1948)

Heft: 10

Artikel: Protestantische Wallfahrten?

Autor: H.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409871

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 10 DER FREIDENKER 75

KP. eintreten, ebenso auch seine Priester nicht; denn diese

Partei glaube nicht an die Unsterblichkeit der Seele. Aber das

hindert Beran nicht, die Nationale Front zu unterstützen, welche

kommunistisch kontrolliert wird und der sich auch die

gereinigte Katholische Volkspartei angeschlossen hat. Wenn
halt zwei das gleiche tun — ist es nicht ganz das gleiche

-*

Der deutsche Filmregisseur Käutner dreht in München einen

Film, der die Apfelaffäre im Paradies zum humorvollen Thema
hat. Ein junges Jesuitenpaterlein, das bei Käutner als

Beauftragter des Erzbischofs Faulhaber als Volontär Filmfragen
studiert, hat als Entgelt dem Käutner das Drehbuch gestohlen.
Als folgsames Pfäfflein brachte er das Manuskript seinem Chef.

Käutner bezeichnet in der Presse seinen Volontär als Dieb und

Lügner, doch indessen hat die Pfaffenschaft das Drehbuch
gelesen und findet den Inhalt verdammenswert. Ein jesuitischer
Kampf entspinnt sich von der Kanzel herab und findet Niederschlag

bis zum schweizerischen Blätterwald! Faulhaber
unternimmt bis zur bayrischen Staatsverfassung Vorstöße, um die
Verfilmung zu torpedieren. Womit jetzt die harmlose Apfelfrucht

zum Symbol der katholischen Intoleranz gestempelt
wird. Harte Aepfel — weiche Birnen

* **

Vor hundert Jahren ist Heinrich Zschokke gestorben. Aus
den Erinnerungen, die zu seinem Gedenken in der Presse zu
finden sind, höre und staune man ob folgendem : Zschokke
hatte in Stans die Bekanntschaft mit Heinrich Pestalozzi
gemacht. Arm in Arm sind die zwei «Volksfreunde» umhergebummelt.

Doch als Zschokke vom Schweizervolk immer inniger
verehrt wurde, da wußte er nichts Klügeres zu tun, als Heinrich

Pestalozzi an seinem Liebeswerk zu hindern. Aus purem
Neid gegen den «Volksfreundkonkurrenten» erschwerte er dem
Waisenvater die Tätigkeit. Man versteht seine schlechte
Charaktereigenschaft, wenn man erfährt, daß Zschokke einst als

Theologiestudent in Frankfurt die christliche Nächstenliebe
mit dem Löffel fraß H.E.

engel singen» in »Horch, wie alle Himmel klingen» abgewandelt.
Das Publikum merkte den Schwindel und verlangte Rechtfertigung,
die in einer 31 Seiten umfassenden Schrift auch gegeben wurde.
Aber man mußte zu den «Heroldsengeln» zurückkehren; dafür
blieben aber die «scheuen Männer» im Amt bis zum heutigen Tage.
Sie bilden eine Art Trust, denn der Umsatz ist auch heute noch
trotz Papiermangel ganz erklecklich. Es ist ein gutes Geschäft, und
die Gewinne fließen nicht nur in die Taschen der «fünf Unbekannten»,

sondern auch in den allein seligmaehenden Schoß der Kirche.
Georg Laumann.

Protestantische Wallfahrten

Die Frömmigkeit gewisser protestantischer Kirchgänger nimmt
offensichtlich wieder handgreiflichere Formen an. Nach dem alten
Spruch: «Was dem einen recht ist — das nützt auch mir», wallfahr-
tete kürzlich eine Protestantin über die Landesgrenze hinaus. Das
fromme Histörchen kann im zürcherischen Tagesanzeiger (19. Juni)
mit einem lachenden und einem weinenden Auge nachgelesen werden.

Titel: Fahrt über die Grenze:

«Mein Besuch galt einer großen Toten, Sankt Notburga (von der
Verfasserin gesperrt), der alten Schutzpatronin des Klettgaus, die in
Bühl begraben ist. Sie hat vor tausend Jahren ein Wasserwunder
bewirkt und wird deshalb in Zeiten der Dürre angerufen. Trotz

Irrtümer

Rembrandts weltberühmtes Gemälde «Die Kumpanei des Hauptmanns

Banningh Cocq» galt zweieinhalb Jahrhunderte lang als
«Nachtwache». Es stellt die Schützengesellschaft von Amsterdam
dar und wurde im Jähr 1642 vollendet. Jahrzehnte hindurch war
es dem rußenden Kaminfeuer der Schützenfesthalle ausgesetzt,
wodurch es schon frühzeitig dunkelte und damit eben zur «Nachtwache»

wurde. Wiederholtes Auftragen von Firnis und
haftengebliebener Staub förderten die Beschattung und die Undeutlich-
keit des Bildes. Das vertiefte das Unfaßbare des großen Werke?,
was Geheimnisschwärmern entgegenkam, lieben dodh viele nichts
so sehr wie das Nebelhafte. Unvergleichlich, dieses rätselvolle
«Nachtstück»!

Nun flüchteten die Holländer dieses Gemälde im letzten Krieg
vor den Deutschen, was hernach eine Reinigung veranlaßte. Und
siehe da: mit dem Verschwinden der Firnis- und Schmutzschichten
entwickelte sich ein regelrechtes Tagstück! Die Sonne wurde Meister

über die Nacht. Strittige Teile klärten sich auf. Die durch Unrat

gefälschten Farben gewannen ihren Ursprungston zurück. In
hellen Abstufungen verkündete jelzt das herrliche Gemälde deutlich

die Absicht Rembrandts, Bildnisse in einem frohen, besonnten
Schützenaufzug zu malen. «Romantische Schwärmerei und der
Staub dreier Jahrhunderte narrten die Welt!» schrieb treffend die
«Schweizer Illustrierte Zeitung» in Nr. 15 des Jahrgangs 1947.

Nun bedeutet vielen Menschen auch die Religiosität1 eine solche
Dunkel-Schwärmerei, nur in ganz anderm Ausmaß und schon
Jahrtausende alt; mehr Leute aber noch verzehren sich vor religiösen
Zweifeln. Den einen zur Stärkung, den andern zum Halt sind die
folgenden Seiten zugedacht — ahne Absicht auf Seelenfang. Ueber-
dies mögen sie als eine trotz unserer verfassungsmäßigen Glaubensund

Gewissensfreiheit notwendig scheinende Antwort auf die kirchliche

Werbetätigkeit genommen werden.

Die Gottesgelehrten können nicht genug auf die Grenzen der
Wissenschaft verweisen und betonen, darüber hinaus weite 6ich
auch hier das Gebiet des Glaubens. Dabei übersehen sie bewußt
oder unbewußt, daß religiöser und wissenschaftlicher Glaube zwei
grundverschiedene Dinge sind — auch ganz abgesehen vom
Inhalt. Jener nimmt etwas nicht Wißbares für wahr und flicht dar-

1 Der Sauberkeit wegen sei gleich hier gesagt, daß mit «Religion
streng der Glaube an Uebernatürliches gemeint ist — also nicht, wa*
auch vorkommt, irgendein Glaube an irgend etwas Erhebendes irdischer
Art.

meines protestantischen Herzens hegte ich für die legendäre
Talheilige eine stille Liebe und verwirklichte darum meinen alten
Wunsch, ihre Grabstätte zu besuchen •

und tief bewegt von den Eindrücken des Tages fuhr ich
nach der Grenze zurück. ,Faden für die Ostflüchtlinge, ein Bilderbuch

für Klaus, schwarzes Einfaßband für den Herrn Pfarrer',
repetierte ich, ,das alles will ich gerne besorgen. Aber nicht wahr,
Heilige Notburga, du öffnest dann ein wenig die Himmelsschleusen
und hilfst, daß die Setzlinge im Garten nicht verdorren!' Und St.

Notburga erfüllte meine Bitte, ehe ich dazu kam, mein Versprechen

einzulösen. Als ich im strahlenden Abendglanz nach Hause
fuhr, hatte sich der Wind gekehrt — und am andern Tag regnete es

in Strömen!»

Heiliger Bimbam! Das meteorologische Bittgebet hat sich erfüllt!
Protestanten im Schweizerland, ihr wandelt auf falschem Pfade,
tretet ein in den Verein der heiligen St. Notburga. Eine von euch
hat die Reaktionsfähigkeit katholischer Heiliger auf die Probe
gestellt und es hat geklappt. Die Verfasserin und Augenzeugin dieses

«heiligen» Regenwetters wird sicher mit reuiger Miene zum
nächstgelegenen «richtigen» Pfaffen gesprungen sein, um in die
regenmachende Konfession überzutreten.

Seltsam — die meteorologische Zentralanstalt gibt doch über
Beromünster jeweilen die Niederschläge auch zum voraus bekannt.
Heraus mit der Sprache, ihr Herren vom Wetterdienst, befindet
sich im Klettgau. etwa ein nebenamtlicher Notburga-Agent? Oder



76 DER FREIDENKER Nr. 10

aus ein Netz willkürlicher Auslegungen und Behauptungen voll
innerer Widersprüche, dieser begnügt sich mit vorläufigem
Dafürhalten, Mutmaßen. Wenn religiöser Glaube dauernd am bloß
gedachten Uebersinnlichen hängenbleibt und darauf starre Lehrsätze

gründet, so schlägt wissenschaftlicher Glaube fliegende Brük-
ken zum unbekannten Diesseits, während weitere Forschungen von
verschiedenen Standpunkten aus die Vermutungen durch Tatsachen
zu sichern suchen (Bavinksches Konvergenzprinzip). So kommt die
Wissenschaft in unendlicher Annäherung an die tatsächliche
(objektive) Wahrheit, von der G. Ch. Lichtenberg sagt, sie sei die
Asymptote2 der Forschung. In ihren Nöten verschanzt sieh die
kranke Kirche hinter Fragen, die der Gegner noch nicht zu
beantworten weiß. Warum aber im (vorläufig) Unerklärlichen gleich
Uehernatürliches sehen? Wenn jemand eine mathematische Formel
nicht begreift, so ermangelt er der Fähigkeit dazu, ohne daß Ueber-
sinnliches dahinter steckt. Die Wissenschaft setzte ihr Gebäude auf
sichern Grund; gewisse Räume harren nooh des Baumeisters. Ein
Beispiel mag die klärende Wirkung der Wissenschaft dartun. Die
Pest galt im Mittelalter als strafende höhere Fügung, von der sich
die Geißelbrüder durch grausame Selbstquälereien zu entbinden
hofften; der Forscher enträtselte die Seuche als Giftwirkung recht
diesseitiger Kleinlebewesen. So wird aus dem Dunkel des
«Jenseits» noch manches an das Licht kommen.

Der religiöse Glaube fußt allgemein auf «Gesichten» überreizter
Hirne, auf Offenbarungswahn «göttlich Erleuchteter, Erwählter»
aus den Reihen jenseitsdurstiger Menschen, woran die glühende
Phantasie des Ostens besonders beteiligt war. Das Leben ist schwer,
was begreiflich macht, daß es früh schon vielenorts als bloßer
Uebergang zu Prüfungen für ein schöneres Dasein galt. Dazu
gesellte sich die Anschauung von himmlischer Gerechtigkeit durch
Belohnung und Vergeltung. Der Wunsch war der Vater des
Gedankens3. Die flüchtige Zeit vertiefte, wie bei Rembrandts Ge-

2 Gerade längs einer ihr sich his ins Unendliche nähernden Kurve.

3 Bei den Chinesen ist der Himmel einfach das gesamte irdische
bürokratische System, leibhaftig ins Empyreum (Lichtreich) versetzt. A. Wa-
ley, Vorwort zu «Monkeys Pilgerfahrt».

«Nur mit Zurückhaltung sprachen die Israeliten von einem Lehen nach
dem Tode. Ihr Glaube verhieß ihnen keine persönliche Unsterblichkeit
und beschränkte seine Belohnungen und Strafen auf das Dasein auf dieser
Erde. Erst als die Israeliten alle Hoffnung auf einen irdischen Triumph
verloren hatten, übernahmen sie, wahrscheinlich von den Persern und
vielleicht auch von den Aegyptern, den Begriff der persönlichen
Auferstehung. In dieser geistigen Entwicklung wurzelt das Christentum.» W.
Durant, «Das Vermächtnis des Ostens», S. 355.

Der gleiche Verfasser berichtet auf Seite 457 des genannten Werkes
von den Grundlagen Indiens: «...Es ist aber ein schwer verständlicher
Himmel, den Yajnavalkya dem Ehrfürchtigen verspricht, denn es gibt
dort kein individuelles Bewußtsein, nur das Aufgehen in das Sein, die

mälde, das geheimnisvolle Dunkel um die Erscheinungen der
Verzückung, und immer neue Schwarmgeister trugen die Ueberliefe-
rung als bare Münze und mit Zutaten bis zum heutigen Tage weiter.
Noch kein Indianer erblickte leibhaften Auges die ersehnten
jenseitigen Jagdgründe, noch kein Christ das paradiesische oder das
höllische Jenseits, und doch sind Ungezählte, worunter sonst
Gebildetste, diesen auf nichts gegründeten Vorstellungen, diesen
Trugbildern, aus einer Massenbeeinflussung heraus von Jugend auf
verhaftet. Ohne beherrschtem Gefühl sein Recht bestreiten zu wollen,
muß auch die uns -innewohnende Vernunft mitsprechen dürfen.
Gewiiß: Glaube versetzt Berge. Das tut aber jeder feste Glaube,
und sei es der des Nichtchrists. Becht behält einzig die bewiesene
Wahrheit.

So bleibt auch das Letzte, «Gott nach Menschenbild», selber eine
Annahme, eine bequeme Entschuldigung fürs Nichtwissen. Für die
Menge aber amtet er weiter wie bisher4, begünstigt von einer
gegenwissenschaftlichen Zeitströmung im Volk, die aufkam, weil
von der Forschung zuviel auf einmal verlangt und die Technik
mißbraucht wurde. «Gott» meint's also fernerhin, wie wir besonders

bei Begräbnissen immer wieder hören, unergründlich gut mit
den armen Menschen, auch wenn er ihnen das Liebste und
Unentbehrlichste nahm. Er macht's ja immer recht, trotz Fehlentwicklungen,

Krehsgeschwüren und so weiter5. Und wundersüchtig blieb
die gedankenlose Masse wie von Anbeginn an. Gab es da beispielsweise

einen Mirin Dajo, der sich von hinten mit einem langen
Dolch durchstoßen ließ. Gleich erstand eine Dunkelgesellschaft,

Vereinigung des zeitweilig Geteilten mit dem Ganzen. ,Wie fließende
Ströme im Meer verschwinden, ihren Namen und ihre Form verlieren,
so schreitet ein weiser Mensch, von Name und Gestalt befreit, in die
göttliche Wesenheit ein, die über allem steht.' Eine solche Theorie von Leben
und Tod wird dem westlichen Menschen, dessen Religion ebenso vom
Individualismus durchdrungen ist wie seine politischen und wirtschaftlichen
Einrichtungen, nicht gefallen. Aber sie hat den philosophischen Geist der
Hindu mit erstaunlicher Beständigkeit befriedigt. Wir wefden diese
Philosophie der Upanischaden — diese monistische Theologie, diese mystische

und unpersönliche Unsterblichkeit in der indischen Gedankenwelt
von Buddha bis Gandhi, von Yajnavalkya bis Tagore, vorherrschend
finden ...»

4 Prof. Dr. E. Brunner äußerte sich kürzlich wieder wie folgt: «Gott
redet durch die Bibel ganz persönlich zu den Mensehen; die Bibel nimmt
keine wissenschaftliche Frage ab.» («Neue Zürcher Zeitung» vom 9. März
1948, Kreistag der Jungen Kirche.) Da nimmt es nicht wunder, wenn in
Basel Bestrebungen im Gange sind, die theologische Fakultät als
unwissenschaftlich von der Universität zu lösen (E. Haenßler, Sammlung
«Wissen und Wahrheit», Heft 1. S. 106).

5 Warum das Uebel und das Böse in der Welt hei der «Allmacht
Gottes»? Die Theodizee, «Rechtfertigung Gottes», kann den Widerspruch
nicht aufheben. Allmacht und Unvollkommenes vertragen 6ich schlecht
miteinander. Aber den Gläubigen stört das weiter nicht.

muß der Bittgebetniederschlag auf das Konto Dummheit und Aber-
glauben gebucht werden? Wir Freidenker sind uns darüber schon
lange einig — während die Protestanten langsam wieder rückwärts
machen. H. E.

Der Geisterjäger

Geisterjäger — so pflegte sich Mr. Harry Price selbst zu nennen,
der jüngst, 67 Jahre alt, in seinem Landhaus, unfern von London,
gestorben ist und als die höchste Autorität Englands auf dem
Gebiete übernatürlicher Erscheinungen galt. Die Wissenschaft hat ihn
anerkannt, er wirkte als ehrenamtlicher Sekretär jener Kommission
der Londoner Universität, die sich mit der Erforschung spiritistischer

und okkulter Phänomene befaßt.

Mr. Price hatte es zu seiner Spezialität gemacht, die geheimnisvollen

Vorgänge in Spukhäusern zu entschleiern. Solcher Gebäude,
die im Rufe stehen, daß Gespenster dort ihr munteres Spiel treiben,
gibt es im Vereinigten Königreich vielleicht mehr als im gesamten
übrigen Europa — und es gibt deren so viele, weil überraschend
weite Kreise an Geister glauben oder, wie man hierzulande sagt: an
«physical phenomena». Mag sein, daß die düstere Szene mancher
Landstriche, Moorland, einsame Felsenufer, unwegsame Gebirg6-
wälder, so wie die von so viel Blut getränkte, balladeske
Vergangenheit des Landes den Gemütern eine gewisse Disposition zum

Geisterglauben verleiht. Man muß bloß an die unzähligen
Burgruinen denken, an die weit von der Landstraße abliegenden
Kastelle, die voll von historischem Geschehen sind, an leerstehende
Pfarrhäuser, verfallende Kloster und Mühlen.

Price hatte sein Leben dem Kampf um die Aufklärung gewidmet.

Er hat sich in Spukhäusern einquartiert und viele Nächte
durchwacht, bis er den rätselhaften Vorgängen, dem Aufspringen
von Türen, dem Schleifen von Schritten, der Selbstbewegung von
Gegenständen eine natürliche Erklärung zu geben vermochte. Vor
einigen Jahren hat er sogar bei einer solchen Recherche ein Mikrophon

mitgenommen und, während er im Keller eines verrufenen
Hauses auf die Geister wartete, alle seine Erlebnisse brühwarm der
Welt zur Kenntnis gebracht. Auch viele Medien hat er entlarvt,
wurde oft genug in schwierigen Fällen ins Ausland gerufen.

Seiner Erfahrungen letzter Schluß war: 99 Prozent aller
Geistererscheinungen sind Schwindel. Mag es sich nun um die rüpelhaften
Gespenster in einem verfallenen Schloß handeln, oder um die
hochgebildeten und wohlerzogenen Geister, die von Medien in
vornehmen Salons herbeizitiert werden. Aber ein Prozent entzieht sich
der Aufklärung. Um dieses einen Prozentes wegen, pflegte Price zu

sagen, setze er seine Forschungen fort. Denn er war der
Ueberzeugung, auch für dieses eine Prozent könnte eine rationale Deutung

gefunden werden.

Aurelian in «Londoner Chronik».
(National-Zeitung Nr. 168, 13. April 1948.)


	Protestantische Wallfahrten?

