
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 31 (1948)

Heft: 9

Artikel: Zur Soziologie der Freidenkerbewegung

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409865

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 9/1948 BEILAGE ZUM FREIDENKER 1

Zur Soziologie der Freidenkerbewegung
Von Prof. Theodor Hartwig, Brno1.

Die Freidenkerbewegung ist nicht Selbstzweck, sondern sie steht
im Dienste des sozialen Fortsehritts. In diesem Sinne hat auch die
Freigeistige Vereinigung der Schweiz in ihren Zielsetzungen neben
dem Kampf um eine vollständige Trennung von Staat und Kirche,
Schule und KirChe, zu dessen Unterstützung die Propaganda des
Kirchenaustrittes jener Personen dient, 'die nicht mehr gläubig sind,
aber dennoch der Kirche angehören, statutenmäßig festgelegt:
c) Die Förderung der Bestrebungen für den Völkerfrieden.
d) Die Förderung der Volksbildung auf der Grundlage der wissen¬

schaftlichen Erkenntnisse und einer freigeistigen Ethik.
e) Die Förderung sozialer Werke und Bestrebungen, mit dem Ziele

einer Gesellschaftsordnung, in der die Ausbeutung des Menschen
durch den Menschen unmöglich ist.

Das ist nicht etwa programmatische Schönrednerei, sondern
Ausdruck der soziologischen Einsicht, daß die Religion mit ihrer Jen-
seitsverheißung ein ideologisdh.es Beeinflussungsmittel darstellt,
das geeignet ist, die Blicke der Gläubigen von den bestehenden
sozialen Uebeln abzulenken, die geistige Aufklärung der Massen zu
verhindern und so dazu beizutragen, die wahren Hintergründe der
Kriege zu verschleiern. Die Kirche ist eben keine harmlose
Religionsgemeinschaft, als welche sie sich so gerne ausgeben möchte,
sondern eine politische Machtorganisation im Dienste der
herrschenden Klasse; sie fördert durch Diskreditierung des Diesseits
«die Ausbeutung des Menschen durCh den Menschen», sie segnet
die Mordwaffen im Kriege und gefährdet — trotz ihrer gegenteiligen

Versicherungen — durch politische Machinationen den
Völkerfrieden.

Unter solchen Umständen ist es klar, daß der von den ersten
Freidenkern verkündete Toleranzgedanke überholt ist. Es genügt
nicht, einfach abzuwarten, bis die Religion infolge der fortschreitenden

Entwicklung der Menschheit und der damit verbundenen
allgemeinen Volksbildung von selbst abstirbt, sondern es muß vor
allem die politische Rolle der Kirche aufgezeigt werden. Wenn wir
selbst es ablehnen, uns parteipolitisch zu binden, so nicht aus
Opportunität, um in unsere Reihen aufzunehmen, was nur irgendwie
mit uns gemeinsame Sache machen kann, sondern aus der
Erwägung, daß der politische Kampf oft zu den seltsamsten
Koalitionen führt. Jenen aber, die unsere Bewegung als «politisch»
diskreditieren wollen, antworten wir: Als Gegner der Kirche sind wir
natürlich genau so «unpolitisch» wie diese. Wie dies zu verstehen
it"t, geht deutlich aus der Geschichte unserer Bewegung hervor,
deren Kampfmethode sich im Laufe der Zeit im Zusammenhang
mit den sozialpolitischen Umlagerungen der menschlichen Gesellschaft

wesentlich gewandelt hat. Ein historischer Rückblick wird
uns zugleich eine Lehre sein, in welcher Weise wir heute unsere
Agitation und Propaganda den Erfordernissen der Gegenwart
anzupassen haben.

* **
Die ersten Freidenker tauchen zu einer Zeit auf, da an einen

organisierten Kampf gegen die Kirche nicht zu denken war. Die
ersten Freidenker finden wir in den höchsten Schichten der
Gesellschaft. Das Freidenkertum war Sache der Bildung. Wer sich
von religiösen Vorurteilen frei machen, wer die Welt und das .Leben
mit unbefangenen Blicken betrachten wollte, der mußte entsprechend

gebildet sein und so tauchen die ersten Freidenker in jenen
Schichten der Bevölkerung auf, die sich den Luxus der Bildung
gestatten konnten. Unter diesen Freidenkern gab es Könige,
Fürsten, Gelehrte und Dichter. Nicht zu vergessen: Zu ihnen gelhörte
vor allem die hohe Geistlichkeit; diese Klerikalen waren viel zu
gebildet, um selbst etwas zu glauben, sie waren sich nur ihrer
Aufgabe bewußt, das Volk gläubig zu erhalten. Auch die aufgeklärten
Fürsten wußten den religiösen Nimbus zu schätzen, mit dem ihr
«Gottesgnadentum» sie umgab.

Von einer freigeistigen Massenbewegung konnte zu jener Zeit
also nicht die Rede sein; eine solche tritt erst auf als
Begleiterscheinung der bürgerlichen Revolution. Das aufstrebende Bürgertum

sah sich als «dritter Stand» dem Bündnis von Adel und Kirche
gegenüber. Gegen den Adel mobilisierte das Bürgertum seine wirt¬

schaftliche Macht, die sich auf das im Aufstieg befindliche
Handelskapital stützte; gegen die Kirche aber, deren politischer Einfluß
auf dem religiösen Aberglauben der breiten. Massen beruhte,
gebrauchte es die Waffe der ideologischen Kritik. Es waren die
Materialisten des 18. Jahrhunderts, die voll Witz, aber auch in
ehrlicher Empörung ihre geistigen Pfeile gegen die verhaßte,
politischreaktionäre Kirche abschössen. Der Tenor dieses Kamptes gipfelte
in dem Ceterum-censeo-Ruf Voltaires: «Ecrasez l'infâme!»

AuCh in England machte sich eine Bewegung gegen Adel und
KirChe bemerkbar. Der gesunde Menschenverstand des einfachen
Volkes machte gegen die Privilegien des Adels geltend:

«Als Adam grub und Eva spann,
wo war da der Edelmann?»

Gegen die Kirche aber polemisierten die sogenannten Deisten,
die wähl noch an der Gottesvorstellung festhielten, aber — zum
Unterschied von den Theisten — den anthropomorphistisohen
Begriff eines persönlichen Gottes ablehnten und das höchste Wesen
nur als reinen Geist gedacht wissen wollten.

Im übrigen waren die damaligen Freidenker — wie auch die aus
jenen Tagen stammende Bewegung der Freimaurer beweist —
erfüllt von dem Gedanken der religiösen Toleranz; sie wendeten sieh
vor allem gegen die Unduldsamkeit der Kirche und propagierten
Gedanken- und Gewissensfreiheit. Es war der Gedanke der
allgemeinen Menschenrechte, der die bürgerlichen Freidenker miteinander

verband und später in den Schlachtruf der großen französischen

Revolution «Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit» zusammengefaßt

wurde, und wenn sich die bürgerliche Freidenkerbewegung
bis in die Gegenwart erhalten hat, so deshalb, weil sich die bürgerliche

Revolution eigentlich nicht völlig — nicht einmal in ihrem
Ursprungsland Frankreich — durchsetzen konnte. Schon Napoleon
mußte Frieden mit der Kirche schließen und auch in den übrigen
europäischen Ländern kam es zu dem bekannten Bündnis von
«Thron und Altar». Grund genug, daß das bürgerliche Freidenkertum

seine Tätigkeit fortsetzte; allerdings hatten sich die Methoden
seiner Propaganda nach Maßgabe der wissenshaftlichen Entwicklung

entsprechend gewandelt. Dies zeigt sich deutlich in den
verschiedenen Formen der Religionskritik, wie sich dieselben im
weiteren Verlauf herausbildeten.

Wenn wir von den Argumenten des gesunden Menschenverstandes

abseihen, die sich in der Hauptsache gegen die albernen Wun-
dergesChiohten des alten und neuen Testaments wenden, so kann
man in der Religionskritik eine philosophische, historische,
naturwissenschaftliche, psychologische und soziologische Richtung
unterscheiden:

1. Die philosophische Religionskritik
befaßt sich im Grunde genommen nicht mit der Frage, ob den
religiösen Ueberlieferungen überhaupt beobachtbare Tatsachen
zugrunde liegen, sondern überprüft die dogmatischen Annahmen nur
vom Standpunkt der Denkmöglichkeit. Die philosophische
Religionskritik erhielt ihre Anregungen durch jene Religionsphilosophen,

die sich damit befaßten, für die religiösen Dogmen
Vernunftgründe zu ersinnen. Im Mittelpunkt dieser spekulativen
Erörterungen standen die sogenannten Gottesbeweise. Daher befaßte
sich auch die philosophische Religionskritik in erster Linie mit
diesen Gottesbeweisen, deren wichtigste hier angeführt sein mögen:

a) Der ontölogische2 Beweis: «Weil wir ein vollkommenes, größtes,
absolutes Wesen zu denken vermögen, darum muß es auch
existieren.»

Die philosophische Religionskritik lehnt diesen Beweis aus
logischen Gründen ab, denn er stützt sich auf eine unstatthafte
Gleichsetzung von Denken und Sein.

b) Der kosmologische" Beweis: Die Existenz Gottes wird aus der
Existenz der Welt abgeleitet, indem Gott als Ursache der Welt
gesetzt wird.

Schon der gesunde Menschenverstand antwortet auf diesen
Beweis, daß uns nichts hindern kann, weiter zu fragen und
auCh nach einer Ursache Gottes zu forschen.

Die philosophische Religionskritik hat die Sache — nach
ihrer Meinung — gründlicher angepackt: Der Begriff der
Ursache sei uns nur aus der Welt der Erscheinungen bekannt und

1 Vortrag, gehalten anläßlich der 3. Arbeitstagung der Freigeistigen
Vereinigung der Schweiz in Aarau, am 7. September 1947.

2 Ontologie Die Lehre vom Sein.
3 Kosmos Welt.



4 BEILAGE ZUM FREIDENKER Nr. 9/1948

dürfe daher nicht auf eine außerhalb derselben liegende
Ursache angewendet werden.

Vom wissenschaftlichen Standpunkt aus müssen wir heute
den Ursachenbegriff überhaupt ablehnen, denn alle Vorgänge in
der Natur sind nur Umwandlungsprozesse.

c) Der teleologische4 Beweis: Die Zweckmäßigkeit in der Natur
lasse auf die Intelligenz eines Welturhebers schließen.

Die philosophische Religionskritik hat der Zweckmäßigkeitsauffassung

eine mechanistische Erklärung entgegengestellt,
wonach die Ordnung im Kosmos durch eine natürliche Auslese
zustande kommt.

d) Der moralische Gottesbeweis nimmt an, daß jeder Mensch ein
angeborenes Sittengesetz in sich trage, woraus auf einen Gott
als Urheber dieses Gesetzes geschlossen wird.

Kant, der sich schließlich auf diesen Gottesbeweis
zurückgezogen hat, hielt eben die Moral für a priori gegeben, was doch
schon durch den Wandel der Moral im Lauf der Zeit widerlegt
wird. Die moderne Tiefenpsychologie hat überdies das, was wir
landläufig als «Gewissen» bezeichnen, als den seelischen
Niederschlag jener Imperative aufgedeckt, die durch unsere
Erzieher an uns herangetragen werden. AuCh hier sind wir heute
längst über die rein philosophische Religionskritik hinaus.

2. Die historische Religionskritik
In dem Maße, als die idealistische Philosophie durch materialistische

Erwägungen zurückgedrängt wird, beginnt die Religionskritik

ihr Rüstzeug den Ergebnissen der wissenschaftlichen
Forschung zu entnehmen; zunächst ist es der geschichtliche Tatbestand,
der eine Ueberprüfung herausfordert. Da sind vor allem der
protestantische Theologe David Friedrich Strauß («Das Leben Jesu,
kritisch bearbeitet» 1835) und der Philosoph Ludwig Feuerbach
(«Das Wesen des Christentums» 1841) zu nennen. Mit Recht wurde
von diesen Schriften gesagt, daß sie auf die dogmatische Theologie
gewirkt habe «wie ein Kanonenschuß auf ein nur mit Spießen und
Schwertern bewaffneten Ritterheer».

Die historische Religionskritik hat u. a. unwiderleglich
nachgewiesen, daß alle Glaubenssätze des Christentums älteren
Religionssystemen entnommen sind und daß alle Legenden, welche sich
auf den angeblichen Religionsstifter Jesus beziehen, dem altindischen

Agnikult, dem Buddhismus, Mithraismus usw. entstammen,
so daß der dichterische Aufbau der Evangelien offen zutage liegt.
Auch das alte Testament wurde kritisch 'durchgeforscht und sein
Zusammenhang mit älteren (folkloristischen) Vorstellungen5
aufgedeckt.

Die historische Religionskritik entsprach der Argumentation einer
bestimmten Denkepoche und hat im Kampf der Freidenker gegen
die Kirche einst gute Dienste geleistet. Wenn trotz dieser
Aufklärungsarbeit das Christentum sich — nicht nur äußerlich — als

Weltreligion behaupten konnte, so ist dies eine Erscheinung, die
selbst wieder der wissenschaftlichen Analyse bedarf. Hier setzen
neue Forschungen und Betrachtungen ein. Ehe wir uns aber mit
diesen neuesten Methoden der Freidenkerbewegung befassen, müssen

wir unser Augenmerk einer Kampfform zuwenden, die durch
Jahrzehnte die bürgerliche Freidenkerbewegung beherrscht hat, ja
für diese geradezu charakteristisch war.

3. Die naturwissenschaftliche Religionskritik
Als schärfste Waffe im Kampfe gegen die religiöse Einstellung,

gegen das uralte magische Weltbild der Primitiven, erwies sich die
moderne Naturwissenschaft. Schon die Umgestaltung des antiken
(ptolemäischen) Weltbildes durch das kopernikanisohe System
rüttelte an den Fundamenten des überholten Bibelglaubens. Erst im
Jahre 1835 hat sich die katholische KirChe mit der neuen Lehre
abgefunden, die sie einst mit Feuer und Schwert bekämpft hatte;
sie mußte schließlich nachgeben, nachdem die Errungenschaften
der modernen Astronomie sogar in den Lehrplänen der Elementarschulen

berücksichtigt wurden.
Die eigentliche naturwissenschaftliche Religionskritik setzte

aber erst nach 1860 ein. Es war die Abstammungslehre, die sich in
heftigstem Widerspruch zum Schöpfungsbericht der Bibel befand.

4 Telos Zweck, Teleologie =; Lehre von den Zwecken.
6 Vgl. James George Frazer, «The Golden Bough» (1890, deutsch: «Der

goldene Zweig» 1928).

Charles Darwin hatte sich zwar in der Einleitung seines
weltberühmten Buches noch recht zurückhaltend geäußert: «Nach meiner

Meinung stimmt es besser mit den der Materie vom Schöpfer
eingeprägten Gesetzen überein, daß das Entstehen und Vergehen
früherer und jetziger Bewohner der Erde durch sekundäre
Ursachen veranlaßt werden.» Doch in der Folge mußte die Darwinsche

Theorie sich notwendig religionsfeindlioh auswirken. Vor
allem war és der Popularisator der Abstammungslehre in Deutschland,

Ernst Haeckel, der Entdecker des biogenetischen Grundgesetzes

und Begründer des Deutschen Monistenbundes, der durch
seine weit verbreiteten Aufklärungsvorschriften die freigeistige
Bewegung — nicht nur in Deutschland — mächtig gefördert hat.

Heute fehlt es nicht an Versuchen von Seite der Kirche, auch
di« Darwinsche Theorie zu «verdauen», d. h. mit den gesammelten
Werken JCbovahs in Einklang zu bringen. Ein «moderner» Kämpe
für Kirche und Theologie — Prof. Dr. B. Bavink — versteigt sich

sogar zu der Rüge: «Man kann mit gutem Gewissen den Kampf
gegen die Abstammungslehre als die größte aller Dummheiten
bezeichnen, die im Laufe der christlichen Kirchengeschichte gemacht
worden sind.» AuCh ist die biologische Forschung nicht stehen
geblieben und die letzten Geheimnisse des organischen Lebens
beginnen sich bereits langsam zu enthüllen. Gott wird immer mehr
zu einem bloßen Denkballast.

Laplace hatte die Kühnheit, dies schon vor mehr als einem
Jahrhundert zu sagen. Als Napoleon ihm gegenüber seiner Verwunderung

darüber Ausdruck gab, daß Laplace in seiner «Himmelsmechanik»

Gott gar nicht erwähnt habe, da antwortete dieser stolz:
«Sire, ich finde, daß wir eine derartige Hypothese nicht
benötigen.» -

4. Die psychologische Religionskritik
Zunächst ist festzustellen, daß man auf dieser Stufe nicht mehr

polemisiert. Die dogmatischen Behauptungen der Religionen sind
längst als Phantasien erkannt und man sucht nur mehr,
wissenschaftlich zu ergründen, was solche Phantasien psychologisch zu
bedeuten haben. Wahnvorstellungen widerlegt man nicht; hingegen
ist es immerhin interessant, ihre Entstehung und Verbreitung
psychologisch zu verfolgen. Einerseits liefert das Seelenleben krankhaft

veranlagter Menschen wertvolle Aufschlüsse (vgl. S. Freud,
«Totem und Tabu»), andererseits kommen auch Massensuggestionen

in Frage. (Vgl. W. Wundt, «Völkerpsychologie», Bd. 4.)
Die psychologische Religionspsychologie befaßt sich mit der Analyse

der religiösen Offenbarungen (vgl. Müller-Freienfels, «Psychologie

der Religion»), mit den Erscheinungen der religiösen Ekstase,
mit den Mythen und Kulten usf., ohne Rücksicht auf ein bestimmtes

Glaubensbekenntnis. (Vgl. Th. Reik, «Das Ritual», sowie «Dogma
und Zwangsidee».) Die Religion wird als eine Art Kinderkranheit
betrachtet, welche durch die fortsCheitende seelische Entwicklung
überwunden wird. (Vgl. S. Freud, «Die Zukunft einer Illusion».)

Wenn die Religionsphilosophie einst die Uebereinstimmung der
Völker in der Verehrung eines höheren Wesens als Beweis für die
Existenz Gottes angesehen hat, so ist für die Religionspsychologie
gerade dieser Umstand, daß bei allen Naturvölkern irgendwelche
religiöse Vorstellungen zu finden sind, ein Beweis, daß wir es mit
einer im Seelenleben der Menschen verankerten Träumerei zu tun
haben, genau so, wie gewisse erotische Phantasien und Märohen-
bilder'bei allen Naturvölkern wiederkehren. So wenig wir aus der
Aehnliohkeit der MärChenerzählungen den Schluß ziehen werden,
daß es jemals sprechende Tiere gegeben hat, so wenig haben wir
eine Veranlassung, aus der Uebereinstimmung der Helden- und
Göttersagen mehr herauszulesen, als daß allgemein wiederkehrende
Naturerscheinungen (z. B. das Sprießen der Pflanzen) die Phantasie

der Menschen zu allen Zeiten und auf der ganzen Erde in
gleicher Weise angeregt haben.

In diesem Sinne hat die Religionspsychologie nebenbei auCh eine
religionszerstörende Wirkung. Andererseits mahnt sie aber uns
Freidenker zur Geduld, da wir aus ihren Ergebnissen erkennen,
wie tief verwurzelt infantile Vorstellungen in der menschlichen
Seele sind.

Von hier aus gesehen, mag die psychologische Betrachtung der
Beligion, so aufschlußreich sie auch für die geradezu erschreckende
seelische Rückständigkeit der Massen ist, auf manche Freidenker
eher deprimierend wirken, weil bei öberflächlicher Beurteilung der
Sachlage gar nicht abzusehen ist, wie die nicht abzuleugnende un-



Nr. 9/1948 BEILAGE ZUM FREIDENKER 3

geheure Ausbreitung des wüstesten Aberglaubens überwunden werden

soll.
Dies alles darf aber nicht darüber hinwegtäuschen, daß unser

Seelenleben durch Einwirkung äußerer Umstände einem steten
Wandel unterliegt. Dieses Moment ist bisher von der Psychoanalyse

nicht oder zu wenig berücksichtigt worden. Nur vereinzelte
Forscher, wie z. B. der englische Ethnologe B. Malinowski («Mutter-
rechtliChe Familie und Oedipuskomplex» in der Zeitschrift «Imago»
1924) haben erkannt, wie sehr unser Seelenleben durch soziale
Tatsachen beeinflußt wird. Hier setzt eine neue Betrachtungs-
metihode ein, die uns mit neuer Zuversicht zu erfüllen vermag.

5. Die soziologische Religionskritik
Wie die Sprache, so entwickelt sich auch die Religion innerhalb

der menschlichen Gemeinschaft; sie ist ein natürliches Produkt des

sozialen Lebens und spiegelt in ihrer Eigenart den jeweiligen Grad
der Entwicklung des menschlichen Denkens wider; sie gehört zum
ideologischen Ueberbau der menschlichen Gesellschaft und dieser
hängt mit den Lebensformen der Menschen, daher letzten Endes
mit der ökonomischen Struktur der betreffenden geschichtlichen
Epoche zusammen. So hat die Religion — ebenso wie die Kunst —
auf jeder Stufe der Menschheitsentwicklung ein bestimmtes
Gepräge. Die psychologische Untersuchung des jeweiligen religiösen
Tatbestandes bildet nur erst das Mittelstück einer wissenschaftlichen

Analyse. Das Seelenleben der Menschen muß selbst noch
soziologisch, d. h. im Zusammenhang mit dem gesamten gesellschaftlichen

Entwicklungsprozeß der Menschheit betrachtet werden. (Vgl.
meine Schrift «Soziologie und Sozialismus». Jena 1927, Uraniaverlag.)

Die soziologische Religionskritik läßt uns besser verstehen, warum

gerade die Bauernbevölkerung aus ihren besonderen
Lebensbedingungen heraus besonders kirchentreu ist; auch die Frau, die
durch Jahrtausende unter dem Druck der Vorherrschaft des Mannes

lebt, neigt aus ihrer besonderen sozialen Lage heraus zur
Religion. Desgleichen sind es vor allem soziale Momente, die es

verursachen, daß Millionen Menschen, trotz allgemeiner Volksaufklärung,

sich noch — wenn auch vielfach nur nominell — zum
Christentum bekennen. (Natürlich spielt dabei auch der politische Einfluß

der Kirche eine große Rolle, was ebenfalls in den Bereich der
soziologischen Betrachtung gehört.)

AuCh die Freidenkerbewegung war und ist soziologisch bedingt.
Der Abbau der Gottesvorstellung vollzieht sich nach Maßgabe der
gesellschaftlichen Entwicklung. Ehe das revolutionäre Bürgertum
die Waffe der ideologischen Kritik gegen den Kirchenglauben richtete,

hat sich in den Köpfen der führenden Geister eine Wandlung
zur Gottlosigkeit vollzogen. Zuerst wird die Vorstellung eines
persönlichen Gottes abgebaut, von dem die Bibel behauptete, daß er
mit dem Donnerwort «Es werde!» das ganze Weitall in Bewegung
gesetzt hat. Gegen diese theistisChe Einstellung polemisiert der
Deismus, der den handfesten biblischen Gott zu einem reinen Geist
verflüchtigt. Von hier aus ist nur mehr ein Schritt zum Pantheismus

eines Spinoza, den Schopenhauer mit Recht als einen
«höflichen Atheismus» bezeichnete. Der Bibelgott, der einst — gleich
einem irdischen Despoten — inmitten einer Schar vieler Götter
(ursprünglich Symbole von Naturkräften) die Herrschermacht an
sich gerissen hatte, stirbt in den Köpfen der Menschen eines natürlichen

Todes, nachdem diese es gelernt haben, die einst unverstandenen

Naturgewalten zu meistern.
Die soziologische Religionskritik sucht nicht mehr «durch Analyse

den irdischen Kern der religiösen Nebelbildungen zu finden»,
sondern «umgekehrt aus den jedesmaligen wirklichen Lebensverhältnissen

ihre verhimmlisohten Formen zu entwickeln» (Karl
Marx). Die soziologische Religionskritik entläßt uns mit der
beruhigenden Gewißheit, daß die wirtschaftliche Entwicklung
notwendig zur Irreligion der Zukunft, zum Zusammenbruch aller
Kirchen und zur Beseitigung jeglicher seelischen Korruption führen
muß. Wir Freidenker sind nur die ideologischen Geburtshelfer
einer neuen Ordnung, die bereits «im Schöße der bestehenden
Gesellschaft heranzukeimen beginnt».

* »

Dies alles mußte vorausgeschickt werden, ehe wir uns der Frage
nach der weiteren Entwicklung der Freidenkerbewegung zuwenden.
Denn 'diese kann als sozialpolitisches Gebilde in ihrem Wandel auch

nur richtig verstanden werden, wenn wir ihren Zusammenhang mit
•den gesellschaftlichen Umlagerungen aufzeigen. Wie das in der
Praxis zu handhaben ist, möge an einem konkreten Beispiel
demonstriert werden. Alle Freidenkerorganisationen kommen früher
oder später in die Lage, sich mit dem Problem einer freigeistigen
Jugenderziehung zu befassen.

In anderen Ländern hat sich nun die Freidenkerbewegung mit
dem gleichen Problem in sehr verschiedener Weise beschäftigt. Die
hier auftretenden Differenzen sind weniger auf die subjektive
Eigenart der in der Freidenkerbewegung tätigen Persönlichkeiten
zurückzuführen als auf die jeweilige sozialpolitische Situation in
den einzelnen Staaten und eben darum möchte ich ein charakteristisches

Beispiel aus meiner eigenen Praxis anführen, welches
beweist, wie sehr unsere Tätigkeit soziologisch bedingt ist: In der
C.S.R. gab es nach dem Umsturz 1918 zwei maßgebende freigeistige
Organisationen: eine tschechische («Volna myslenka», Sitz Prag)
und eine deutschsprachige («Bund proletarischer Freidenker», Sitz
Bodenbach a. d. E.). Auf einer gemeinsamen Enquête in Teplitz-
Schönau (am 17. Mai 1937) sprachen Vertreter dieser beiden
Verbände zur Frage einer freigeistigen Erziehung für konfessionslose
Kinder. Nach dem sogenannten «kleinen Schulgesetz» war es nämlich

in der C.S.R. den Eltern gestattet, ihre Kinder aus dem ansonst
obligaten Religionsunterricht abzumelden und da erhob sich nun
das Problem, was man vom freidenkerischen Standpunkt aus diesen
Kindern — sozusagen als «Religionsersatz» — bieten sollte. Die
tschechischen Freidenker setzten sich für die Einführung eines

religionsfreien Moralunterrichtes («Laienmoral») ein, während die
deutschen Freidenker einen lebenskundlichen Unterricht
(«Gemeinschaftskunde») ins Auge faßten. So kam es, daß die beiden
Hauptreferenten von zwei, nicht gerade entgegengesetzten, aber
doch recht verschiedenen Standpunkten an das gleiche Thema
herantraten. Ich selbst sollte als dritter Referent «Grundsätzliches»
zu dieser Frage vorbringen.

Im Lehrplan der «Laieninoral» dominierte die weltanschauliche
Note, während die «Lebenskunde» das Hauptgewicht auf das
soziale Moment in 'der Erziehung legte.

Ich stellte die Frage, wer von meinen beiden Vorrednern eigentlich

recht habe und kam zu dem — salomonischen — Ergebnis,
daß beide recht haben! Das klang beinahe jesuitisch, war aber
damals (heute gibt es ja keine deutschsprachigen Gebiete mehr in der
C.S.R.) in der verschiedenen sozialen Struktur unserer beiden
Arbeitsgebiete begründet und eben darum führe ich diese Episode
als lehrreiches Beispiel an, um zu zeigen, wie unsere Bewegung
in ihrer Problemstellung und Arbeitsweise von der jeweiligen
soziologischen Situation abhängig ist.

In der Tschechoslowakei gab es damals über eine Million
Konfessionslose, darunter etwa 100 000 konfessionslose Schulkinder.
Auch die Mehrzahl der tschechischen Lehrer war konfessionslos.
Nach dem ersten Weltkrieg gab es ja in den meisten europäischen
Ländern eine starke Kirchenaustrittsbewegung, so daß das Wort
von der «Entchristlichung des Abendlandes» auftauchte, aber in
der Tschechoslowakei war die Abfallsbewegung besonders* stark.
Um dies zu verstehen, muß man sich vergegenwärtigen, daß im
alten Oesterreich die katholische Kirche die Hauptstütze des von
den Tschechen so sehr gehaßten Habsburgerregimes war; außerdem

war im tschechischen Volk noch die hussitische Tradition
lebendig und es kam nach dem Umsturz 1918 zur Gründung einer
eigenen tschechoslowakischen Kirche, die nodh heute etwa eine
Million Anhänger zählt. (Vgl. «Ein östliches Bollwerk des Christentums

kämpft um seine Position» im «Freidenker» vom September
1946.) Unter solchen Umständen konnten an den einzelnen
tschechischen Schulen Kuratorien konfessionsloser Eltern gebildet werden,

die den für die Errichtung der Moralkurse erforderlichen
Geldaufwand beschafften, abgesehen davon, daß die meisten Schulen

ihre Räume unentgeltlich zur Verfügung stellten und viele
Lehrkräfte den Moralunterrieht ohne materielleVergütung erteilten.

•Ganz anders im deutschsprachigen Gebiet. In der Debatte wurde
von einem deutschen Lehrer bestätigt, daß bloß 1 % seiner Kollegen

konfessionslos sind. Auch sonst war die Zahl der Konfessionslosen

unter der deutschen Bevölkerung so gering, daß man nicht
damit rechnen konnte, Elternkuratorien zu bilden, wie dies bei
den Tschechen üblich war. Hingegen war unter den deutschen
Freidenkern das sozialistische Element stärker vertreten, was schon in
der Bezeichnung «Bund proletarischer Freidenker» zum Ausdruck



4 BEILAGE ZUM FREIDENKER Nr. 9/1948

kam. Natürlich gah es auch unter den Mitgliedern der «Volna
myslenka» Arbeiter, beziehungsweise Sozialisten, doch diese waren
ideologisch anders eingestellt. Das kam so: Im alten Oesterreich
waren die Deutschen obenauf; die meisten industriellen Betriebe
waren in deutschen Händen und so gah es sozusagen nur einen
deutschen Kapitalismus. Nun aber wurde dieser naturgemäß
zurückgedrängt, indem vor allem tschechischen Betrieben Staatsaufträge
zugewiesen wurden. Der deutsche Kapitalismus befand sich daher
in der neuen Republik in rapidem Abstieg, während das tschechische

Kapital eine Prosperitätsepoche zu verzeichnen hatte. Das
wirkte sich auch in der Beschäftigung der Arbeiter aus; viele deutsche

Werktätige wurden entlassen und fristeten ihr Dasein von der
dürftigen Arbeitslosenunterstützung; hingegen wuChs die Nachfrage
nach tschechischen Arbeitern. Die Folge davon war, daß die in
ihrer Existenz bedrahten deutschen Proleten zum Radikalismus
neigten, während ihre tschechischen Brüder dem evolutionistischen
Gedanken zugänglich waren. Wohl hatten sich die sozialdemokratischen

Parteien, die tschechische und die deutsche, politisch
zusammengeschlossen und es gab sogar einen deutschen sozialdemokratischen

Minister, aber in den breiten Massen ging der Gedanke
der. proletarischen Solidarität, der schon beim Ausbruch des ersten
Weltkrieges schwer erschüttert war, nun vollends in die Brüche.

So ist es zu erklären, daß sich in der Frage der freigeistigen
Jugenderziehung zwischen den tschechischen und den deutschen
Freidenkern ideologische Differenzen ergaben. Auch die intellektuellen

Mittelschichten waren in beiden Lagern verschieden
eingestellt. Die Tschechen holten nach dem Umsturz 1918 eine
Entwicklung nach, die in Deutschland längst vorüber war, nämlich
jene Periode des freigeistigen Bürgertums, das — auf dem Boden
der liberalen Aera erwachsen — sich zum wissenschaftlichen Atheismus

bekannte. Da haben wir die Erklärung dafür, daß nach 1918
so viele tschechische Intelligenzler — noch — freigeistig orientiert
waren, was sich auch in der großen Zahl tschechischer konfessionsloser

Lehrer manifestierte. In Deutschland hingegen bekannte sich
nach 1918 ein erheblicher Teil des einst freisinnigen Bürgertums
zur politischen Reaktion, da es sich — bei ständig sinkender
Profitrate — in seinen Privilegien bedroht fühlte. Von diesem
ideologischen Umlageruiigsprozeß konnte auch die Freidenkerbewegung
in Deutschland auf die Dauer nicht unberührt bleiben. Es setzte
sich dort immer mehr die Ueberzeugung durch, daß die rationalistische

Aufklärung nicht genüge, um die geistige Befreiung der
Menschheit herbeizuführen, daß vielmehr nur die Umgestaltung
des sozialen Fundaments der Gesellschaft die Voraussetzung für
eine künftige religionsfreie Kultur schaffen könne.

Das ist nun auch der Sinn der sogenannten «Lebenskunde», die
von dem unmittelbaren Erfahrungskreis des Kindes ausgeht und
durch gesellschaftliche Tatsachenkenntnis zu gesellschaftlicher
Werterkenntnis führt. Die «Laienmoral» aber, die sich an das Muster

des französischen staatlichen Moralunterrichts hält, rückt den
Gedanken der menschlichen Humanität in den Vordergrund der
Betrachtung. Dieses Beispiel, das der unmittelbaren Praxis der
Freidehkerbewegung entnommen ist, zeigt deutlicher als irgendeine
theoretische Analyse, wie sehr unsere Tätigkeit soziologisch
bedingt ist. Es ist ein weiter Weg, der von den ersten Anfängen einer
antikirchlichen Massenbewegung bis zu jenen Richtlinien der FVS.
führt, mit denen ich meine Ausführungen begonnen habe.

Der sozialistische Flügel der Freidenkerbewegung stand
programmatisch voll und ganz auf dem Boden der soziologischen
Religionskritik, womit jedoch nicht gesagt ist, daß er in der Agitation
und Propaganda auf die anderen Methoden der freigeistigen
Aufklärung verzichtete. Immerhin war eine gewisse Politisierung
unserer Bewegung unvermeidlich und es kam infolgedessen sogar
vorübergehend zu einer Spaltung in unseren Reihen (1925), die aber
seither wieder rückgängig gemacht wurde und zwar — wie ich es

sehe — hauptsächlich deshalb, weil die politisierte Freidenkerbewegung

bei den sozialistischen Parteien nicht jene Unterstützung
fand, die sie erhofft hatte. (Die Sozialdemokratie vertrat nach wie
vor den Grundsatz «Religion ist Privatsache» und die kommunistische

Partei, die seither viel opportunistisches Wasser in ihren
revolutionären Wein gegossen hat6, war nicht imstande, die links
orientierten Sozialdemokraten zu sich herüberzuziehen, wie sie

beabsichtigt hatte. Heute gibt es wieder nur eine einzige
Freidenker-Internationale, der auch die «Gottlosen» der Sowjetunion
angehören.)

Jedenfalls hat sich im Laufe der Entwicklung bei den
Freidenkern die Erkenntnis durchgesetzt, daß sich durch rationalistische

Aufklärung allein die Machtposition der Kirche nicht erschüttern

lasse; vielmehr wird die freigeistige Weltanschauung sich erst
im Rahmen einer neuen Wirtschaftsordnung durchsetzen lassen
und es ist daher nur folgerichtig, wenn in den Zielsetzungen der
FVS. diese neue Gesellschaftsordnung ins Auge gefaßt wird. Damit
ist aber nicht gesagt, daß wir auf die Revo'lutionierung des Geistes
verziehten sollen, denn diese ist bis zu einem gewissen Grade ein
Wegbereiter der angestrebten Zukunft. Die wichtigste historische
Triebkraft ist und bleibt der Mensch und darum erfordert der
Kampf um eine bessere Zukunft die «Arbeit des Menschen am
Menschen» (Karl Marx). Zu dieser Arbeit gehört — nicht an letzter

Stelle — die geistige. Aufklärung.
Die Agitation kann der Argumentation nicht entraten; diese muß

sich aber — soll sie wirksam werden — jeweilig nach der geistigen
Reife der Menschen richten, an die wir uns mit unserer
Aufklärungsarbeit wenden. Es gibt Bevölkerungssdhichten, die noch kaum
die mittelalterliche Mentalität überwunden haben; hier wird man
eher durch Tatsachen als durch Glaubenskritik überzeugen. Vor
allem ist der Mißbrauch der Religion zu politischen Zwecken zu
entlarven. Ist einmal der Glaube an die Kirche erschüttert, dann
möge die Religionskritik einsetzen, um den Boden für den freien
Gedanken zu bereiten.

Nur dürfen wir die Bedeutung der rationalistischen Aufklärung
nicht überschätzen. Für eine bestimmte intellektuelle Mittelschicht
mag das die richtige Methode sein, aber eines schickt sich nicht für
alle. Stärker als jede verstandesmäßige Logik wirkt die Logik der
Tatsachen, die von außen her an die Menschen eine gewisse
Aufklärung heranträgt. Da ist vor allem der technische Fortschritt zu
nennen, der aufklärend wirkt. Die Elektrifizierung des Dorfes
bedeutet nicht nur eine Steigerung der Produktion, sondern auch

— vergleichsweise gesprochen — eine Elektrifizierung der menschlichen

Gehirne. Ein Bauer, der mit einem Traktor arbeitet, denkt
anders als ein Bauer, der mit einem Ochsen pflügt. Für den primitiven

Bauer ist Gott ein Produktionsfaktor, denn Gott läßt — nach
seiner Ansicht — das Getreide wachsen und gedeihen; in diesem
Sinne darf man den künstlichen Dünger als einen Schrittmacher
des Atheismus bezeichnen. Auch das landwirtschaftliche Kollektiv
befreit den einzelnen Bauer von jenem engherzigen Egoismus, der
in dem bekannten, an den heiligen Florian gerichteten Stoßgebet
zum Ausdruck kommt.

Nicht zu vergessen: Die wirtschaftspolitische Macht der Kirche
wird durch die Bodenreform gebrochen und man begreift, daß
diese von der Kirche gefürchtet und heftig bekämpft wird. (In
Oesterreich hat kürzlich eine Bischofskonferenz beschlossen, einen
Teil des kirchlichen Grundbesitzes zu Siedlungszwecken zur
Verfügung zu stellen, um einer drohenden Bodenreform vorzubeugen.)
AuCh die modernen Sozialisierungsibestrebungen erwecken das

Mißvergnügen der Kirche; sie weiß: Wo die soziologischen
Voraussetzungen der Religion fehlen, da fehlen auch die psychologischen
Wurzeln des Glaubens. William Clayton, der Mann hinter dem
Marshall-Plan, der gewiß kein Marxist ist, soll einmal gesagt haben:
«Produktionstechniken sind stärker als Ideen.» (Vgl. «Die Welt-
woc'he» vom 11. Juli 1947.) Wir wollen den Gedanken etwas
vorsichtiger formulieren: Mit den Produktionsbedingungen ändern sich
die Ideen der Menschen, also auch deren religiöse Vorstellungen.
Eine Einsicht, die sich in Freidenkerkreisen anscheinend noch nicht
genügend durchgesetzt hat; sie zu fördern war der Hauptzweck
meines Referats. Die ökonomische Entwicklung schafft die
Vorbedingungen für eine künftige sozialistische Wirtschaftsplanung.
und damit zugleich die Voraussetzung für ein von der religiösen
Zwangsneurose freies Denken.

6 Am 11. Juli 1947 sprach im Radio Wien (in der Sendereihe «Stimme
der Zeit») ein Vertreter der KP zu dem Thema «Kommunismus und
Christentum». Entgegen der marxistischen Auffassung, die August Bebel
einst auf eine vielzitierte Formel gebracht hat («Christentum und
Sozialismus stehen einander gegenüber wie Feuer und Wasser») und die ich
in meiner (auch ins Russische übersetzten und im Verlag «Atheist» in
Moskau erschienenen) Schrift «Jesus oder Karl Marx?» (Wien 1924, Verlag

Rudolf Cerny) näher ausgeführt habe, vertrat der opportunistische
Redner die Ansicht, daß alle gläubigen Christen sich ruhig zum
Kommunismus bekennen dürfen, da dieser nichts anderes anstrebe als einst
das Urchristentum.


	Zur Soziologie der Freidenkerbewegung

