
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 31 (1948)

Heft: 9

Artikel: Ueber Schicksal und Zufall (Fortsetzung und Schluss)

Autor: Stebler, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409859

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


66 DER FREIDENKER Nr. 9

chen werden. Waren sie nicht viel eher leuchtende Träger des

großen Menschheitsgedankens, Träger wahrer Kultur, wahren
Fortschritts, und Kämpfer für Wahrheit und Gerechtigkeit?

Ueber die Auffassung, daß erst der Glaube zu wahrer Menschlichkeit

führt, läßt sich mit Recht diskutieren. Sind denn die
Menschen durch den Glauben besser und menschlicher geworden?

Wieviel hätte doch z. B. der zivilisierte und gläubige
Mensch von den heidnischen Naturvölkern zu lernen!

Lastet die Schuld an den grauenhaften Blutbädern der
Inquisition, der Hexenverbrennungen, der Kreuzzüge, der
Witwenverbrennungen, auch auf den Schultern der Atheisten?
Wer oder was ist verantwortlich für den Tod dieser Millionen?

Hat der Glaube bis heute zur Erfüllung der zwingendsten
Forderung, zum Vegetarismus geführt?

Kann es ferner wirklich wesentlich sein, ob der Mensch eine
unsterbliche Seele hat? Wobei gerade gesagt werden muß, daß,

wenn dem so wäre, dieses Attribut auch andern Lebewesen
zugestanden werden müßte. Wo bliebe sonst die Gerechtigkeit?

Kann es von ausschlaggebender Bedeutung sein, daß unser
Leben auf diesem Planeten nur eine kurze Entwicklungsphase
in einem viel größeren Daseinsplan sein soll? Gestalten wir
damit das Diesseits glückhafter? Ist es nicht viel eher so, daß wir
gerade mit dem Jenseits-Glauben einen verderblichen Egoismus

züchten, indem jeder Mensch zuerst für sein eigenes
Seelenbeil besorgt sein will?

«Sinn und Zweck des Lebens sind im Leben selbst begründet.

Die große Verirrung der christlichen Kirche liegt gerade
darin, daß sie den wahren Sinn des Lebens aus dem Diesseits

verdrängt, ihn in das unwirkliche Traumleben eines übersinnlichen

Jenseits verlegt. Ist es nicht dieselbe eine Urkraft, die
das Leben der Pflanze, des Tieres, des Menschen hervorbringt?
Pflanze und Tier erfüllen den Zweck dires Lebens, ohne das

Gewebe ihres Seins über die Wirklichkeit hinaus in die
Bereiche einer physikalisch nicht mehr faßbaren Welt zu spinnen.

Niemand von uns glaubt, daß eine verwelkte Blume,
entwurzelt, dem Erdreich entzogen, irgendwo im unendlichen
Raum zu einer entkörperten Fortexistenz auferstehen werde.
Niemand von uns glaubt, daß ein von der Flamme verzehrter
Falter zu einem neuen, substanzlosen Leben auferwachen werde.

Einzig dem in seiner heißen Lebensgier unersätdichen
Menschen ist es vorbehalten, immer wieder neu beginnen zu wol-

Die Prophylaxe des Verbrechens
Bei vorkommenden Verbrechen nahm in ältester Zeit der

Verletzte oder seine Sippe Rache an dem Täter; das war teilweise unter
religiösen Vorstellungen eine gesellschaftliche Pflicht. Auch heute
ist ja die Blutrache, religiös oder mystisch begründet, bei vielen
außereuropäischen Völkern noch herrschende Sitte. Gotteslästerung
wurde bekanntlich bei den alten Israeliten mit dem Tode durch
Steinigung bestraft, und auch späterhin erklärte der Staat entsprechend

dem Gefühl von Volk und Priesterschaft den Täter für vogelfrei,

und seine Hinrichtung wurde vollzogen als wohlgefälliges
Opfer für die Gottheit, um nicht das ganze Land oder Volk der
göttlichen Rache preiszugeben. An diese sakralen, im religiösen
Bewußtsein wurzelnden und in «heiligem» Zorn vollzogenen Strafen
erinnern noch die heutigen Gesetzesbestimmungen gegen sog.
«Religionsvergehen», staatliche Strafnormen, die erlassen sind zum
Schutz der Religion, der Religionsgesellschaften, ihrer Einrichtungen

und Gebräuche. So bedroht ja auch das geltende schweizerische
Strsfreeht mit Strafe die öffentliche, ärgerniserregende Gotteslästerung,

die öffentliche Beschimpfung der christlichen Kirchen und
anderer Religionsgesellschaften.

Es bedurfte einer vielhundertjährigen Kulturentwicklung, bis
sich in der Auffassung und Beurteilung des Verbrechens grundsätz-

len.» (Hans Huber.) Im Diesseits sollen Liebe und Güte sich
erfüllen. Weder der Glaube an überirdische Kräfte, noch das
Wunschbild eines ewigen Reiches können Garanten wahrer
Menschlichkeit sein. Nur das Wissen um die große
Verantwortung und Verpflichtung unserer Umwelt gegenüber kann
dazu führen. In der selbstlosen Erfüllung dieser Verantwortung,

der großen ediischen und moralischen Verpflichtung als
Mensch, liegt unsere große und schwere Aufgabe, und keiner
ist zu gering, um Wegberedter zu sein. Nicht was man glaubt
und nicht was man weiß, ist entscheidend, aber wie man lebt,
seinem Menschsein gerecht wird; in der positiven, selbstlosen
Tat jedes einzelnen Menschen liegt das Heil, liegt Sein oder
Nichtsehi der Welt.

Mit der Erfüllung dieser Forderung verliert auch der Tod
seinen Stachel. Das glückhafte Bewußtsein eines wahrhaftig
erfüllten Lebens mildert den Schmerz des Abschieds und läßt
uns frei von Angst und mit reinem Herzen dem Unerforschlichen

entgegenblicken, was auch immer nachher kommen
möge. Georg Aeschlimann.

Ueber Schicksal und Zufall
Yon Jakob Stebler

(Fortsetzung und Schluß.)

Genau so verhält es sich mit dem Schicksal. Es ist sehr
verständlich, daß der Mensch sich von ihm loszukaufen versucht.
Und es gibt auch Instanzen, bei denen wir uns um gutes Geld
loskaufen können; wenn wir den Eindruck haben, das Schicksal

meine es ungnädig mit uns oder wir hätten irgend etwas auf
dem Kerbholz, das den höheren Richter ungnädig stimmen
könnte, so versuchen wir es eben mit Bestechung.

Was gibt es nicht alles für Schicksalsschläge Schläge zu kriegen,

ist eine unangenehme Sache und der Mensch ist im
allgemeinen empfänglicher für Liebkosungen, das Schicksal aber
schlägt und haut und prügelt drauflos genau wie die rächende
Gottheit, von der es abstammt. Oder haben wir schon mal
davon gehört, daß uns das Schicksal liebkost? Oder haben wir
von einem erfreulichen Schicksal gehört? Nein, da ist nichts
als Knute und Verdammung, Heulen und Zähneknirschen, und

liehe Wandlungen vollzogen. Während die katholische Auffassung
in Uebereinstimmung mit der klassischen Strafrechtsschule
hinsichtlich des Strafzwecks heute noch zäh am Gedanken einer
gerechten, die Rechtsordnung bewährenden Vergeltung und Sühne
festhält und Ziele wie Besserung und Abschreckung des
Rechtsbrechers mehr nur nebenbei erstrebt, verlegt die neuere Kriminologie

als Lehre von den Erscheinungen, den Ursachen und der
Bekämpfung des Verbrechens den Akzent mehr und mehr auf
verhütende und vorbeugende Maßnahmen, und es treten im
Zusammenhang mit der Strafrechtsreform an Stelle von brutalen und nur
um der Vergeltung willen zu verhängende Strafen immer mehr
Anordnungen, die der sozialen Wiedereingliederung des besserungsfähigen

Rechtsbrechers dienen (Erziehungsstrafen) oder die
dauernde Verwahrung des unverbesserlichen Kriminellen bezwecken,
ohne damit ein besonderes Uebel zufügen zu wollen. Nicht mehr
Glaubensvorstellungen oder Affekte des Zornes und der Rache sind
in dieser neueren Kriminalpolitik maßgebend, sondern sie fußt auf
dem Aufschwung und den Einsichten der empirischen Wissenschaften

wie Biologie, Psychologie, Psychiatrie, Soziologie, Hygiene und
Statistik. Wie sehr die Forschungen auf diesen Wissenschaftsgebieten

für die Bekämpfung der Verbrechen schon heute von Bedeutung

sind und für die Zukunft noch viel wichtiger werden müssen
— da die notwendigen Maßnahmen heute erst zu einem kleinen
Teil verwirklicht sind — kommt einem besonder« deutlich zum



Nr. 9 DER FREIDENKER 67

die ganze Begriffswelt der christlichen Prügelpädagogik tobt
sich hier aus.

Warum?
Das liegt ganz in der Natur der Dinge. Das Schicksal ist eines

jener Mittel, mit denen man den Menschen zur Demut erzieht,
mit dem man ihn vor sich selbst erniedrigt, mit dem man ihm
die nötige Ergebung vor der höheren Instanz beibringt und ihn
auf die Bußbank zwingt. Demut vor dem höheren Wesen, das

allein über unser Tun und Lassen bestimmt, Ergebung in alles,

was uns das Leben verbittert, Nichtaufmucken gegen das Tun
und Treiben jener, deren Geschäfte wir mit dieser Demut und
Ergebung machen sollen. Schicksal ist verknüpft mit Not und
Krankheit, mit Tod und Teufel ; wenn der Mensch stirbt, so ist
es Schicksal ; was aber ist es, wenn er geboren wird Das Sterben

aber ist schließlich nur eine andere Form des Geborenwerdens,

es ist sogar das einzige, von dem wir bestimmt wissen,'
daß es kommen wird ; es ist ein Naturgesetz, aber selbst dieses

Naturgesetz eignet sich dazu, an den Karren der christlichen
Schwermut und Düsterkeit gespannt zu werden.

Nun könnten wir ja sagen : das alles ist uns gleichgütig. Was
kümmert es uns, wie sich die andern mit ihrem Schicksalsbegriff

herumschlagen und wie sie mit ihm fertig werden. Aber
dieses Schicksal hat nicht bloß eine religiöse Bedeutung, es

spielt auch auf sozialpolitischem Gebiet eine verhängnisvolle
Rolle.

Ergebung in das Schicksal ist, was seine Erfinder und die
hinter ihnen stehenden interessierten Kreise von der Masse

wollen. So wird sie gefügig, so wird sie willfährig, so zettelt sie
keine Revolutionen an, so fällt es ihr nicht ein, für ihre
Menschenrechte zu kämpfen, nein, sie legt ganz einfach gottergeben
die Hände in den Schoß und denkt: da kann man eben nix
machen.

Sich auflehnen gegen etwas, das uns einfach vorbestimmt ist?
Unsinn. Hübsch brav bleiben und denken: der Herr hat's
gegeben. Der Begriff, den sich die Masse vom Schicksal macht,
läßt sich gewinnbringend verwerten. Wenn einmal alle Völker
lammfromm und schicksalsergeben sind, dann lassen sie sich
mit Vergnügen weiter ausbeuten und für Zwecke mißbrauchen,

die nicht die ihren sind, es fällt ihnen nicht ein, gegen
ihre Unterdrücker aufzustehen, um ihr eigenes Leben selber
und menschenwürdig zu leben, sie sagen zu allem ja, sie las-

Bewußtsein bei der Lektüre des neuen Werkes, das H. Meng, der
Professor für Psychohygiene an der Universität Basel, unter
Mitwirkung mehrerer Fachleute soeben herausgegeben hat.* Da das
Verbrechen eine allgemein verbreitete- Tatsache ist, ganz besonders
in Kriegs- und Nachkriegszeiten, die weit und tief ins soziale Leben
eingreift, ist es wohl gerechtfertigt, auch unsere Leser auf diese
Veröffentlichung hinzuweisen, die ganz im Sinne unserer
Weltanschauung zum Kampf gegen diesen sozialen Schaden aufruft.
Sechs bekannte Autoren, die auf den in Betracht kommenden
Gebieten seit Jahrzehnten wissenschaftlich und praktisch gearbeitet
und zahlreiche Erfahrungen gesammelt haben, vereinigten sich mit
dem Herausgeber, um die mannigfachen und aktuellen Probleme
der zunehmenden Kriminalität zusammenfassend darzustellen und
auf Grund ihrer Erfahrungen die Möglichkeiten der Verhütung de«
Verbrechens aufzuzeigen. So berichtet S. Frank als Nervenarzt über
Erfahrungen, die er mit Kriminellen in ambulanter Therapie
machte, A. Kielholz, der frühere Leiter der aargauischen Heilanstalt
Königsfelden, über die Verhütung von Verbrechen bei Psychosen
und Perversionen. C. A. Loosli, der temperatmentvolle Anwalt der
Verdingkinder und Pflegekinder, erörtert die Voraussetzungen
einer modernen Anstaltsreform; Paul Reiwald, Dozent für Sozial-

* H. Meng, Die Prophylaxe des Verbrechens. Basel, Benno Schwabe
& Co., 1948. 568 S. Großoktav. Gebunden Fr. 34.—.

sen sich willig auf jede Schlachtbank führen, weil sie überzeugt

sind: alles, was uns widerfährt, ist vom Schicksal so
gewollt und da hat es keinen Sinn, sich dagegen aufzulehnen.

Das ist Fatalismus in Reinkultur. Das ist der Grund des
Stillstandes der Menschheit, der Kultur. Es gab immer Kriege, folglich

wird es immer wieder Kriege geben, sagt der Fatalist. Dabei

vergißt er darüber nachzudenken, daß es gerade seine eigne
passive Einstellung, sein kritikloses Hinnehmen alles dessen,

was zu Katastrophen führen muß, ist, die Kriege überhaupt
möglich macht. Auf der andern Seite weiß man das; deshalb
wird der Fatalist in Reinkultur liebevoll gezüchtet.

Im einzelnen: hat es noch einen Sinn, für bessere

Arbeitsbedingungen, für einen höheren Lohn, für kulturellen Aufstieg
zu kämpfen, wenn doch irgend etwas wie ein Damoklesschwert
über uns hängt, das damit nicht einverstanden ist? Nein, das

überläßt man den bösen Kommunisten, die sich vermessen, mit
dem Kopf durch die Wand des Schicksals zu rennen.

Das Schicksal ist der Hemmschuh am Aufstieg der Menschheit.

Es wirkt lähmend auf alle Entschlußkraft: was soll ich
schon dies und jenes unternehmen, was soll ich mich aus den
und jenen Ketten befreien, wenn es doch das Schicksal
vielleicht anders beschlossen hat? Sonderbarerweise hat es das

Schicksal immer so beschlossen, wie es einer gewissen Kaste
oder Klasse nützt, aber das merkt der Mensch im allgemeinen
ja nicht. Ein Kollege von der Feder, der zwar nicht Freidenker,
aber doch einigermaßen aufgeklärt ist, hat die Sache einmal
so umschrieben: Das Schicksal ist nichts anderes als die Summe,

unserer Dummheiten.
Daß diese Dummheiten von ihren Nutznießern besonders

liebevoll gehätschelt werden, braucht man nicht weiter zu
betonen. Wir müssen uns also bewußt sein, daß der Schicksalsbegriff

nicht eine Erfindung ästhetisierender Weltschmerzliteraten

ist, sondern ganz einfach eine andere Art von Mausefalle.

Wir lehnen ihn deshalb nicht nur gefühls-, sondern auch

verstandesmäßig ab, und weil wir in ihm den schärfsten Feind
des Fortschrittes erblicken.

Nun möchte ich mit einigen Beispielen Zufall und Schicksal
einander gegenüberstellen. Der Zufall, das werden wir sofort
inne, ist um einige Schattierungen menschenfreundlicher als
das Schicksal. Man spricht ja wohl auch von einem unglücklichen

Zufall, aber von einem tragischen, harten oder unerbitt-

psychologie an der Universität Genf, verbindet die Funde seiner
eigenen Forschungen als Strafrechtler und Massenpsychologe mit
den Ergebnissen der internationalen Publikationen. A. Répond,
Präsident des «Schweizerischen Nationalkomitees für geistige
Hygiene» und langjähriger Anstaltsleiter, überblickt 6eine Erfahrungen

mit der Psychotherapie jugendlicher Diebe und Betrüger und
Elisabeth Rotten schreibt über Probleme des Jugendstrafrec'hts.
Prof. Meng, der Herausgaber, entwickelt Vorschläge zur Prophylaxe
von Verbrechen, Verwahrlosung und Krieg als Verbrechen und
versucht, die Grundlagen einer Präventivhygiene aufzuzeigen.

So ist hier aus vereinten Kräften ein Werk entstanden von hoher
kultureller Bedeutung; die kulturelle Stufe eines Staates hängt ja
weitgehend davon ab, in welchem Maße es gelingt, die Kriminalität
auf ein Minimum zu reduzieren. Die Verbrechensbekämpfung ist
Aufgabe einer jeden Staatsordnung, und daher sei Erziehern,
Soziologen, Politikern und Juristen überhaupt allen, die sich mit dem
Menschen und seiner Führung befassen, das Studium von Mengs
«Prophylaxe des Verbrechens» nachdrücklich empfohlen. Das
reichhaltige, mit 17 Abbildungen und sorgfältigem SaCh- und Autorenregister

ausgestattete Werk wird ihnen allen wertvollste Hilfe bieten

und Wege weisen, die bisher noch nicht begangen worden sind.

H. G.



68 DER FREIDENKER Nr. 9

liehen Zufall weiß auch die schwärzeste Fama nichts zu berichten.

Zufallsschläge sind unbekannt. Es gibt auch keinen
unabwendbaren ZufaU und hier offenbart sich der ganze schwarze

Hintergrund der Schicksalstheorie: sie beruht darauf, daß man
dem, was uns vorbestimmt ist, nicht entrinnen kann.

Wenn wir gut aufpassen, so fällt uns hier wieder auf, daß es

sich bei diesem Entrinnen um einen durchaus negativen
Begriff handelt. Entrinnen wollen heißt doch, sich von etwas

Unangenehmem, Widerwärtigem befreien wollen, einem Zustand

entfliehen, der uns unerträglich scheint, sich aus dem
Bedrückenden ins Freie, Helle, Schöne retten wollen. Bewußt
wird das Schicksal also als die böse, schwarze, feindliche Macht
dargestellt. Mit dieser Macht aber sollen wir uns abfinden, uns
versöhnen, sollen uns ergeben bis Unabänderliche, aus dem es

kehl Entrinnen gibt. Es ist einfach gesetzwidrig.
Anderseits fällt es niemandem ein, dem Zufall entrinnen zu

wollen. Es hindert uns daran zwar keine höhere Macht, aber es

hätte einfach keinen Sinn, weil der Zufall uns eben doch sehr

Angenehmes bringen kann, das wir uns gerne gefallen lassen.

Wir haben also die Möglichkeit abzuwarten, was uns der
Zufall bringt und es ist bestimmt angenehmer, auf etwas
Ungewisses zu warten als auf ein Gewisses, von dem man weiß, es

wird uns Unheil bringen.
Dasselbe trifft zu auf die Vorbestimmung. Um das Nichtent-

rinnenkönnen plausibel zu machen, braucht man die
Vorbestimmung. Es scheint nun zwar denkbar, daß es auch eine gute
Vorbestimmung gibt, umso widerspruchsvoller ist dann die
Warnung, man werde ihr nicht entrinnen. Wenn mich irgendwo

ein großes Glück erwartet, habe ich doch keinen Anlaß, vor
diesem Glück zu fliehen.

Aber die Schicksalsstrategen denken dabei weniger ans Glück
als an den bewußten Ziegelstein. Wenn mir dieser Ziegel auf
den Kopf fällt, so ist es nicht nur Schicksal, so ist es auch
Vorbestimmung. Ich kann dem Ziegel ausweichen wie ich will, er
hat's nun einfach auf mich abgesehen. Er wartet darauf, mir
auf den Kopf zu fallen, und das Schlimmste daran ist, daß ich
gar nicht weiß, wo sich dieser Ziegel überhaupt befindet, daß
ich nicht weiß, um welches Haus ich einen großen Bogen
machen muß, um dem Schicksal zu entgehen.

Nun ist aber das eine sonderbar: diese Vorausbestimmung
funktioniert immer erst dann, wenn das Unglück geschehen

Es spricht Jean Meslier:
Gott selber, wenn es einen Gott gäbe, würde nicht frei sein:

daher die Nutzlosigkeit jeder Religion
Die Welt ist eine notwendige Ursache, äffe Wesen darin sind

miteinander verbunden und können nicht anders handeln, als wie sie

tun, so lange sie von denselben Ursachen bewegt werden und mit
denselben Eigenschaften versehen sind. Gehen ihnen Eigenschaften
verloren, so müssen sie notwendig auf andere Art und Weise
handeln.

Gott selber, wenn wir einen Augenblick seine Existenz zugeben,
könnte nicht wie eine freie Ursache betrachtet werden; wenn es

einen Gott gäbe, müßte seine Handlungsweise notwendig durch die
zu seiner Natur gehörigen Eigenschaften bestimmt werden. Nichts
würde imstande sein, ihn zu hindern oder seinen Willen zu ändern.
Dieses angenommen, sind weder unsere Handlungen, noch unsere
Gebete, noch unsere Opfer imstande, seinen unveränderlichen Gang
oder seine unwandelbaren Absichten zu hindern oder zu ändern;
daraus muß man folgern, daß alle Religion vollkommen nutzlos ist.

Der Glaube schlägt nur in schwachen, unwissenden oder trägen
Geistern Wurzel

Die Schüler des Pythagoras schenkten der Lehre ihres Meisters
unbedingten Glauben. «Er hat es gesagt» war für sie die Lösung

ist. Hat sich also der Ziegel glücklich meinen Kopf als Landeplatz

ausgesucht, so sagen mir Tausende von Christen: dieser
Tod war deine Vorausbestimmung. Sie wissen auf einmal sehr

genau, wie diese Vorausbestimmung aussieht.
Vorher aber sagt mir kein Mensch etwas davon, und das ist

nicht nett. Kein Mensch sagt mir: dir ist dies und jenes Schick,
sal bestimmt; nachher aber sagt er: es war dir bestimmt. Wäre
es von diesen Leuten nicht etwas menschenfreundlicher, mit
ihrer Weisheit so rechtzeitig herauszurücken, daß ich mich
vorsehen kann? Was sie nachher gewußt haben wollen, hätten
sie doch vorher schon verraten können. Warum taten sie's

nicht? Die Antwort können wir uns ersparen.
Glücklicherweise gibt es keine Vorausbestimmung des

Zufalls. Es gibt keinen selbstverschuldeten Zufall, so wie es ein
selbstverschuldetes Schicksal gibt, und das gereicht uns zum
Trost. Auch hier wieder : der Begriff Selbstverschulden deutet
wiederum auf etwas Düsteres, Lebensfeindliches hin. Oder fällt
es jemandem ein, von einem selbstverschuldeten Glück zu
sprechen!?

Der Gläubige lebt also in steter Angst vor dem Schicksal, das

ihn treffen könnte; der Ungläubige braucht sich um den Zufall
keine Sorgen zu machen. Er ist nicht in ein unnatürliches
Schuldgefühl verstrickt, unnatürlich deshalb, weil es sich ja
nicht auf die eigene Schuld bezieht, sondern auf die Sünden
der Väter bis ins soundsovielte Glied, auf die Erbsünde, und es

ist ein verdammt unbehagliches Bewußtsein, daß wir
möglicherweise mit einem Ziegel auf den Kopf dafür büßen müssen,

daß vor vielen tausend Jahren jemand in den falschen

Apfel biß.
Schicksal heißt Hemmung. Die Christen überlassen alles dem

Schicksal. Im Gegensatz zu ihnen sind wir verpflichtet, nichts
dem Zufall zu überlassen; das führt zur Gleichgültigkeit. Der
Zufall ist vielfach eine Ausrede. Wenn wir uns etwas vornehmen

und dann das Vorgenommene nicht durchführen können,
sei es aus Bequemlichkeit oder aus anderen Gründen, so schieben

wir gerne den Zufall vor, genau so wie die andern das

Schicksal; grundsätzlich aber begehen wir damit den gleichen
Fehler, den wir ihnen vorwerfen. Wir wälzen ganz einfach die
Verantwortung ab.

Wenn uns etwas gerät, so ist es immer das eigene Verdienst,
wenn uns etwas mißrät, so hat der Zufall seine Hand im Spiel.

aller zweifelhaften Fragen. Die Mehrzahl der Menschen benimmt
sich mit ebenso wenig Vernunft. In Sachen der Religion wird ein
Pfarrer, ein Priester, ein unwissender Mönch zum Meister der
Gedanken. Der Glaube unterstützt die Schwäche des menschlichen
Geistes, für welchen der Fleiß gemeiniglich eine sehr schwere
Arbeit ist; es ist bei weitem bequemer, sich auf andere zu verlassen,
als selber zu prüfen; da die Prüfung langsam und schwierig ist,
mißfällt sie ebenso sehr den stupiden Unwissenden als den zu
lebhaften Geistern: dies ist unzweifelhaft die Ursache, weshalb der
Glaube so viele Anhänger auf der Erde findet.

Je weniger Aufklärung und Verstand die Menschen besitzen, je
mehr Eifer zeigen sie für ihre Religion. In allen religiösen Partei-
ungen zeigen die Frauen, durch ihre Führer aufgehetzt, einen sehr
großen Eifer für Meinungen, von denen sie augenscheinlich keinerlei

Begriff haben. Bei religiösen Streitigkeiten stürzt sich das Volk
wie ein wildes Tier auf alle, gegen welche ihre Priester es anreizen.
Eine große Unwissenheit, eine grenzenlose Leichtgläubigkeit, ein
sehr schwacher Kopf, eine überschwengliche Phantasie, das sind
die Materialien, aus welchen die Frömmler, Eiferer, Fanatiker und
die Heiligen gemacht werden. Wie kann man Menschen zur
Vernunft bringen, welche kein anderes Prinzip haben, als sich führen
zu lassen und niemals zu prüfen? Die Frommen und das Volk sind
in den Händen ihrer Führer Automaten, welche sie nach ihrem
Belieben lenken.



Nr. 9 DER FREIDENKER 69

Die Absicht war gut und edel, aber ein dummer Zufall hat 6ie

durchkreuzt. Genau wie auf der Gegenseite, wo immer das

Schicksal schuld ist, wenn eine Sache mißlingt. Wenn wir besser

sein wollen als die andern, so dürfen wir nicht ihre Fehler
begehen, auch nicht unter einer anderen Begriffbestimmung.
Vom Wort bis zur falschen Begriffsbildung ist es nur ein kleiner

Schritt; Bequemlichkeit bleibt Bequemlichkeit, nenne man
sie nun Zufall oder Schicksal.

Wir dürfen aber keine bequemen Menschen sein. Wir dürfen
nicht bequem sein für uns, noch viel weniger für den Gegner.
Nur die unbequemen Gegner geben einem zu schaffen. Unbequem

aber ist der Gegner, der nicht die gleichen Fehler, die er
dem anderen vorwirft, selber begeht. Das berechtigt ihn, zu
seiner Sache zu stehen.

Damit es aber wirklich seine Sache ist, darf er kein
gegnerisches Gedankengut hereinschmuggeln und ihm einen andern
Namen geben. Er darf nicht Zufall sagen und Schicksal denken.
Er muß darnach trachten, innerlich so frei zu werden, daß ihm
auch eine Verkettung unglücklicher Umstände nichts anhaben

kann, daß er ihr gefestigt gegenübersteht und vor den

Widerwärtigkeiten des Lebens nicht zusammenklappt. Dann braucht
er auch keinen Zufall zu fürchten.

Schicksal ist die Ausdrucksform der glaubensgebundenen
pessimistischen Weltanschauung. Die Weltanschauung, die wir
ihr gegenüberstellen, heißt ganz einfach: Nlichtschicksal. Der
Ziegel auf dem Dach, der eines Tages herunterfallen könnte,
darf für uns kein Druck sein. Wir müssen ganz einfach unser
möglichstes tun, ihn am Herunterfallen zu verhindern. Ich
denke dabei nicht an den einzelnen Ziegel. Ich denke an die

Ziegel, die massenhaft heruntergefallen sind während des Krieges,

und die wieder massenhaft herunterfallen werden, wenn
es wieder einmal so weit sein wird. Es gibt genug finstere
Mächte, die daran arbeiten.

Nun ist der einzelne Mensch immerhin so weit, diesen Ziegelregen

nicht ohne Widerspruch entgegenzunehmen. Also muß er
dim plausibel gemacht werden. Und was wir heute in allen
Zeitungen bis zum Ueberdruß lesen, das ist die Beeinflussung der
Geister im Sinne einer neuen «schicksalhaften» Auseinandersetzung

der Völker, damit die Nutznießer des Krieges von
neuem ihre fetten Geschäfte machen können. Bloß sagen sie

das nicht. Und leider merken es die meisten nicht und plappern

das dümmste Zeug gedankenlos nach.

Drehen wir die Sache um: wenn einmal keine Gefahr mehr
bestünde, daß ein Ziegel vom Dache fällt, so würde der
Schicksalsbegriff ein wenig Boden verlieren. Das darf nicht sein.
Deshalb ist man ausgiebig bestrebt, diesen Ziegel so zu lockern,
daß er eines Tages ganz einfach herunterfallen muß. Damit
bestätigt er die Theorie und das Volk sagt nachher : wie wundervoll

haben unsere Propheten wieder einmal recht behalten
Und wenn dann Profite und Dividenden und Kriegsgewinne,

mit einem Wort, das Vaterland gerettet und die Massengräber

gefüllt sind, dann merkt das Volk, daß da irgend etwas nicht in
Ordnung war. Um es zu beruhigen, hängt man dann einige der
Verantwortlichen auf, wohlverstanden immer von jener Partei,
die den Krieg verloren hat; die eigenen braucht man, um den

nächsten Krieg vorzubereiten.
Das Ganze nennt man Schicksal, und die Menschen fallen

immer wieder darauf herein. Durch Zufall ist noch nie ein Krieg
ausgebrochen.

Vernunft oder Verrücktheit, das ist hier die Frage. Als
Optimisten sagen wir : durchsetzen wird sich das, was echt ist. Leider

ist auch die Verrücktheit echt,

Die Neuorientierung
in der Tschechoslowakei und ihr

Verhältnis zum Kultus
In den letzten Monaten ist in der Struktur des

tschechoslowakischen Staates eine große Veränderung vor sich gegangen.

Die Leser des «Freidenker» wird vor allem das Verhältnis

des neuen Staates zu den Kirchen interessieren. Wenn
vielleicht Bedenken im Auslande sind, daß der zum Sozialismus
strebende Staat und dessen Regierung kirchenfemdlich seien,
so möge er zugleich von vornherein die Versicherung entgegennehmen,

daß dies durchaus nicht der Fall ist, da die Tschechoslowakei

jedem Religionskampf peinlich aus dem Wege geht
und mit den Kirchen aller Schattierungen in voller Harmonie
lebt. Es ist eine Symbiose, wie sie vielleicht noch nie da war
und die vielen kompromißlosen Atheisten wahrscheinlich
unverständlich bleiben wird. Jedoch der Burgfrieden mit den
Kirchen hat einen plausiblen Hintergrund. Während der
deutschen Okkupation sind viele Dissidenten reuig in den Schoß
der alleinseligmachenden Kirche zurückgekehrt, wo die
tschechischen Prediger in geschickter Art dem nationalen Bedürfnis

des Volkes entgegenkamen und den Haß gegen die
Bedränger schürend, den Widerstand stärkten.

Dieser letztere Umstand brachte viele Priester in Konzrentra-
tionslager. Unter den Heimgekehrten, die mit' großen Ehrungen
überhäuft wurden, befand sich der jetzige Erzbisohof Dr. Josef
Beran, ein Dachauer Häftling, der sich in allen Kreisen der
katholischen Bevölkerung besonderer Beliebtheit erfreut. Ist
es da verwunderlich, daß die Regierung, die zum Aufbauwerk
unbedingte Ruhe braucht, zur Konsolidierung und Durchführung

des Arbeitsprogrammes, zur Beendigung des Zweijahres-
plahs und des nachfolgenden Fünfjahresplans jedem Konflikt
auszuweichen trachtet?

Es wird hier richtig kalkuliert: Druck erzeugt Gegendruck!
Wenn aber den Anhängern der Kirchen der Wind aus den

Segeln genommen wird, müssen ihre Fahrten in den
Ultramontanismus von selbst zum Stillstand kommen und der reli-

Freigeistige Vereinigung der Schweiz

4. ARBEITSTAGUNG
Sonntag, den 26. September 1948, 9.30 Uhr genau,
im Hotel «Rößli» in Zofingen.

Thema:
Das Freidenkertum und die soziale Frage

Referenten der Tagung sind Ernst Brauchlin, Joseph

Wanner und Walter Schieß.

Nach den einzelnen Vorträgen Diskussion.

An die Mitglieder der FVS. ergeht der Appell, dieser

Tagung zahlreich beizuwohnen. Anmeldungen
richte man an die Ortsgruppen-Vorstände, damit
verbilligte Kollektivbillette besorgt werden können.

Einzelmitglieder melden ihre Teilnahme direkt dem

Hauptvorstand, Postfach 1197, Bern-Transit.


	Ueber Schicksal und Zufall (Fortsetzung und Schluss)

