
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 31 (1948)

Heft: 9

Artikel: Vom Atheismus zum Nihilismus?

Autor: Aeschlimann, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409858

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I
AARAU, den 1. September 1948 Erscheint regelmäßig am 1. [eden Monats) 31. Jahrgang — Nr. 9

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DERSCHWEIZ
Redaktion: Postfach 1197, Bern-Transit / Abonnementspreis jährl. Fr. 8.— (Mitglieder Fr. 7.— Einzelnummer 50 Rappen

Sämtliche. Adreßänderungen und Bestellungen sind zu richten an die Geschäftsstelle der FVS, Postfach 16, Basel 12. Postcheck V 19305 Basel

W C

f
a>

i

Inhalt: Vom Atbeismjus /um Nihilismus? — Ueber Schicksal und
Zufall (Fortsetzung und Schluß) — Die Neuorientierung in der
Tschechoslowakei und ihr Verhältnis zum Kultus — 4. Arbeitstagung — Neues
vom Radio — Die Prophylaxe des Verbrechens — Es spricht Jean
Meslier — Hall und Widerhall — Aus der Bewegung — Beilage: Zur
Soziologie der Freidenkerbewegung

Der Abbau der Gottesvorstellung vollzieht sidi nach Maßgabe

der gesellschaftlichen Entwicklung.
Th. Hartwig

Vom Atheismus zum Nihilismus
Es ist der größte Irrtum aller Zeiten, den Glauben

an Stelle des reinen Herzens als maßgehend zu
betrachten. Arnold Heim.

Der Wortstreit um die Definition und Anerkennung der
höchsten Werte ist uralt. Ebenso alt ist die Suche nach der
Wurzel der immer erneuten menschlichen Irrungen.

Die Nebenerscheinungen dieses Suchens sind nicht immer
erfreulich. Theorien jagen Theorien, Wahres vermischt sich
mit Unwahrem, Polemik gebiert wieder Polemik. Unendlioh
ist der Krieg der Anschauungen, doch die positiven Früchte
bleiben aus.

Auch heute wieder, nach sechs grauenvollen Jahren, sucht
der Mensch erneut nach der Schuld die dieses Chaos gebar.
Und getreu seiner Natur sucht er diese Wurzel allen Uebels
überall, nur nicht bei sich selbst.

Die Tendenz, die Schuld im Weesen des Atheismus zu suchen,
ist nicht neu, doch scheint es, daß gerade heute die Anklagen
in dieser Richtung neu erblühen. Die Auffassung, daß aus einer
gottlosen Weltanschauung nicht nur Halbmenschen, sondern
verbrecherische Untermenschen furchtbarster Prägung hervorgehen

und diese für die grauenhafte jüngste Vergangenheit
verantwortlich zu machen, muß auch den gläubigen, aber
gerecht denkenden Menschen nachdenklich stimmen. Darf von
emer Kollektivschuld des Atheismus, gesprochen werden?

Ohne Zweifel gibt es auch in dieser Weltanschauung
genügend negative Elemente, doch diese verdienen den Namen
Freidenker nicht. Man findet sie in allen Schichten des Volkes,
großsprecherische Spötter, deren Taten ihrer Weltanschauung
— wenn man diesen Ausdruck überhaupt gebrauchen darf —
niemals gerecht werden. Wobei wir hier nicht untersuchen
wollen, aus welcher Anschauung mehr negative Elemente

hervorgegangen sind. Denn wäre der Glaube allein entscheidend,
so müßte unsere Welt heute notgedrungen anders aussehen. Es

liegt mir fern, nun mit Präzedenzfällen zu polemisieren, doch
nehme ich an, daß der Leser ebenso gut darüber orientiert ist,
was z. B. Otto von Corvin über eines der traurigsten Kapitel
menschlicher Irrungen zu berichten weiß. So wenig also von
einer Kollektivschuld des Atheismus gesprochen werden kann,
so wenig liegt, um es gleich vorweg zu nehmen, eine endliche
Gesundung der Welt in jener Geistesrichtung, welche die
schärfsten Gegner des Atheismus als die einzig richtige
empfinden. Um warhaft Mensch zu sein, braucht es weder Gott
noch Unsterblichkeitsglauben. Die Schuld, die uns in diesen

grauenhaften Nihilismus hineinführte, liegt nicht im Wesen

des Atheismus, noch im Mangel an Glauben, sondern sie liegt
in der Unvollkommenheit und Verantwortungslosigkeit des

Menschen überhaupt, im totalen Verlust aller ethischen und
moralischen Werte. Sie lastet auf den Schultern jedes
Menschen, sie wurzelt tief im Niohterkennen und Nichterfüllen der
naturgegebenen Pflichten des Menschsedns. Menschsein ist kein
Privileg dem Leben im allgemeinen noch der Natur gegenüber,

kein Freipaß für tausend Grausamkeiten und Verbrechen,

sondern es bedeutet im Gegenteil vor allem bewußte,
ethische und moralische Verpflichtung gegenüber allem Sein.

Der Mensch, ob er nun von der Kirche und dem herkömmlichen
Glauben abfiel oder nicht, wurde erst dann zum Träger des

Nihilismus, als er jeden ethischen und moralischen Halt verlor,

eben dadurch, daß er seinen ureigensten Verpflichtungen
als Mensch nicht mehr Folge leistete. Atheismus aber bedeutet
weder Verlust der ethischen noch der moralischen Werte,
sondern, wahrer Atheismus ist im Gegensatz zum Theismus nie»

mais egozentrisch, sondern er ist Nur-Menschsein, er ist Dienst
am Nächsten, selbstloser Dienst an der Allgemeinheit. Der
Atheist sucht nicht Gott, sondern er findet den Menschen, er
tut das Gute um des Guten Willen, nicht um belohnt zu werden.

An Stelle von Gottesfurcht tritt Menschen- und Tierliebe;
statt Gottesdienst: Menschendienst. Und das erste Gebot jedes
wahrhaftigen und positiven Atheisten muß lauten: Ehrfurcht
vor dem Leben, vor jedwelchem Leben, auch vor dem Leben
der stummen Kreatur. Menschen solcher Lebensauffassung
einfach zu verdammen, nur weil sie ganz einfach als wahre
Menschen leben und wirken, ohne an Gott und an eine unsterbliche

Seele zu glauben, wäre gleichbedeutend, wie wenn ich die
Größe eines Pestalozzi bestreiten wollte, nur weil er kein
Atheist war!

Nicht der religiöse Glaube ist maßgebend, sondern
maßgebend allein ist die reine, selbstlose, menschliche Tat und sie

ist das Größte, weil Sinn und Zweck unseres Daseins. Oder waren

etwa Romain Rolland, Albert Heim, August Forel, Nansen,
um nur einige, anerkannt große Menschen zu nennen, Träger
des Nihilismus? Sie alle waren Freidenker, und Menschlichkeit
und Herzensgröße können ihnen wahrhaftig nicht abgespro-

4. Arbeitstagung der FVS.

am 26. September 1948 in Zofingen.

Siehe Einzelheiten in dieser Nummer.



66 DER FREIDENKER Nr. 9

chen werden. Waren sie nicht viel eher leuchtende Träger des

großen Menschheitsgedankens, Träger wahrer Kultur, wahren
Fortschritts, und Kämpfer für Wahrheit und Gerechtigkeit?

Ueber die Auffassung, daß erst der Glaube zu wahrer Menschlichkeit

führt, läßt sich mit Recht diskutieren. Sind denn die
Menschen durch den Glauben besser und menschlicher geworden?

Wieviel hätte doch z. B. der zivilisierte und gläubige
Mensch von den heidnischen Naturvölkern zu lernen!

Lastet die Schuld an den grauenhaften Blutbädern der
Inquisition, der Hexenverbrennungen, der Kreuzzüge, der
Witwenverbrennungen, auch auf den Schultern der Atheisten?
Wer oder was ist verantwortlich für den Tod dieser Millionen?

Hat der Glaube bis heute zur Erfüllung der zwingendsten
Forderung, zum Vegetarismus geführt?

Kann es ferner wirklich wesentlich sein, ob der Mensch eine
unsterbliche Seele hat? Wobei gerade gesagt werden muß, daß,

wenn dem so wäre, dieses Attribut auch andern Lebewesen
zugestanden werden müßte. Wo bliebe sonst die Gerechtigkeit?

Kann es von ausschlaggebender Bedeutung sein, daß unser
Leben auf diesem Planeten nur eine kurze Entwicklungsphase
in einem viel größeren Daseinsplan sein soll? Gestalten wir
damit das Diesseits glückhafter? Ist es nicht viel eher so, daß wir
gerade mit dem Jenseits-Glauben einen verderblichen Egoismus

züchten, indem jeder Mensch zuerst für sein eigenes
Seelenbeil besorgt sein will?

«Sinn und Zweck des Lebens sind im Leben selbst begründet.

Die große Verirrung der christlichen Kirche liegt gerade
darin, daß sie den wahren Sinn des Lebens aus dem Diesseits

verdrängt, ihn in das unwirkliche Traumleben eines übersinnlichen

Jenseits verlegt. Ist es nicht dieselbe eine Urkraft, die
das Leben der Pflanze, des Tieres, des Menschen hervorbringt?
Pflanze und Tier erfüllen den Zweck dires Lebens, ohne das

Gewebe ihres Seins über die Wirklichkeit hinaus in die
Bereiche einer physikalisch nicht mehr faßbaren Welt zu spinnen.

Niemand von uns glaubt, daß eine verwelkte Blume,
entwurzelt, dem Erdreich entzogen, irgendwo im unendlichen
Raum zu einer entkörperten Fortexistenz auferstehen werde.
Niemand von uns glaubt, daß ein von der Flamme verzehrter
Falter zu einem neuen, substanzlosen Leben auferwachen werde.

Einzig dem in seiner heißen Lebensgier unersätdichen
Menschen ist es vorbehalten, immer wieder neu beginnen zu wol-

Die Prophylaxe des Verbrechens
Bei vorkommenden Verbrechen nahm in ältester Zeit der

Verletzte oder seine Sippe Rache an dem Täter; das war teilweise unter
religiösen Vorstellungen eine gesellschaftliche Pflicht. Auch heute
ist ja die Blutrache, religiös oder mystisch begründet, bei vielen
außereuropäischen Völkern noch herrschende Sitte. Gotteslästerung
wurde bekanntlich bei den alten Israeliten mit dem Tode durch
Steinigung bestraft, und auch späterhin erklärte der Staat entsprechend

dem Gefühl von Volk und Priesterschaft den Täter für vogelfrei,

und seine Hinrichtung wurde vollzogen als wohlgefälliges
Opfer für die Gottheit, um nicht das ganze Land oder Volk der
göttlichen Rache preiszugeben. An diese sakralen, im religiösen
Bewußtsein wurzelnden und in «heiligem» Zorn vollzogenen Strafen
erinnern noch die heutigen Gesetzesbestimmungen gegen sog.
«Religionsvergehen», staatliche Strafnormen, die erlassen sind zum
Schutz der Religion, der Religionsgesellschaften, ihrer Einrichtungen

und Gebräuche. So bedroht ja auch das geltende schweizerische
Strsfreeht mit Strafe die öffentliche, ärgerniserregende Gotteslästerung,

die öffentliche Beschimpfung der christlichen Kirchen und
anderer Religionsgesellschaften.

Es bedurfte einer vielhundertjährigen Kulturentwicklung, bis
sich in der Auffassung und Beurteilung des Verbrechens grundsätz-

len.» (Hans Huber.) Im Diesseits sollen Liebe und Güte sich
erfüllen. Weder der Glaube an überirdische Kräfte, noch das
Wunschbild eines ewigen Reiches können Garanten wahrer
Menschlichkeit sein. Nur das Wissen um die große
Verantwortung und Verpflichtung unserer Umwelt gegenüber kann
dazu führen. In der selbstlosen Erfüllung dieser Verantwortung,

der großen ediischen und moralischen Verpflichtung als
Mensch, liegt unsere große und schwere Aufgabe, und keiner
ist zu gering, um Wegberedter zu sein. Nicht was man glaubt
und nicht was man weiß, ist entscheidend, aber wie man lebt,
seinem Menschsein gerecht wird; in der positiven, selbstlosen
Tat jedes einzelnen Menschen liegt das Heil, liegt Sein oder
Nichtsehi der Welt.

Mit der Erfüllung dieser Forderung verliert auch der Tod
seinen Stachel. Das glückhafte Bewußtsein eines wahrhaftig
erfüllten Lebens mildert den Schmerz des Abschieds und läßt
uns frei von Angst und mit reinem Herzen dem Unerforschlichen

entgegenblicken, was auch immer nachher kommen
möge. Georg Aeschlimann.

Ueber Schicksal und Zufall
Yon Jakob Stebler

(Fortsetzung und Schluß.)

Genau so verhält es sich mit dem Schicksal. Es ist sehr
verständlich, daß der Mensch sich von ihm loszukaufen versucht.
Und es gibt auch Instanzen, bei denen wir uns um gutes Geld
loskaufen können; wenn wir den Eindruck haben, das Schicksal

meine es ungnädig mit uns oder wir hätten irgend etwas auf
dem Kerbholz, das den höheren Richter ungnädig stimmen
könnte, so versuchen wir es eben mit Bestechung.

Was gibt es nicht alles für Schicksalsschläge Schläge zu kriegen,

ist eine unangenehme Sache und der Mensch ist im
allgemeinen empfänglicher für Liebkosungen, das Schicksal aber
schlägt und haut und prügelt drauflos genau wie die rächende
Gottheit, von der es abstammt. Oder haben wir schon mal
davon gehört, daß uns das Schicksal liebkost? Oder haben wir
von einem erfreulichen Schicksal gehört? Nein, da ist nichts
als Knute und Verdammung, Heulen und Zähneknirschen, und

liehe Wandlungen vollzogen. Während die katholische Auffassung
in Uebereinstimmung mit der klassischen Strafrechtsschule
hinsichtlich des Strafzwecks heute noch zäh am Gedanken einer
gerechten, die Rechtsordnung bewährenden Vergeltung und Sühne
festhält und Ziele wie Besserung und Abschreckung des
Rechtsbrechers mehr nur nebenbei erstrebt, verlegt die neuere Kriminologie

als Lehre von den Erscheinungen, den Ursachen und der
Bekämpfung des Verbrechens den Akzent mehr und mehr auf
verhütende und vorbeugende Maßnahmen, und es treten im
Zusammenhang mit der Strafrechtsreform an Stelle von brutalen und nur
um der Vergeltung willen zu verhängende Strafen immer mehr
Anordnungen, die der sozialen Wiedereingliederung des besserungsfähigen

Rechtsbrechers dienen (Erziehungsstrafen) oder die
dauernde Verwahrung des unverbesserlichen Kriminellen bezwecken,
ohne damit ein besonderes Uebel zufügen zu wollen. Nicht mehr
Glaubensvorstellungen oder Affekte des Zornes und der Rache sind
in dieser neueren Kriminalpolitik maßgebend, sondern sie fußt auf
dem Aufschwung und den Einsichten der empirischen Wissenschaften

wie Biologie, Psychologie, Psychiatrie, Soziologie, Hygiene und
Statistik. Wie sehr die Forschungen auf diesen Wissenschaftsgebieten

für die Bekämpfung der Verbrechen schon heute von Bedeutung

sind und für die Zukunft noch viel wichtiger werden müssen
— da die notwendigen Maßnahmen heute erst zu einem kleinen
Teil verwirklicht sind — kommt einem besonder« deutlich zum


	Vom Atheismus zum Nihilismus?

