Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 31 (1948)

Heft: 8

Artikel: Jean Meslier* (Fortsetzung folgt)
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409853

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

58 : DER FREIDENKER Nr. 8

Und doch empfinden wir es nicht als solchen. Warum? Ir-
gendjemandem muB ich an der Bahnhofstrafle schlieBlich be-
gegnen, ob es nun der Meier oder Miiller ist; ob ich den Meier
oder Miiller persénlich kenne oder nicht, spielt gar keine
Rolle; ich bin ihm begegnet, und daB ich ihm iiberhaupt be-
gegnet bin, darin liegt der Zufall oder Nichtzufall. Mit andern
Worten: was wir Zufall nennen, ist subjektiv bedingt, ist das,
was uns personlich beriihrt. Zufall ist, was wir persénlich emp-
finden, auch wenn wir zur selben Stunde tausend anderen Zu-
fillen begegnen, die uns als solche nicht auffallen oder die uns
nicht bewuBBt werden.

Man wird sagen, das sei eine sehr konfuse Begriffshestim-
mung, aber ich wollte damit nur darlegen, wie weit der Begriff
Zufall gespannt werden kann und wie sehr wir uns davor hiiten
miissen, irgend eine Erscheinung als Zufall oder Nichtzufall ab-
zustempeln, weil sie schlieBlich beides ist. :

Nennen wir sie aber Zufall, so tun wir es im bewuBten Gegen-
satz zu jener Stromung, die iiberhaupt keinen Zufall gelten
14Bt, sondern alles Geschehen auf iibersinnliche Einfliisse zu-
riickfithrt. Und die ganze bisherige Abhandlung hatte einzig
den Zweck, uns den Unterschied vor Augen zu fithren, den wir
auf der andern Seite treffen.

Um noch einmal auf die Sache mit dem Ziegel zuriickzu-
kommen: auch hier kann es verschiedene Grade des Zufalls
geben. Reiner Zufall, wenn wir es so sagen wollen, ist es natiir-
lich, daB itberhaupt ein Ziegel vom Dach fillt, weil uns die Er-
fahrung lehrt, daf3 Ziegel im allgemeinen im Beharrungszustand,
das hei3t auf dem Dach oben, wo sie hingehéren, zu verbleiben
pflegen. Fillt er aber schon herunter, so kommt es sehr darauf
an, wo dies geschieht, beispielsweise in der Nebenstralle eines
menschenleeren' Diorfchens oder am Broadway in New York.
Im ersten Fall ist es. Zufall, wenn er jemanden auf den Kopf
trifft, im zweiten Fall ist es ein Zufall, wenn er niemanden trifft.
Zufall, um mit diesem Thema zum Schlufl zu kommen, nennen
wir es also, wenn die Unwahrscheinlichkeit des Eintretens eines
Ereignisses grofer ist als die Wahrscheinlichkeit. Wenn zwei
Ziegelsteine dasselbe tun, ist es nicht dasselbe.

Der langen Rede kurzer Sinn: wir lassen also gelten: Zufall
oder Nichtzufall. Die Gegenseite 1d3t aber nicht gelten: Schick-
sal oder Nichtschicksal. Es gibt nur ein Schicksal. Denn dieses
Schicksal ist als Granit in das Mauerwerk der christlichen Dog-
men eingebaut und deshalb darf daran nicht gedeutelt werden.

Nichtige Bagatellfille sind.natiirlich ausgenommen. Auch
der frommste Mensch wird natiirlich nicht von Schicksal reden,
wenn die Maus von einem Ziegel zerdriickt wird. Denn die
Maus hat ja keine Seele. Und hierin liegt eigentlich schon die
Erkliarung dessen, was wiirdig ist, einem Schicksal anbefohlen
zu sein: alles was Seele hat, das heiBt, was nach der christ-
lichen Dogmatik Seele hat, und zwar eine Seele, aus der sich
moralisches und anderes Kapital schlagen 1idBt, alles das ist
dem Gesetz des Fatums unterworfen. Der chinesische Kuli oder
der Zulukaffer, die ich eingangs erwihnt habe, sind in dieser
Beziehung nicht sehr interessant, weil sie dem Christentum mo-
ralisch und materiell nicht viel eintragen. Deshalb steht man
ilnen mit einer gewissen Geringschiitzigkeit gegeniiber, auch
wenn man diese nicht offiziell zur Schau triigt. Aber sie macht
sich darin bemerkbar, wie man das private Pech eines solchen
AuBenseiters abtut, wilhrend man dem Pech des vollweftigen
Christenmenschen schicksalshafte Verkettung andichtet.

Was verstehen wir nun eigentlich unter Schicksal? Im Kon-
versationslexikon steht: «Bezeichnung fiir all das, was dem
Menschen widerfihrt, insofern es ohne sein Zutun geschieht
und von Bedeutung fiir seinen Lebenslauf ist, dann fiir eine
unbekannte Macht, die gleichsam die Erfahrungen des Men-
schen lenkt, seinen Erfolg bestimmt. Diese Macht wird oft als
so uniiberwindlich vorgestellt, daf} die Freiheit des Einzelnen
vollig geleugnet wird.»

Nun konnte man diese Erklirung fast wortlich genau auf
den Zufall beziehen, wenn nicht diese uniiberwindliche, unbe-
kannte Macht darin vorkdme, die uns gleich so sehr bekannt
vorkommt, daB3 wir sofort wissen, wer das Schicksal in seiner
heute giiltigen Gestalt erfunden hat oder wer ganz besonders
an ihm interessiert ist.

Jean Mesljer*

Jean Meslier® geb. 1664, gest. 1729, nimmt unter den Sozial-
kritikern im Frankreich des 17. und 18. Jahrhunderts eine vornehme
Stellung ein. Er wirkte seit 1692 in einer kleinen Gemeinde (in
Etrépigny in den Ardennen) als armer, aber mit dem Wissen seiner
Zeit ausgestatteter Seelenhirt. Er war nicht aus Habsucht oder aus
besonderer Neigung, sondern aus Gehorsam gegen seine Eltern
Geistlicher geworden. Was er in dieser Stellung an innern Kimpfen,
an geistigen Noten und Gewissensqualen erlebt und gelitten hat,
das ist in einem umfangreichen, erst 1864 vollstindig versffentlich-
ten Testament niedergelegt. Voltaire, der einen Auszug desselben
verfertigte und verbreitete, duBBerte sich, dafl er beim Lesen dieses
Dokumentes vor Schrecken gebebt habe.

Aus der Vorrede

Wer sich die Miithe geben will, den gesunden Menschenverstand
bei den religiosen Ansichten zu Rate. zu ziehen, und wer dieser
Priifung die Aufmerksamkeit schenkt, welche man gewohnlich den
Gegenstinden erweist, die man fiir wichtig hilt, der wird leicht be-
merken, dall diese Meinungen auf keiner soliden Basis beruhen,
daB die ganze Religion nur ein Luftschlof}, dal die Theologie nur

‘die Unkenntnis natiirlicher Ursachen ist, welche man in ein System

* Wir lassen hier und in spiteren Nummern dieses Rlattes Stellen aus
dem Buche «Glaube und Vernunft» oder «Der gesunde Menschenverstand»
dicses seltenen romisch-katholischen Priesters folgen, der, als er scine
Bekenntnisse niederschrieb, wohl kaum gedacht haben wird, duB8 sie nach
250 Jahren noch genau so zeitgemidB sein werden wie damals.

gebracht hat, dal sie nur ein groBes Gewebe von Hirngespinsten
und Widerspriichen ist; daf} sie bei allen Vélkern der Erde und zu
allen Zeiten nur Romane vorgefiihrt hat, die aller Wahrscheinlich-
keit entbehren, und deren Held selber mit Eigenschaften ausge-
schmiickt ist, welche sich unmaglich vereinigen lassen. ..

Die Idee eines Wesens ohne Begriff oder vielmehr das Wort, mit
welchem man es bezeichnet, kénnte uns gleichgiiltig sein, wenn es
nicht unzihlige Verheerungen auf der Erde anrichtete. Mit der
vorgefaBiten Meinung, daB dieses Hirngespinst eine hochst wichtige
Realitiit fiir sie sei, haben die Menschen, anstatt weislich aus seiner
Unbegreiflichkeit zu schlielen, dal} sie nicht verpflichtet sind, dar-
an zu denken, im Gegenteil daraus gefolgert, dal} sie sich nicht
genug damit beschiftigen konnen, daBl sie unaufhorlich dariiber
nachdenken und dariiber griibeln miilten und es niemals aus den
Augen verlieren diirften. ..

Darum sind oft so viele Nationen der Schauplatz der Extra-
vaganzen einiger verriickter Traumer geworden, welche ihre ver-
wirrten Betrachtungen fiir ewige Wahrheiten hielten oder sie dafiir
ausgaben, den Enthusiasmus der Fiirsten und Vélker erregten und
sie fiir Meinungen bewaffneten, welche sie ihnen als notwendig
zum Ruhm der Gottheit oder zum Wohl der Staaten darstellten. ..

Wie hitte der menschliche Geist, nicht beunruhigt durch
schreckenerregende Hirngespinste und durch Menschen geleitet,
welche ein Interesse daran hatten, seine Unwissenheit und seine
Furchtsamkeit zu vermehren, Fortschritte machen konnen! Man
zwang den Menschen, in seiner urspriinglichen Dummbheit fortzu-
vegetieren. Man unterhielt thn nur mit unsichtbaren Michten, von
welchen er sein Schicksal abhingig glaubte. Nur mit seinen Schreck-



Nr. 8

DER FREIDENKER ' ' 59

Der Schicksalsbegriff ist schlieBSlich nicht neu, aber sein In-
halt wechselt in den Zeitabstinden der Geschichte. Er begegnet
uns schon in der Antike unter dem Namen Moira, und dariiber
steht wiederum im Konversationslexikon folgendes zu lesen:

«Moira: bald als das auch iiber den Gottern stehende Schick-
sal, bald als durch Zeus bestimmt. Nach dem Velksglauben be-
stimmen die Moiren (das sind die griechischen Schicksalsgot-
tinnen) das Schicksal des Kindes und werden deshalb im Kult
verehrt; so leben sie auch im neugriechischen Glauben fort.
Von den Rémern wurden sie mit den Parzen gleichgestellt.»

Bei aller Aehnlichkeit der Begriffe filit uns hier etwas auf:
bei den alten Griechen stand das Schicksal zum Teil iiber den
Gottern, das heiBt auch diese Gotter waren nicht frei in threm
Handeln, sie waren beeinfluf3t und warden kontrolliert durch
eine Instanz, gegen die sie selber nicht aufkommen konnten.
In der christlichen Religion aber ist das Schicksal nur ein In-
strument in der Hand einer héheren Macht, und diese hohere
Macht heiBit Gott.

Bei den alten Griechen und Romern also ist das Schicksal in
Frauen personifiziert — iibrigens soll das auch bei uns vor-
kommen —; nicht Gétter, sondern Gottinnen bestimmten es,
und das beriihrt uns irgendwie sympathisch. Denn wenn Frauen
Schicksal spielen, kommt es meist doch etwas besser heraus, als
wenn sich Minner zum Beherrscher der Geschicke aufwerfen.
Man liduft weniger Gefahr, auf der Flucht erschossen zu wer-
den. Die Griechen kannten also Schicksalsgitlinnen, wihrend
die Christen keinen Schicksalsgott kennen; Schicksal ist ihnen
im Grunde genommen ein ziemlich undefinierbarer Begriff,
aus dem niemand so richtig klug wird, und das ist schlieBlich
auch mit ein Zweck der Uebung. Denn wir sollen eben nicht
klug werden.

Warum spielt das Schicksal im christlichen Denken oder
Nichtdenken eine so groBe Rolle? Das 148t sich auf zwei Arten
erkliiren, wobei ich nicht unbedingt behaupien will, das Rich-
tige getroffen zu haben.

Einmal haben wir den Begriff ja schon in der Kinderstube,
im Religionsunterricht, aus tausenden guten und schlechten Bii-

chern aufgenommen, er wird uns in der Erziehung beigebracht,
in allem, was wir lesen oder héren, wird er uns eingehimmert,
bis er uns zur Gewohnheit geworden ist. Denn der Sinn der
verfehlten Erziehung liegt ja darin, den Menschen auf Gewohn-
heiten zu dressieren, denn Gewohnheiten sind bequem; sie er-
setzen das Denken. Ganz unvermerkt nehmen wir mit vielen
andern auch den Schicksalsbegriff in uns auf. Und wenn wir
spiiter selbst zu denken beginnen und uns anschicken, ver-
schiedenen kirchlichen und religitsen Ballast tiber Bord zu
werfen, iibersehen wir vielfach, daf3 wir noch ein Gewicht mit-
schleppen, das wir nur deshalb nicht ausbooteten, weil es
eigentlich sehr harmlos aussieht.

Als Vergleich: als Kind glauben wir alle an Samichlaus und
Bélima und Christkind und wahrscheinlich auch an Gott und
Teufel. Wenn wir verstindig werden oder es geworden sein
sollten, haben wir das Mirchen vom Samichlaus und Christ-
kind iiberwunden, an das Mirchen vom lieben Gott aber glau-
ben die meisten Menschen weilter, als ob ihre geistige Entwick-
lung an einem bestimmten Punkt aufgehért hitte. Oder anders
gesagt: als Kinder glauben wir an den Storch, als Erwachsene
an die Nachtigall; dies trifft besonders fiir die Dichterlinge zu.

Dieser Ballast Schicksal ist eine gewollte Zwischenstufe in

" der Entwicklung des religiosen Denkens, so wie ich es auf die

zweite Art deuten michte. Diese Erklirung sieht so aus: Die
Verkiinder des Christentums sind ithrer Sache eigentlich nicht
mehr so recht sicher. Der Gotteshegriff, den sie seit zweitausend
Jahren oder mehr predigen, ist im Laufe der Zeiten doch ir-
gendwie langsam aber sicher ausgehohlt worden. Er hat sich
irgendwie iiberlebt. Wer mit einem Christen ins Gesprich
kommt, wird immer mehr die Erfahrung machen, dafl der
Mann sich weniger auf die Existenz oder Nichtexistenz Gottes
beruft als auf die christlichen Moralgrundsitze im allgemeirien.
Den denkenden Menschen unter ihnen ist eigentlich dieser Gott
gar nicht mehr so geheuer und die nichtdenkenden lassen ihn
ohnehin einen braven, alten Mann sein. Man konnte es so aus-
driicken: Gott befindet sich gerade bei jenen, die angeblich an
ihn glauben, in einem luftleeren Raum. Er ist zum Lippen-

nissen und mit seinen unbegreiflichen Traumereien beschiftigt,
wurde er stets die Beute seiner Priester, die sich das Recht vor-
behielten, fiir ihn zu denken und seine Handlungsweise zu be-
stimmen.

So war und blieb der Mensch fortwihrend ein Kind ohne Er-
fahrung, ein Sklave ohne Mut, ein Schwachkopf, der das Durch-
denken einer Sache fiirchtete und nie imstande war, sich aus dem
Labyrinthe zu befreien, in welches man seine Vorfahren irrege-
fithrt hatte. Er glaubte sich gezwungen, unter dem Joche seiner
Gotter zu seufzen, welche er nur aus den fabelhaften Erzihlungen
ihrer Diener kannte.

Ursprung aller Religionen

Unwissenheit und Furcht, das sind die beiden Stiitzpunkte aller
Religion. Die UngewiBheit, in der sich der Mensch in Hinsicht auf
seine Beziehung zu Gott befindet, ist gerade der Beweggrund, wel-
cher ihn an die Religion fesselt. Der Mensch fiirchtet sich in der
Finsternis, in der physischen sowohl als wie in der moralischen.
Seine Furcht wird ihm zur Gewohnheit und verwandelt sich zum
Bediirfnis; er wiirde glauben, ihm fehle etwas, weun er nichts zu
fiirchten hitte.

Was ist Theologie?

Es gibt eine Wissenschaft, welche nur unbegreifliche Dinge er-
zielt. Im Gegensatz zu allen iihrigen beschiiftigt sie sich nur mit
dem, was nicht mit den Sinnen wahrgenommen werden kann. Hob-
bes nennt sie «das Kénigreich der Finsternis». Dies ist ein Land,
worin alles Gesetzen huldigt. welche allen denjenigen zuwider-
laufen, welché die Menschen in der Welt, die sie bewohnen, zu er-

kennen imstande sind. In dieser wunderharen Religion ist das Licht
nur Finsternis; die GewiBheit wird zweifelhaft oder unrichtig; das
Unimogliche wird glaubwiirdig; die Vernunft ist ein ungetreuer
Fiithrer und der gesunde Menschenverstand wird in Schwirmerei
verwandelt. Diese Wissenschaft wird Theclogie genannt und diese
Gotteswissenschaft ist eine fortwidhrende Beleidigung fiir die
menschliche Vernunft.

Die Religion besticht die Unwissenheit durch Hilfe des
Wunderbaren

Wenn die Religion verstindlich wire, wiirde sie fiir die Un-
wissenden viel weniger Anziehungskraft haben. Sie bediirfen der
Dunkelheit, der Mysterien, der Schrecknisse, der Fabeln, der Wun-
der, unglaublicher Dinge, welche ihr Gehirn bestindig in Téatigkeit
erhalten. Romane, blaue Wunder, Gespenster- und Zauber-Erzihlun-
gen haben fiir gewohnliche Leute mehr Reiz als wahre Geschichten.

. Die Theologic macht aus ihrem Gott einen Feind der Vernunft
und Aufkldirung

Ihr sagt uns, o Theologen! dal «was Torheit in den Augen der
Menschen ist, Weisheit bei Gott ist, der ein Gefallen daran findet,
die Weisheit der Weisen zu verwirren. Aber behauptet ihr nicht, dafl
die menschliche Weisheit eine Gabe des Himmels ist? Indem ihr
uns sagt, dal diese Weisheit Gott mififallt, daB sie nur Torheit in
seinen Augen ist, daf} er sie verwirren will, verkiindigt ihr uns, daB
euer Gott nur der Freund der unverniinftigen Leute ist, und daf3
er den mit Verstand begabten Menschen ein trauriges Geschenk
verliehen hat, wofiir dieser triigerische Tyrann sich vorgenommen



60 ' DER FREIDENKER Nr. 8

bekenntnis geworden, er sitzt nicht tief. Man nimmt ihn nicht
mehr besonders wichtig noch tragisch. Man hat vielleicht auch
eine Nase vo]l Naturwissenschaft genommen und ist zur Er-
kenntnis gekommen, daB3 eigentlich vieles nicht mehr stimmen
kann. Gott wird zum Neutrum.

Und das wissen selhstverstindlich die Berufenen. Mit dem
Gottesbegriff allein konnen sie ihre Leute nicht mehr bei der
Stange halten, sie brauchen ein unauffilliges, harmlos aus-
sehendes Hilfsmittel, und dieses Surrogat nennen sie Schicksal.
Schicksal ist nicht so direkt mit Gott verkniipft wie etwa Vor-
sehung; begriffsmiBig handelt es sich natiirlich um dasseibe.
Und wenn der aufgeklirt sein wollende Mensch, der nicht mehr
an das Christkind glaubt, auch an Gott zu zweifeln beginnt, so
verfangt er sich wenigstens in den Schlingen des Schicksals und
ist damit fiir das Geschift gerettet.

Die Herkunft des Schicksals aus der Religion geht schon
daraus hervor, dal} es sich um einen vollstindig negativen Be-
griff handelt. Schicksal, das heif3t Verhéngnis, Fatalitiit, Er-
gebung ins Unabinderliche, Gefangenschaft, Zwang. Wir ken-
nen den gliicklichen Zufall, aber das gliickliche Schicksal ist
fast unbhekannt; es gibt ein hartes, ein tragisches, ein schweres,
ein ungliickliches, ein unerbittliches, ein unabwendbares
Schicksal und so weiter, es ist dem Menschen feindlich gesinnt;
man kann es nicht #ndern, man kann es hochstens beein-
flussen durch intensives Beten und auch das ist vermutlich
nicht viel niitz.

Aber gerade hier 1483t sich der Verdacht nicht von der Hand
weisen, der Schicksalshegriff spiele auch eine sehr bedeutungs-
volle kommerzielle Rolle. Wenn mir irgend ein Strolch die
Pistole unter die Nase hilt, um mich entweder um mein Leben
oder um meine Brieftasche zu bringen, so wihle ich das klei-
nere Uebel und driicke ihm die Brieftasche in die Hand. Ich
lasse mir also das Verschontbleiben von einem grofieren Uebel
irgendetwas kosten. Wenn ich im Ausland vor irgend einem
Bureau sieben Stunden lang Schlange stehe — in der Schweiz
kommt das bekanntlich nicht vor — so driicke ich dem Cer-

berus irgend ein Papierchen in die Hand, und je gréBer die
Zahl ist, die auf dem Papierchen steht, desto schneller werde

ich vorgelassen. (Fortsetzung folgt.)

Astroreligion™®

3. Schicksalssterne

Der kindliche Glaube der Anthroposophen, daB ein enger
Zusammenhang bestehe zwischen dem Menschen und seiner

. plantonischen Idee auf der «Astralebene», geht zuriick auf die

derbere astroreligivse Vorstellung, in der die unsterbliche
«Idee» durch die Sterne vertreten ist. Nach dem Talmud (Be-
rachoth 32 b, Sanhedrin 38 b) bestanden in den Sternen schon
alle kiinftigen Geschlechter, welche Gott dem Adam vorstellen
konnte; Abraham sieht (Gen. XV, 5) zum gestirnten Himmel
empor, um zu sehen wie zahlreich sein «Sames sein wird. Noch
im 4. Jahrhundert stellte der hl. Zeno von Verona Neubekehr-
ten das Horoskop, weil sie durch die Taufe neu geboren wur-
den. Die drei Magier erblicken bei Jesu Geburt dessen Stern
am Himmel aufgehen (Matth. 1L 2).

In der weiteren Folge glaubte man, daf§ gro3e Méinner nach
ihrem Tode unter die Sterne versetzt werden, denn die Seele
des Toten vereinigt sich wieder mit dem Vorbild, von dem sie
ausging. Die verstirnten Seligen bzw. vergotieten Gestirne sind
die himmlischen Heerscharen, die unter Gottes Oberkommando
kimpfen und seine Ratsversammlung bilden (1. Kon. XXII, 19;
2. Chron. XVIII, 18; Richt. V, 20). Sie sind Goltes Sohne und
lobpreisen ihren Herrn Papa (Hiob XXXVIII, 7), denn natiir-
lich stellte man sich die Bedingungen im Himmel nach den
Verhiltnissen vor, die jeweils auf Erden herrschten und das
Abbild des orientalischen Despoten hienieden konnte nur der
despotische Autokrat des alten Testamentes sein. In der Reli-
gion wird diese Logik selbstverstindlich auf den Kopft gestellt:
Gott schuf den Menschen in seinem Ebenbilde, und dem Gesetz
droben entspricht das Gesetz auf Erden (Chullin 91 b).

* Siehe Freidenker Nr. 6 und 7, 1948,

hat, sie eines Tages grausam zu bestrafen. Ist es nicht sehr sonder-
bar, daB man nur der Freund eueres Gottes sein kann. wenn man
sich zum Feind der Vernunft und des gesunden Menschenverstan-

des erklart? (Fortsetzung folgt.)

]

Das Opfermiidchen

!

Daf3 auch China seine pfaffenfeindlichen Histérchen hervorge-
bracht hat, zeigt das folgende Mirchen, das Wilhelm Schmidbonn,
der sympathische rheinfrinkische Dichter, in seiner Sammlung
«Garten der Erde» in hiibscher Nacherzihlung biétet: }

In einer Stadt am Gelben FluB war es Sitte, jedes Jahr dem
FluBgott ein junges Miadchenzu opfern. Dadurch blieb, sagten die
Priester, die Stadt fiir dieses Jahr vor Ueberschwemmungen ge-
sichert. War nun in einem reichen Hause eine Tochter herange-
wachsen, so kamen die Priester und sagten: «Dieses Madchen muf}
dieses Jahr geopfert werden.» Aber die Eltern gaben heimlich den
Priestern Geld, dann gingen die Priester aus diesem Haus heraus
und in ein armes Haus hinein und sagten: «Nein, wir sehen an dem
Zeichen, daBB Gottes Wunsch nach diesem Midchen steht.» Am
nichsten Tage wurde dann dieses Méadchen in Brautgewinder ge-
kleidet, in einem Boot zur Mitte des Stromes gerudert und da in
das Wasser geworfen. Schwer litt das arme Volk in der Stadt unter
diesem alten Brauch. -

Nun war einst ein neuer Statthalter fiir die Provinz ernannt wor-
den. Als der Opfertag da war, erschien er in Festkleidern mit
vielem Gefolge auf goldenem Wagen, um an der Handlung teilzu-
nehmen. Das Ufer war weithin besetzt mit Schaulustigen. Dicht am
Wasser standen in einem Kreis die Priester mit den Aeltesten der

Stadt, in ihrer Mitte das junge Méaddchen im Brautkleid. Musik er-
scholl mit Pauken und Trommeln wie bei einem wirklichen Hoch-
zeitsfeste.

Eben nahmen die Eltern weinend von ihrer Tochter Abschied,
die Mutter konnte sich gar nicht trennen. Das Boot fuhr an, und
man fiihrte das Midchen im Zuge hin. Da erheb sich plotzlich der
Statthalter in seinem Wagen und rief: «Halt! Nicht so schnell! Das
mul alles mit der néotigen Feierlichkeit geschehen. Erst muB8 doch
einer ins SchloB des FluBgottes hinuntersteigen und ihm melden,
daB die Braut unterwegs ist. Damit er dann selber kommen und sie
holen kann.» Die Priester standen erschreckt. «err, das ist nie so
gewesen», sagte endlich einer. «Dann wird es ven heute an so sein»,
sagte der Statthalter und hief} seine Diener den Priester nehmen
und in der Mitte des Stromes ins Wasser werfen.

Eine Stunde lang wartete man. Dann sagte der Statthalter: «Die-
ser Bote scheint die Sache nicht richtig gemacht zu haben, der Gott
kommt ja nicht.» Er winkte seinen Dienern und sie ergriffen einen
zweiten Priester, trotz seines Aufschreis, und warfen ihn in den
FluB. Wieder wartete man eine halbe Stunde. Da wurde der Statt-
halter erregt und unwirsch und sagte: «Was ist das? Auch der
zweite Bote stellt sich ungeschickt an.» Dabei sah er nach einem
dritten Priester hin, und seine Diener hoben schon die Arme. Aber
der Priester und alle Priester mit ihm warfen sich auf die Erde und
flehten um Gnade. «Nie mehr werden wir dem Gott eine Braut
suchen, da wir es nicht verstehen», schrien sie.

Da gab der Statthalter das Maddchen seinen Eltern zuriick, lief
ihm das Brautkleid zum Geschenk, und von diesem Tage an war es
mit der alten Sitte vorbei. °



	Jean Meslier* (Fortsetzung folgt)

