
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 31 (1948)

Heft: 8

Artikel: Jean Meslier* (Fortsetzung folgt)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409853

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


58 DER FREIDENKER Nr. 8

Und doch empfinden wir es nicht als. solchen. Warum?
Irgendjemandem muß ich an der BahnhofStraße schließlich
begegnen, ob es nun der Meier oder Müller ist ; ob ich den Meier
oder Müller persönlich kenne oder nicht, spielt gar keine
Rolle; ich bin ihm begegnet, und daß ich ihm überhaupt
begegnet bin, darin liegt der Zufall oder Nichtzufall. Mit andern
Worten: was wir Zufall nennen, ist subjektiv bedingt, ist das,

was uns persönBch berührt. Zufall ist, was wir persönlich
empfinden, auch wenn wir zur selben Stunde tausend anderen
Zufällen begegnen, die uns als solche nicht auffaUen oder die uns
nicht bewußt werden.

Man wird sagen, das sei eine sehr konfuse Begriffsbestimmung,

aber ich wollte damit nur darlegen, wie weit der Begriff
Zufall gespannt werden kann und wie sehr wir uns davor hüten
müssen, irgend eine Erscheinung als Zufall oder Nichtzufall
abzustempeln, weil sie schließlich beides ist.

Nennen wir sie aber Zufall, so tun wir es im bewußten Gegensatz

zu jener Strömung, die überhaupt keinen Zufall gelten
läßt, sondern alles Geschehen auf übersinnliche Einflüsse
zurückführt. Ünd die ganze bisherige Abhandlung hatte einzig
den Zweck, mis den Unterschied vor Augen zu führen, den wir
auf der andern Seite treffen.

Um noch einmal auf die Sache mit dem Ziegel zurückzukommen:

auch hier kann es verschiedene Grade des Zufalls
geben. Reiner Zufall, wenn wir es so sagen wollen, ist es natürlich,

daß überhaupt ein Ziegel vom Dach fällt, wed uns die
Erfahrung lehrt, daß Ziegel im allgemeinen im Beharrungszustand,
das heißt auf dem Dach oben, wo sie hingehören, zu verbleiben
pflegen. Fällt er aber schon herunter, so kommt es sehr darauf
an, wo dies geschieht, beispielsweise in der Nebenstraße eines
menschenleeren Dörfchens oder am Broadway in New York.
Im ersten Fall ist es Zufall, wenn er jemanden auf den Kopf
trifft, im zweiten Fall ist es ein Zufall, wenn er niemanden trifft.
Zufall, um mit diesem Thema zum Schluß zu kommen, nennen
wir es also, wenn die Unwahrscheinlichkeit des Eintretens eines

Ereignisses größer ist als die Wahrscheinlichkeit. Wenn zwei
Ziegelsteine dasselbe tun, ist es nicht dasselbe.

Jean Meslier*
Jean Meslier? geb. 1664, gest. 1729, nimmt unter den

Sozialkritikern im Frankreich des 17. und 18. Jahrhunderts eine vornehme
Stellung ein. Er wirkte seit 1692 in einer kleineu Gemeinde (in
Etrépigny in den Ardennen) als armer, aber mit dem Wissen seiner
Zeit ausgestatteter Seelenhirt. Er war nicht aus Habsucht oder aus
besonderer Neigung, sondern aus Gehorsam gegen seine Eltern
Geistlicher geworden. Was er in dieser Stellung an innern Kämpfen,
an geistigen Nöten und Gewissensqualen erlebt und gelitten hat,
das ist in einem umfangreichen, erst 1864 vollständig veröffentlichten

Testament niedergelegt. Voltaire, der einen Auszug desselben
verfertigte und verbreitete, äußerte sich, daß er beim Lesen dieses
Dokumentes vor Schrecken gebebt habe.

Aus der Vorrede

Wer sich die Mühe geben will, den gesunden Menschenverstand
bei den religiösen Ansichten zu Rate zu ziehen, und wer dieser
Prüfung die Aufmerksamkeit schenkt, welche man gewöhnlich den
Gegenständen erweist, die man für wichtig hält, der wird leicht
bemerken, daß diese Meinungen auf keiner soliden Basis beruhen,
daß die ganze Religion nur ein Luftschloß, daß die Theologie nur
die Unkenntnis natürlicher Ursachen ist, welche man in ein System

* Wir lassen hier und in späteren Nummern dieses Blattes Stellen aus
dem Buche «Glaube und Vernunft» oder «Der gesunde Menschenverstand»
dieses seltenen römisch-katholischen Priesters folgen, der, als er seine
Bekenntnisse niederschrieb, wohl kaum gedacht haben wird, daß sie nach
250 Jahren noch genau so zeitgemäß sein werden wie damals.

Der langen Rede kurzer Sinn: wir lassen also gelten: Zufall
oder Nichtzufall. Die Gegenseite läßt aber nicht gelten : Schicksal

oder Nichtschicksal. Es gibt nur ein Schicksal. Denn dieses

Schicksal ist als Granit in das Mauerwerk der christlichen Dog->

men eingebaut und deshalb darf daran nicht gedeutelt werden.

Nichtige Bagatellfälle sind • natürlich ausgenommen. Auch
der frömmste Mensch wird natürlich nicht von Schicksal reden,
wenn die Maus von einem Ziegel zerdrückt wird. Denn die
Maus hat ja keine Seele. Und hierin liegt eigentlich schon die
Erklärung dessen, was würdig ist, einem Schicksal anbefohlen
zu sein: alles was Seele hat, das heißt, was nach der christlichen

Dogmatik Seele hat, und zwar eine Seele, aus der sich
moralisches und anderes Kapital schlagen läßt, alles das ist
dem Gesetz des Fatums unterworfen. Der chinesische Kuli oder
der Zulukaffer, die ich eingangs erwähnt habe, sind in dieser

Beziehung nicht sehr interessant, wed sie dem Christentum
moralisch und materiell nicht viel eintragen. Deshalb steht man
ihnen mit einer gewissen Geringschätzigkeit gegenüber, auch

wenn man diese nicht offiziell zur Schau trägt. Aber sie macht
sich darin bemerkbar, wie man das private Pech eines solchen
Außenseiters abtut, während man dem Pech des vollwertigen
Christenmenschen schicksalshafte Verkettung andichtet.

Was verstehen wir nun eigentlich unter Schicksal? Im Kon"
versationslexikon steht: «Bezeichnung für all das, was dem
Menschen widerfährt, insofern es ohne sein Zutun geschieht
und von Bedeutung für seinen Lebenslauf ist, dann für eine
unbekannte Macht, die gleichsam die Erfahrungen des
Menschen leidet, seinen Erfolg bestimmt. Diese Macht wird oft als

so unüberwindlich vorgestellt, daß die Freiheit des Einzelnen
völlig geleugnet wird.»

Nun könnte man diese Erklärung fast wörtlich genau auf
den Zufall beziehen, wenn nicht diese unüberwindliche,
unbekannte Macht darin vorkäme, die uns gleich so sehr bekannt
vorkommt, daß wir sofort wissen, wer das Schicksal in seiner
heute gültigen Gestalt erfimden hat oder wer ganz besonders

an dim interessiert ist.

gebracht hat, daß sie nur ein großes Gewebe von Hirngespinsten
und Widersprüchen ist; daß sie bei allen Völkern der Erde und zu
allen Zeiten nur Romane vorgeführt hat, die aller Wahrscheinlichkeit

entbehren, und deren Held selber mit Eigenschaften
ausgeschmückt ist, welche sich unmöglich vereinigen lassen

Die Idee eines Wesens ohne Begriff oder vielmehr das Wort, mit
welchem man es bezeichnet, könnte uns gleichgültig sein, wenn es

nicht unzählige Verheerungen auf der Erde anrichtete. Mit der
vorgefaßten Meinung, daß dieses Hirngespinst eine höchst wichtige
Realität für sie sei, haben die Menschen, anstatt weislich aus seiner
Unbegreiflichkeit zu schließen, daß sie nicht verpflichtet sind, daran

zu denken, im Gegenteil daraus gefolgert, daß sie sich nicht
genug damit beschäftigen können, daß sie unaufhörlich darüber
nachdenken und darüber grübeln müßten und es niemals aus den
Augen verlieren dürften

Darum sind oft so viele Nationen der Schauplatz der
Extravaganzen einiger verrückter Träumer geworden, welche ihre
verwirrten Betrachtungen für ewige Wahrheiten hielten oder sie dafür
ausgaben, den Enthusiasmus der Fürsten und Völker erregten und
sie für Meinungen bewaffneten, welche sie ihnen als notwendig
zum Ruhm der Gottheit oder zum Wohl der Staaten darstellten

Wie hätte der menschliche Geist, nicht beunruhigt durch
schreckenerregende Hirngespinste und durch Menschen geleitet,
welche ein Interesse daran hatten, seine Unwissenheit und seine
Furchtsamkeit zu vermehren, Fortschritte machen können! Man

zwang den Menschen, in seiner ursprünglichen Dummheit fortzu-
vegetieren. Man unterhielt ihn nur mit unsichtbaren Mächten, von
welchen er sein Schicksal abhängig glaubte. Nur mit seinen Schreck-



Nr. 8 DER FREIDENKER 59

Der Schicksalsbegriff ist schließlieh nicht neu, aber sein
Inhalt wechselt in den Zeitabständen der Geschichte. Er begegnet
uns schon in der Antike unter dem Namen Moira, und darüber
steht wiederum im Konversationslexikon folgendes zu lesen:

«Moira: bald als das auch über den Göttern stehende Schicksal,

bald als durch Zeus bestimmt. Nach dem Volksglauben
bestimmen die Moiren (das sind die griechischen Schicksalsgöttinnen)

das Schicksal des Kindes und werden deshalb im Kult
verehrt; so leben sie auch im neugriechischen Glauben fort.
Von den Römern wurden sie mit den Parzen gleichgestellt.»

Bei aller Aehnlichkeit der Begriffe fällt uns hier etwas auf :

bei den alten Griechen stand das Schicksal zum Teil über den

Göttern, das heißt auch diese Götter waren nicht frei in ihrem
Handeln, sie waren beeinflußt und wurden kontrolliert durch
eine Instanz, gegen die sie selber nicht aufkommen konnten.
Iu der christlichen Religion aber ist das Schicksal nur ein
Instrument in der Hand einer höheren Macht, imd diese höhere
Macht heißt Gott.

Bei den alten Griechen und Römern also ist das Schicksal in
Frauen personifiziert — übrigens soll das auch bei uns
vorkommen — ; nicht Götter, sondern Göttinnen bestimmten es,

und das berührt uns irgendwie sympathisch. Denn wenn Frauen
Schicksal spielen, kommt es meist doch etwas besser heraus, als

wenn sich Männer zum Beherrscher der Geschicke aufwerfen.
Man läuft weniger Gefahr, auf der Flucht erschossen zu werden.

Die Griechen kannten also Schicksalsgötlinnen, während
die Christen keinen Schicksalsgott kennen; Schicksal ist ihnen
im Grunde genommen ein ziemlich undefmierbarer Begriff,
aus dem niemand so richtig klug wird, und das ist schließlich
auch mit ein Zweck der Uebung. Denn wir sollen eben nieht
klug werden.

Warum spielt das Schicksal im christlichen Denken oder
Nichtdenken eine so große Rolle? Das läßt sich auf zwei Arten
erklären, wobei ich nicht unbedingt behaupten will, das Richtige

getroffen zu haben.
Einmal haben wir den Begriff ja schon in der Kinderstube,

im Religionsunterricht, aus tausenden guten imd schlechten Bü-

nissen und mit seinen unbegreiflichen Träumereien beschäftigt,
wurde er stets die Beute seiner Priester, die sich das Recht
vorbehielten, für ihn zu denken und seine Handlungsweise zu
bestimmen.

So war und blieb der Mensch fortwährend ein Kind ohne
Erfahrung, ein Sklave ohne Mut, ein Schwachkopf, der das
Durchdenken einer Sache fürchtete und nie imstande war, sich aus dem
Labyrinthe zu befreien, in welches man seine Vorfahren irregeführt

hatte. Er glaubte sich gezwungen, unter dem Joche seiner
Götter zu seufzen, welche er nur aus den fabelhaften Erzählungen
ihrer Diener kannte.

Ursprung aller Religionen

Unwissenheit und Furcht, das sind die beiden Stützpunkte aller
Religion. Die Ungewißheit, in der sich der Mensch in Hinsicht auf
seine Beziehung zu Gott befindet, ist gerade der Beweggrund,
welcher ihn an die Religion fesselt. Der Mensch fürchtet sich in der
Finsternis, in der physischen sowohl als wie in der moralischen.
Seine Furcht wird ihm zur Gewohnheit und verwandelt sich zum
Bedürfnis; er würde glauben, ihm fehle etwas, wenn er nichts zu
fürchten hätte.

Was ist Theologie?

Es gibt eine Wissenschaft, welche nur unbegreifliche Dinge
erzielt. Im Gegensatz zu allen ' übrigen beschäftigt sie sich nur mit
dem, was nicht mit den Sinnen wahrgenommen werden kann. Hob-
bes nennt sie «das Königreich der Finsternis». Dies ist ein Land,
worin alles Gesetzen huldigt, welche allen denjenigen zuwiderlaufen,

welche die Mensclien in der Welt, die sie bewohnen, zu er-

chern aufgenommen, er wird uns in der Erziehung beigebracht,
in allem, was wir lesen oder hören, wird er uns eingehämmert,
bis er uns zur Gewohnheit geworden ist. Denn der Sinn der
verfehlten Erziehung liegt ja darin, den Menschen auf Gewohnheiten

zu dressieren, denn Gewohnheiten sind bequem; sie

ersetzen das Denken. Ganz unvermerkt nehmen wir mit vielen
andern auch den Schicksalsbegriff in uns auf. Und wenn wir
später selbst zu denken beginnen und uns anschicken,
verschiedenen kirchlichen und religiösen Ballast über Bord zu

werfen, übersehen wir vielfach, daß wir noch ein Gewicht
mitschleppen, das wir nur deshalb nicht ausbooteten, weil es

eigentlich sehr harmlos aussieht.
Als Vergleich: als Kind glauben wir alle an Samichlaus und

Bölmia und Christkind und wahrscheinlich auch an Gott und
Teufel. Wenn wir verständig werden oder es geworden sein
sollten, haben wir das Märchen vom Samichlaus und Christkind

überwunden, an das Märchen vom lieben Gott aber glauben

die meisten Menschen weiter, als ob ihre geistige Entwicklung

an einem bestimmten Punkt aufgehört hätte. Oder anders

gesagt: als Kinder glauben wir an den Storch, als Erwachsene

an die Nachtigall; dies trifft besonders für die Dichterlinge zu.
Dieser Ballast Schicksal ist eine gewollte Zwischenstufe in

der Entwicklung des religiösen Denkens, so wie ich es auf die
zweite Art deuten möchte. Diese Erklärung sieht so aus: Die
Verkünder des Christentums sind ihrer Sache eigentlich nicht
mehr so recht sicher. Der Gottesbegriff, den sie seit zweitausend
Jahren oder mehr predigen, ist im Laufe der Zeiten doch
irgendwie langsam aber sicher ausgehöhlt worden. Er hat sich

irgendwie überlebt. Wer mit einem Christen ins Gespräch
kommt, wird immer mehr die Erfahrung machen, daß der
Mann sich weniger auf die Existenz oder Nichtexistenz Gottes
beruft als auf die christlichen Moralgrundsätze im allgemeinen.
Den denkenden Menschen unter ihnen ist eigentlich dieser Gott

gar nicht mehr so geheuer imd die nichtdenkenden lassen ihn
ohnehin einen braven, alten Mann sein. Man könnte es so ausn

drücken: Gott befindet sich gerade bei jenen, die angeblich an
ihn glauben, in einem luftleeren Raum. Er ist zum Lippen-

kennen imstande sind. In dieser wunderbaren Religion ist das Licht
nur Finsternis; die Gewißheit wird zweifelhaft oder unrichtig; das
Unmögliche wird glaubwürdig; die Vernunft ist ein ungetreuer
Führer und der gesunde Menschenverstand wird in Schwärmerei
verwandelt. Diese Wissenschaft wird Theologie genannt und diese
Gotteswissenschaft ist eine fortwährende Beleidigung für die
menschliche Vernunft.

Die Religion besticht die Unwissenheit durch Hilfe des
Wunderbaren

Wenn die Religion verständlich wäre, würde sie für die
Unwissenden viel weniger Anziehungskraft haben. Sie bedürfen der
Dunkelheit, der Mysterien, der Schrecknisse, der Fabeln, der Wunder,

unglaublicher Dinge, welche ihr Gehirn beständig in Tätigkeit
erhalten. Romane, blaue Wunder, Gespenster- und Zauber-Erzählungen

haben für gewöhnliche Leute mehr Reiz als wahre Geschichten.

Die Theologie macht aus ihrem Gott einen Feind der Vernunft
und Aufklärung

Ihr sagt uns, o Theologen! daß «was Torheit in den Augen der
Menschen ist, Weisheit bei Gott ist, der ein Gefallen daran findet,
die Weisheit der Weisen zu verwirren. Aber behauptet ihr nicht, daß
die menschliche Weisheit eine Gabe des Himmels ist? Indem ihr
uns sagt, daß diese Weisheit Gott mißfällt, daß sie nur Torheit in
seinen Augen ist, daß er sie verwirren will, verkündigt ihr uns, daß
euer Gott nur der Freund der unvernünftigen Leute ist, und daß

er den mit Verstand begabten Menschen ein trauriges Geschenk
verliehen hat, wofür dieser trügerische Tyrann sich vorgenommen



60 DER FREIDENKER Nr. 3

bekenntnis geworden, er sitzt nicht tief. Man nimmt ihn nicht
mehr besonders wichtig noch tragisch. Man hat vielleicht auch
eine Nase voll Naturwissenschaft genommen und ist zur
Erkenntnis gekommen, daß eigentlich vieles nicht mehr stimmen
kann. Gott wird zum Neutrum.

Und das wissen selbstverständlich die Berufenen. Mit dem

Gottesbegriff allein können sie ihre Leute niclit melir bei der
Stange halten, sie brauchen ein unauffälliges, harmlos
aussehendes Hilfsmittel, und dieses Surrogat nennen sie Schicksal.
Schicksal ist nicht so direkt mit Gott verknüpft wie etwa
Vorsehung; begriffsmäßig handelt es sich natürlich um dasselbe.

Und wenn der aufgeklärt sein wollende Mensch, der nicht mehr
an das Christkind glaubt, auch an Gott zu zweifeln beginnt, so

verfängt er sich wenigstens in den Schlingen des Schicksals und
ist damit für das Geschäft gerettet.

Die Herkunft des Schicksals aus der Religion geht schon
daraus hervor, daß es sich um einen vollständig negativen
Begriff handelt. Schicksal, das heißt Verhängnis, Fatalität,
Ergebung ins Unabänderliche, Gefangenschaft, Zwang. Wir kennen

den glücklichen Zufall, aber das glückliche Schicksal ist
fast unbekannt; es gibt ein hartes, ein tragisches, ein schweres,
ein unglückliches, ein unerbittliches, ein unabwendbares
Schicksal und so weiter, es ist dem Menschen feindlich gesinnt;
man kann es nicht ändern, man kann es höchstens
beeinflussen durch intensives Beten und auch das ist vermutlich
nicht viel nütz.

Aber gerade hier läßt sich der Verdacht nicht von der Hand
weisen, der Schicksalsbegriff spiele auch eine sehr bedeutungsvolle

kommerzielle Rolle. Wenn mir irgend ein Strolch die
Pistole unter die Nase hält, um mich entweder um mein Leben
oder um meine Brieftasche zu bringen, so wähle ich das

kleinere Uebel und drücke ihm die Brieftasche in die Hand. Ich
lasse mir also das Verschontbleiben von einem größeren Uebel
irgendetwas kosten. Wenn ich im Ausland vor irgend einem
Bureau sieben Stunden lang Schlange stehe — in der Schweiz
kommt das bekanntlich nicht vor — so drücke ich dem Cer¬

berus irgend ein Papierchen in die Hand, und je größer die
Zahl ist, die auf dem Papierchen steht, desto schneller werde
ich vorgelassen. (Fortsetzung folgt.)

Astroreligion*
3. Schicksalssterne

Der kindliche Glaube der Anthroposophen, daß ein enger
Zusammenhang bestehe zwischen dem Menschen und seiner
plantonischen Idee auf der «Astralebene», geht zurück auf die
derbere astroreligiöse Vorstellung, in der die unsterbliche
«Idee» durch die Sterne vertreten ist. Nach dem Talmud (Be-
rachoth 32 b, Sanhédrin 38 b) bestanden in den Sternen schon

alle künftigen Geschlechter, welche Gott dem Adam vorstellen
konnte; Abraham sieht (Gen. XV, 5) zum gestirnten Himmel
empor, um zu seilen wie zahlreich sein «Same» sein wird. Noch
im 4. Jahrhundert stellte der hl. Zeno von Verona Neubekehr-
ten das Horoskop, weil sie durch die Taufe neu geboren wurden.

Die drei Magier erblicken bei Jesu Geburt dessen Stern

am Himmel aufgehen (Matth. II. 2).
In der weiteren Folge glaubte man, daß große Männer nach

ihrem Tode unter die Sterne versetzt werden, denn die Seele

des Toten vereinigt sich wieder mit dem Vorbild, von dem sie

ausging. Die verstiruten Seligen bzw. vergotteten Gestirne siud
die himmlischen Heersoliaren, die unter Gottes Oberkommando
kämpfen und seine Ratsversammlung bilden (1. Kön. XXII, 19;
2. Chron. XVIII, 18; Rieht. V, 20). Sie sind Gottes Söhne und

lobpreisen ihren Herrn Papa (Hiob XXXVIII, 7), denn natürlich

stellte man sich die Bedingungen im Himmel nach den

Verhältnissen vor, die jeweils auf Erden herrschten und das

Abbild des orientalischen Despoten hienieden konnte nur der

despotische Autokrat des alten Testamentes sein. In der Religion

wird diese Logik selbstverständlich auf den Kopf gestellt:
Gott schuf den Menschen in seinem Ebenbilde, und dem Gesetz

droben entspricht das Gesetz auf Erden (Chullin 91 b).

* Siehe Freidenker Nr. 6 und 7, 1948.

hat, sie eines Tages grausam zu bestrafen. Ist es nicht sehr sonderbar,

daß man nur der Freund eueres Gottes sein kann, wenn man
sich zum Feind der Vernunft und des gesunden Menschenverstandes

erklärt? (Fortsetzung folgt.)

Das Opfermädchen
Daß auch China seine pfaffenfeindlichen Histörchen hervorgebracht

hat, zeigt das folgende Märchen, das Wilhelm Schmidbonn,
der sympathische rheinfränkische Dichter, in seiner Sammlung
«Garten der Erde» in hübscher Nacherzählung bietet:

In einer Stadt am Gelben Fluß war es Sitte, jedes Jahr dem
Flußgott ein junges Mädchen .zu opfern. Dadurch blieb, sagten die
Priester, die Stadt für dieses Jahr vor Ueberschwemmungen
gesichert. War nun in einem reichen Hause eine Tochter
herangewachsen, so kamen die Priester und sagten: «Dieses Mädchen muß
dieses Jahr geopfert werden.» Aber die Eltern gaben heimlich den
Priestern Geld, dann gingen die Priester aus diesem Haus heraus
und in ein armes Haus hinein und sagten: «Nein, wir sehen an dem
Zeichen, daß Gottes Wunsch nach diesem- Mädchen 6teht.» Am
nächsten Tage wurde dann dieses Mädchen in Brautgewänder
gekleidet, in einem Boot zur Mitte des Stromes gerudert und da in
das Wasser geworfen. Schwer litt das arme Volk in der Stadt unter
diesem alten Brauch.

Nun war einst ein neuer Statthalter für die Provinz ernannt worden.

Als der Opfertag da war, erschien er in Festkleidern mit
vielem Gefolge auf goldenem Wagen, um an der Handlung
teilzunehmen. Das Ufer war weithin besetzt mit Schaulustigen. Dicht am
Wasser standen in einem Kreis die Priester mit den Aeltesten der

Stadt, in ihrer Mitte das junge Mädchen im Brautkleid. Musik
erscholl mit Pauken und Trommeln wie bei einem wirklichen Hoch-
zeitsfeste.

Eben nahmen die Eltern weinend von ihrer Tochter Abschied,
die Mutter konnte sich gar nicht trennen. Das Boot fuhr an, und
man führte das Mädchen im Zuge hin. Da erhob sich plötzlich der
Statthalter in seinem Wagen und rief: «Halt! Nicht so schnell! Das
muß alles mit der nötigen Feierlichkeit geschehen. Erst muß doch
einer ins Schloß des Flußgottes hinuntersteigen und ihm melden,
daß die Braut unterwegs ist. Damit er dann selber kommen und sie
holen kann.» Die Priester standen erschreckt. «Herr, das ist nie so

gewesen», sagte endlich einer. «Dann wird es von heute an so sein»,
sagte der Statthalter und hieß seine Diener den Priester nehmen
und in der Mitte des Stromes ins Wasser werfen.

Eine Stunde lang wartete man. Dann sagte der Statthalter: «Dieser

Bote scheint die Sache nicht richtig gemacht zu haben, der Gott
kommt ja nicht.» Er winkte seinen Dienern und sie ergriffen einen
zweiten Priester, trotz seines Aufschreis, und warfen ihn in den
Fluß. Wieder wartete man eine halbe Stunde. Da wurde der
Statthalter erregt und unwirsch und sagte: «Was ist das? Auch der
zw-eite Bote stellt sich ungeschickt an.» Dabei sah er nach einem
dritten Priester hin, und seine Diener hoben schon die Arme. Aber
der Priester und alle Priester mit ihm warfen sich auf die Erde und
flehten um Gnade. «Nie mehr werden wir dem Gott eine Braut
suchen, da wir es nicht verstehen», schrien sie.

Da gab der Statthalter das Mädchen seinen Eltern zurück, ließ
ihm das Brautkleid zum Geschenk, und von diesem Tage an war es

mit der alten Sitte vorbei. •


	Jean Meslier* (Fortsetzung folgt)

