
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 31 (1948)

Heft: 1

Artikel: Die grosse Gewissensfrage an unsere katholische Landesuniversität

Autor: Hartwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409800

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409800
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4 DER FREIDENKER Nr. 1

der Sozialen sich unabhängig von dem vollziehe, was ich denke

und erstrehe. Dieser irrige Gedanke spukt in vielen Köpfen,
nicht nur von Theisten, sondern sogar von Atheisten. Beim
Theisten wäre es nur konsequente Logik, wenn er angesichts
der Allmacht und Vorsehung Gottes zum Schluß käme, «es

sei doch unser Tun umsonst, auch heim besten Willen». Aber
gerade diese Konsequenz wird von den Geistlichen aller
Konfessionen aufs schärfste bekämpft, denn wenn alle Gläubigen
so denken würden, so gäbe es keine Fanatiker, keine Agitatoren,

die sie für ihre Expansionsgelüste brauchen. Diesen
vorerwähnten irrigen Gedanken haben auch viele Atheisten noch
nicht abgelegt, indem sie lehren, daß alles Geschehen sich
nach ehernen Naturgesetzen, abwickelt, das heißt nach einer
unerbittlichen Kausalität. Jede Ursache ist gleich einer Mutter,

die ihr Kind, die Wirkung, in ihrem Schöße trägt, gebiert
und stirbt. Wir meinen nur, daß wir schieben und stoßen und
doch nur die Geschobenen und Gestoßenen sind, und wir würden

bockstill stehen, wenn wir nicht von außen geschoben und
gestoßen würden. Das ist echt menschliches Fatum, Fatalismus

schlimmster Art, der zu der Ansicht führt, daß, wie die
Erde sich um ihre Achse dreht ohne meine Hilfe, so auch die
soziale Welt ohne meine Intervention läuft.

Nichts ist falscher als das! Der Lauf der sogenannten Welt
vollzieht sich wie alles andete erstens nach dem Grundsalz
der körrelativen Zweieinigkeit und zweitens nach dem Gesetz
des Kräfteparallelogrammes. Jeder Mensch ist daran beteiligt
und wirkt mit nach dem Maß der von ihm eingesetzten Kräfte
leiblicher, seelischer und geistiger Art. Alles was im politischen

Leben geschieht, ist nichts anderes als die Resultante,
das heißt die Diagonale aller Kraftrichtungen und
Energiequanten. Diese aber werden gelenkt durch die Ideen. Unsere

freigeistige Idee ist die einer verträglichen Menschheit unter
erträglicheren materiellen Verhältnissen. Für diese Idee wollen

wir unsere besten Kräfte einsetzen. Dieses Gelübde soll
unserer Feier die höhere Weihe geben. Ich möchte meine
Ansprache schließen mit einigen vortrefflichen Sätzen von Karl
Kautsky: «Man sagt gerne: die guten und gerechten Ideen
können nicht mit Gewalt unterdrückt werden. Für diesen
Ausspruch gibt es zahlreiche Belege und er klingt sehr tröstlich
für alle Verfolgten. Aber so unbedingt, wie er hingestellt wird,
ist er niclit richtig. Freilich, eine Idee selbst kann man mit
Gewalt nicht töten. Aber eine Idee kann für sich allein im
luftleeren Raum auch nicht existieren. Welche Kräfte eine
gesellschaftliche Idee des Guten und Bösen erlangt, und nur um diese

Art von Ideen handelt es sich hier, das hängt von der Zahl
und Beschaffenheit der Individuen ab, die sie erfassen, von
ihrer Kraft in der Gesellschaft. Gelingt es, die intelligentesten
Vertreter einer Idee, wenn sie in der Minderheit sind,
niederzuschlagen und auszurotten, dann ist auch die Idee
niedergeschlagen.» Wir wollen hoffen, daß uns dieses Schicksal erspart
bleibt. Wir hoffen, daß wir frei von Furcht vor Verfolgung
unsere Mission und Aufgabe erfüllen können und so ein
Mittelpunkt zu sein, in dem wir die freigeistigen Kräfte sammeln
und freigeistige Kraft ausstrahlen. Marlin Junker.

Wir aber sagen mit allem Nachdrucke:
Läßt man die Kirclie niclit zur Geltung
Kommen, so worden alle menschlichen

Bemühungen vergeblich sein. Leo XIII

Die große Gewissensfrage
an unsere katholische Landesuniversität

Unter diesem Titel ist soeben Nr. 3 der Sammlung «Wissen
und Wahrheit» (Verlag Hans Huber, Bern) erschienen1, die
sich mit «thomistischer Gelehrsamkeit und Philosophie» und
insbesondere mit dem Buch des Dominikaners Paul Wysor
«Theologie als Wissenschaft» (Salzburg- Leipzig 1938, Verlag
Anton Puslet) auseinandersetzt. Verfasser der Streitschrift ist
Dr. phil. Ernst Haenßler, der damit seine bekannten Publikationen

«Die Krisis der theologischen Fakultät» (1929) und «Die
Basier Universität am Scheidewege» (1936) wirkungsvoll
ergänzt.

Wir erinnern daran, was Dr. Ernst Haenßler als Gastreferent
an unserer 2. Arbeitstagung in Basel (am 8. September 1946)

in seinem Referat «Religion, Staat und Schule» gegen die
katholische Theologie vorgebracht hat2: «Sie scheute sich gar nie,
einen recht massiv-realistischen Seinsbegriff auch auf Gott und
den Himmel und oft auch noch auf die Hölle zu übertragen
und eine zweite Welt als eine tatsächlich seiende Welt als

Grund und Boden ihrer dogmatischen Bemühung zugrunde zu
legen.» Und er forderte damals, daß wir den Kampf gegen
derartige gedankliche Verirrungen auch philosophisch
untermauern müssen. Wer von uns ist aber philosophisch so gut
beschlagen, um solches wagen zu dürfen? Darum sagte ich in
meiner Besprechung seines Referates3, daß «in erster Linie
Haenßler selbst» dazu berufen sei, «den Kampf auf der von
ihm aufgezeigten Ebene» zu führen. Diesem Verlangen ist er
nun in der vorliegenden Schrift nachgekommen.

In diesem Zusammenhang darf ich wohl auch auf meine —
bescheideneren — Ausführungen in «Wissenschaft und
Theologie» (siehe «Freidenker» vom Februar 1947) verweisen, die

allerdings weniger an die Adresse der Theologen gerichtet
waren, sondern der Selbslverständigung in unseren eigenen Reihen
dienen sollten, da manche Gesinnungsfreunde geneigt sind,
auch die W issenschaft zu beschuldigen, melapysischen
Spekulationen zugänglich zu sein. Es gibt eben nicht nur «Zweierlei
Glauben» (siehe «Freidenker» vom Juli 1947), sondern auch
neben der Wissenschaft noch eine Pseudowissenschaft, die sich
als richtige Wissenschaft ausgeben möchte, wie dies vor allem
bei der Gottesgelahrtheit der Fall ist. Und da ist es denn wirklich

notwendig, diesen Herrschaften einmal entsprechend auf
die Diebsfinger zu klopfen. Nur muß das, was man gegen die

Theologie vorzubringen hat, hieb- und stichfest sein, denn diese

Jesuiten — es können auch Dominikaner sein —-, sind gut
geschult und scheuen vor keiner Begriffsverdrehung zurück4.

Es kann nicht unsere Aufgabe zein, den Inhalt der vorliegenden

Streitschrift auch nur andeutungsweise auszuschöpfen; viel-

1 Vgl. unsere Besprechungen von Nr. 1 untl 2 dieser von der «Gesellschaft

für Wissen und Wahrheit» herausgegebenen Sammlung im
«Freidenker» vom Dezember 1945, Oktober und Dezember 1946.

2 Vgl. «Ein- und Ausblicke in die Erziehung freier .Menschen». (Bern
1947, Freigeistige Vereinigung der Schweiz.)

3 Vgl. «Freidenker» vom September 1947.
4 Noch gewitzter sind jene Talmudisten, die sich — in die Enge

getrieben — hinter der Kahhalistik verschanzen. Jedes hebräische Wort
besitzt nämlich — je nach den darin enthaltenen Buchslaben — einen he-
slimmten Zahlenwert und zwei ganz verschiedene Worte, aher von
gleichem Zahlenwert, sind nach der Auffassung der Kahhalisten auswechselbar.

Gegenüber solchen «Kunststücken» ist man dann natürlich in der
Polemik gänzlich machtlos. Das hat Popper-Lynkeus in einer kleinen
Erzählung «Tischgespräch hei Martin Luther» (in den «Phantasien eines
Realisten») recht gut illustriert, indem er den gegen Luther polemisierenden

Rahin zum Schluß sagen läßt: «Wer sagt euch denn, daß ich an Gott
glaube?» Da ist denn auch der bibelfeste Martin Luther entsetzt und —
sprachlos.



Nr. .1 DER FREIDENKER

mehr wollen wir nur zur Lektüre derselben anregen. Haenßler

greift in seiner Auseinandersetzung mit dem thomistischen
Dominikaner folgende Punkte besonders heraus: Die
«theologisch angemaßte Absolutheit» muß vom Standpunkt der
Wissenschaft entschieden zurückgewiesen werden, denn «eine
Absolutheit wäre für die Wissenschaft Erstarrung, Verkrustung,
sie wäre ein eiserner Panzer, unter dem V/ issenschaft nicht
atmen, sich nicht regen könnte» (p. 54). Es ist übrigens vom
Standpunkt des Glaubens, der letzten Endes auf einem Mysterium

beruht, ganz widersinnig, wenn die Theologie Anspruch
auf Wissenschaftlichkeit erhebt. Thomas von Acpiino selbst

sagt von der Theologie aus: «Diese Wissenschaft unterscheidet
sich dadurch von allen anderen, daß sie sich, von der Inspiration

des Gaubens getrieben, vorwärts bewegt» (p. 56). Eine
richtige contradictio in adjecto, denn schon der gesunde
Menschenverstand sagt treffend: «Glauben heißt nichts wissen.»

Auch Wyser gibt zu, daß «die Theologie ihre Prinzipien
nur aus dem übernatürlichen Glauben schöpfen kann»; ferner
betont er «die grundsätzliche Unabhängigkeit der Theologie»
von anderen Wissenszweigen. Damit führt er sich selbst ad

absurdum, denn jede Spezialwissenschaft findet ihren Rückhalt
an allen übrigen Wissenschaften, so zwar, daß ein etwa sich

ergebender Widerspruch zu anderen Forschungsergebnissen
notwendig eine Revision der Sondertätigkeit erforderlich
macht. (Man erinnere sich z. B., daß der große Newton seine

Gravitationstheorie jahrelang zurückhielt, weil seine Berechnungen

einen anderen Wert für die Fallbeschleunigung
ergaben, als experimentell zu beobachten war. Bis sich schließlich

herausstellte, daß die Differenz darauf zurückzuführen
war, weil die Erdmessung damals noch niclit auf der Höhe war.
Nach Richtigstellung der betreffenden geodätischen Werte
ergab sich,- daß Newtons Kalkül stimmte.)

Im zweiten Teil seiner Ausführungen wendet sich Haenßler
der «Kritik der thomistisch-onto logischen Grundlagen» zu. Man
müsse da «zwischen Thomas und dem Thoniisimis unterscheiden.

Thomas können wir wohl verstehen und aus seiner Zeit
heraus rechtfertigen» (p. 77). Aber der Thomisnius von heute
ist ein Anachronismus oder — wie Haenßler später vergleichsweise

sagt — eine im 14. Jahrhundert stehengebliebene Uhr.
Und das ist eben die Gewissensfrage, die Haenßler an die
Universität Fryburg stellt : Will sie mit ihrer theologischen Fakultät

«bei Thomas von Aquino stehen bleiben — oder will sie,

zusammen mit den Uhren ihrer Profanwissenschaften, mit der
Zeit und mit der Entwicklung Schritt halten?» (p. 119).

Es scheint eine boshafte Frage zu sein, die hier gestellt wird,
denn die katholische Dogmatik bekommt ihre Direktiven von
Rom. Schon 1870 hat das vatikanische Konzil festgelegt: «Denn
die Glaubenslehre, welche Gott geoffenbart hat, ist dem Men-

sehengeist nicht wie ein erdachtes philosophisches Lehrsystem
zu weiterer Ergänzung zugewiesen, sondern als göttlicher Schatz

von Christus seiner Braut anvertraut zu treuer Bewahrung und
unfehlbarer Erklärung Unverändert nämlich bleibe das

Dogma, unverändert der Sinn, unverändert der Ausspruch!»

In W ahrheit geht es aber Haenßler nur um eine reinliche
Scheidung von Theologie und Wissenschaft: «Niemand wird
der Theologie das Recht auf Paradoxien und Wunder, so un-
faßlich sie unserer heutigen Zeit sind, streitig machen Theologie

ist aber im Unrecht, sie ist ewig im Unrecht, wenn sie für
ihre Paradoxien und Wunder den Anspruch auf Wissenschaf t-

lichkeit und auf die Zuverlässigkeit wissenschaftlich erarbeiteter

Wahrheit erhebt» (p. 117).

In dieser Feststellung, an der nicht zu rütteln ist, liegt aber

zugleich ein unausgesprochener Vorwurf gegen jene Vertreter
der Wissenschaft, die es bisher ängstlich vermieden haben,

gegen die Anmaßung ihrer Kollegen von der theologischen
Fakultät offen Stellung zu nehmen. Daß die Profaiiwissenschaft-
ler an der Universität Fryburg sich diesbezüglich entsprechend
zurückhaltend äußern (einige derartige, nicht uninteressante
gewundene Erklärungen werden in der vorliegenden Schrift
zitiert), wird man menschlich begreifen; niclit nur die Kunst
geht nach Brot. Wenn aber die an den anderen Universitäten
des Landes lehrenden, also unabhängigen Gelehrten zu dem
groben Unfug schweigen, so ist dies — gelinde gesagt —
unangebrachte Zurückhaltung. Diese geistigen Falstaffe, deren
Tapferkeit besserer Teil in der Vorsicht besteht, scheinen denn
doch die ideologische — und daher auch politische — Macht
der Kirche erheblich zu überschätzen. Für diese ansonst so

«i'reisinnigen» Wissenschafter bedeutet Haenßlers Schrift so

viel wie eine wohlverdiente moralische Ohrfeige.

Manche Leser der vorliegenden Schrift mögen als wirksamen
Abschluß der Polemik gegen den geistig längst überholten
Thomisnius eine religionswissenschaftliche Abhandlung erwartet
haben, gleichsam als ein ceterum censeo: Theologie kann wohl
keinen Anspruch auf Wissenschaftlichkeit erheben, aber sie
selbst bleibt Objekt einer wissenschaftlichen Betrachtung; wir
haben nämlich — frei von gefühlsmäßigen Bindungen — zu
untersuchen, welches die sozialpsychologischeii Voraussetzungen

der Religion sind und welche sozialpolitischen Bedingungen

zur Machtentfaltung der Kirche, beziehungsweise zur
theologischen Ausgestaltung ihres dogmatischen Glaubenskodex
führen.

Aber wir verstehen: Erstens hätte eine solche religionswissen-
schaftliche Analyse den Rahmen der vorliegenden Schrift
gesprengt und zweitens ist es doch niclit ganz ausgeschlossen, daß
der thomistische Dominikaner — trotz geringer Erfolgsaussichten

— den Fehdehandschuh aufgreift, der ihm von Haenßler
zugeworfen wurde und da bliebe noch immer Gelegenheit, den
Mann wissenschaftlich zu erledigen. So begnügt sich denn
Haenßler als weise vorausblickender Herausgeber der Sammlung

«W issen und Wahrheit» damit, abschließend einen Beitrag

des Gesinnungsfreundes A. L. v. Sieiger abzudrucken:
Eine Leseprobe als Fingerzeig auf Dr. Wilhelm Burkamps
Buch «Wirklichkeit und Sinn», das 1938 in Berlin erschienen
ist und manche Berührungspunkte mit dem vorher behandelten

Hauptthema aufweist. So heißt es z. B. in der Leseprobe,
daß wir — angesichts des «Bösen, Schlechten, Kranken,
Leidens», das sich in unserer Welt, manifestiert — Gott eher «als

einen Teufel ansehen müssen, nach Art perverser Menschen,
die im Zirkus Stier und wilde Großkatze gegeneinander
hetzen». Umgekehrt reiche auch das ethische Prinzip nicht aus,

um die Annahme eines höheren Wesens zu rechtfertigen: «Es

ist ein Irrtum, daß der gesunde Mensch einen gegenüber
irdischem Dasein transzendenten Glauben haben muß, um dies
irdische Dasein zu ertragen. Das Werten des gesunden
Menschen ist an sich elastisch genug, um in jeder vorgegebenen
Lage, auf Grund derer er sein Leben aufbauen muß, rüstig und
tapfer zu streben» (p. 135/6).

Besonders verdient aber hervorgehoben zu werden, daß
Burkamp in bezug auf eine wissenschaftliche «Einheitsdenkweise»
niclit von einer voraussetzungslosen, sondern nur von einer
vorurteilslosen Fragestellung (p. 126) spricht. Das tut auch Haenßler

als gewissenhafter Denker: «Im Ernst spricht heute wohl



6 DER FREIDENKER Nr. 1

niemand mehr von voraussetzungsloser Wissenschaft» (p. 70).
Und noch deutlicher: «Voraussetzungslos ist weder die katholische

noch die akatholische Wissenschaft» (p. 86). Denn ohne
Standpunkt gibt es überhaupt keine Betrachtung und ein
Standpunkt ist bereits eine Voraussetzung. Nur ist es ein großer

Unterschied, ob man sich dabei — wie in der Theologie —
blindlings auf einen Glauben stützt oder ob man •— wie in der
Wissenschaft — nur von vorläufigen heuristischen Annahmen
(Hypothesen) ausgeht, die eine Art Baugerüst für weitere
Forschungen darstellen. Die Wissenschaft ist jederzeit bereit,
diese Hilfsvorstellungen auf Grund neuer Tatsachen zu
revidieren und eben deshalb ist sie als «vorurteilslos» — wenn
auch nicht als voraussetzungslos im Sinne einer überholten
mechanistischen Weltauffassung — zu bezeichnen. Die Theologie

aber hält an ihren Dogmen fest, auch wenn sich
Widersprüche ergeben («Credo, quia absurdum est!») und damit
allein hat sie das Recht verwirkt, sich als Wissenschaft zu
bezeichnen. Hartwig.

90 Tage in der Todeszelle
Das bekannte große Strafgefängnis in Prag-Pankrac konnte

während der Okkupation die ungeheure Zahl der Häftlinge,
die täglich um einige Hundert anwuchs, nicht fassen, weshalb
die Gestapo alle möglichen Polizeianstalten und Gerichtsgebäude,

mit Beschlag belegte. Am Karlsplatz stellt ein ehemaliges

Kloster, das nach der josefinischen Zeit als Kerker diente,
bis der tschechoslowakische Staat im Jahre 1918 die feuchten,
allen Zellen zum Aufenthalt von. Menschen, und seien es nur
Verbrecher, nicht mehr für geeignet fand und diese Räume
schloß. Jedoch die Gefängnisse der Gestapo konnten für ihre '

politischen Gegner niclit schlecht genug sein, ebenso für
Menschen, die eine «arische» Großmutter zu wenig hatten. Also
wurde auch dieses alte Gebäude (das Mayrink in seinem Golem
erwähnt) von ihr mit Beschlag belegt.

Hieher wurde ich Ende Januar 1944 gebracht und nach einigen

Wochen von da nach der kleinen Festung Theresienstadt

transportiert.
Die Berge und bewaldeten Hügel des benachbarten Leit-

meritz im schönen Elbetal bildeten einen schmerzhaft
'reizvollen Hintergrund zu der düsteren Festung, der in den Herzen
der Häftlinge die Sehnsucht nach Freiheit nur noch stärker
hervorrief.

Zwar nach der harten Zucht im Gefängnis erschien uns das

Leben in den Zellen der Festung, die von Maria Theresia gegen
Friedrich den Großen erbaut wurde, paradiesisch. Hier hatten
«arische» als auch «nichtarische»" Frauen die gleichen
Lebensbedingungen. Dagegen waren die männlichen «Nichtarier» in
großem Nachteil gegen die «Arier». Täglich wurden mehrere

jüdische Gefangene auf grausamste Art zu Tode gemartert.
In meiner Zelle lag eine junge blasse Frau, die mit ausdruckslosen

Augen vor sich hinstierte und wenig Interesse für die
Umgebung zeigte. Als sie meinen Namen vernahm, rief sie mich
zu sich und nun erkannte ich sie auch, wiewohl sie sehr
verändert war. Aus ihrer Lethargie erwachend, berichtete mir
Frau M. Stampfer, wieso sie mit dem Protektoratsgesetz in
Konflikt kam und hieher gelangte.

Als im Protektorat die rechtswidrige Evakuierung unschuldiger,

friedlicher Menschen «nichtarischer» Abstammung
begann, als die jüdischen Mitbürger zu Parias deklassiert wurden
und in unbeschreiblicher Not und Angst das Leben gehetzter
Tiere fristen mußten, beschloß Frau Stampfer mit ihrer vier¬

zehnjährigen Tochter der Diffamierung durch Flucht nach der
Slowakei zu entkommen. Mit ihr zugleich verließen noch drei
bekannte Familien ihre einst so schöne Heimat, die nun der
Schauplatz der wüstesten Verbrechen war. Beiläufig ein Jahr
lebten die Flüchtlinge in einem kleinen Ort der Slowakei, bis
sich ein Verräter fand imd die Nichtsahnenden anzeigte. Und
die Slowaken, deren Gottesfurcht bekanntlich groß ist, nicht
achtend des Asylrechts, lieferten die jüdischen Familien den
deutschen Henkern aus.

Unter diesen Verhafteten war eine Aerztin, Dr. med. Ernestine
Grünberger, mit ihrem Sohn, der gleichfalls Medizin studierte,
Prof. Singer mit Gattin und Schwägerin, das Ehepaar Lewit
aus Pilsen und ein junges Mädchen aus «arisch versippter»
Ehe, wie damals der Ausdruck für Mischlinge lautete.

In Prag wurden alle vors Gericht gestellt und wegen Sabotage
der Reichsgesetze — zum Tode durch das Beil verurteilt!

Knapp neben dem Hinrichtungsraum mit der Guillotine waren

die Todeszellen, die nach dem damaligen Brauch die
Verurteilten beziehen und hier 90 Tage vor der Vollstreckung des

Urteils zubringen mußten.
Die Guillotine arbeitete in den Jahren 1942 und 1943 bei

Tag und bei Nacht, und mit Schaudern und Schrecken hörten
die Insassen der Todeszellen die grauenhaften Geräusche, die
Todesschreie der Opfer, die rohen Zurufe der entmenschten
Henker und das Auffallen des tötenden Beils. Tausendfach
erlebten sie in dieser Zeit den Tod.

90 Tage in der Todeszelle In dieser unendlich langen Wartezeit

kann sich Verschiedenes ändern, es kann der Kriegsschluß
eintreten, dann öffnen sich alle Gefängnisse, dann ist die
Gewaltherrschaft der deutschen Uebermenschen zu Ende, dann
wird wieder den Völkern Europas die Sonne scheinen

Das Mädchen mit dem einen arischen Elternteil machte ihr
Recht auf Sonderbehandlung nach den Nürnberger Gesetzen,
daß kein arisches Blut vergossen werden dürfe, geltend, jedoch
vorerst ohne Erfolg. Ein jeder Tag wurde in der Zelle mit
ständig größerer Resignation abgestrichen

Der 89. Tag brachte in die Apathie der Zelle eine aufregende
Abwechslung. Das Mädchen mit dem nicht ganz reinen Blut ist
vor den Richter gerufen worden. Glückstrahlend kam es in die
Zelle zurück : endlich hat das Gericht ihre arische Abkunft
anerkannt, sie gilt also niclit als Jüdin und kann infolgedessen
nicht mehr für Nichtbeachtung der Nürnberger Gesetze bestraft
werden. .Und morgen — morgen wird sie das Pankracer
Gefängnis verlassen Sie ist dem Leben wiedergegeben

Der letzte Tag in der Todeszelle brach mit trübsinnigem
Schweigen an. Jeder der Häftlinge, bis auf das junge Mädchen,
nahm im Geiste Abschied von seinen Lieben, Abschied vom
Leben. Bei jedem Tritt auf dem Gang fuhren alle erschreckt
auf und wünschten zuletzt nur noch, es möge das Schreckliche
lieber schon vorbei sein.

Da — mit rasselndem Gepolter geht die Zellentür auf, das

Mädchen, dessen Namen aufgerufen wurde, springt glücklich
auf und wird weggeführt. Wohin? — In die Freiheit? — Leider

nicht, sondern unter das Beil des Henkers!
Und die Juden? Diese wurden in andere Zellen abgeführt. —

Und was war die Ursache einer so veränderten Situation? —
Aus Berlin ist eben die Anordnung gekommen, nach der Juden
im Protektorat niclit mehr hingerichtet werden dürfen, so blieb
bloß das Mädchen, das durch die «Benevolenz» der deutschen

Richter nicht mehr als Jüdin zu betrachten war, ergo bezog
sich auf sie die neue Anordnung nicht und die Hinrichtung
konnte vollzogen werden


	Die grosse Gewissensfrage an unsere katholische Landesuniversität

