Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 31 (1948)

Heft: 1

Artikel: Die grosse Gewissensfrage an unsere katholische Landesuniversitat
Autor: Hartwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409800

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409800
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

4 DER FREIDENKER

der Sozialen sich unabhiingig von dem vollziehe, was ich den-
ke und erstrebe. Dieser irrige Gedanke spukt in vielen Képfen,
nicht nur von Theisten, sondern sogar von Atheisten. Beim
Theisten wire es nur konsequente Logik, wenn er angesichts
der Allmacht und Vorsehung Gottes zum Schluf} kidme, «es
sei doch unser Tun umsonst, auch heim hesien Willen». Aber
gerade diese Konsequenz wird von den Geistlichen aller Kon-
fessionen aufs schirfste bekimpft, denn wenn alle Gliubigen
so denken wiirden, so gibe es keine Fanatiker, keine Agita-
toren, die sie fiir ihre lixpansionsgeliiste brauchen. Diesen vor-
erwihnten irrigen Gedanken haben auch viele Atheisten noch
nicht abgelegt, indem sie lehren, daBl alles Geschehen sich
nach ehernen Naturgeseizen. abwickelt, das heifit nach ciner
unerbittlichen Kausalitit. Jede Ursache ist gleich einer Mut-
ter, die ihr Kind, die Wirkung, in ihrem Schol3e triigt, gebiert
und stirbt. Wir mreinen nur, daf} wir schieben und stoBen und
doch nur die Geschobenen und GestoBenen sind, und wir wiir-
den bockstill stehen, wenn wir nicht von aullen geschoben und
gestoBen wiirden. Das ist echt menschliches Fatum, Fatalis-
raus schlimmster Art, der zu der Ansicht fiihrt, daB, wie die
Erde sich um ihre Achse dreht ohne meine Hilfe, so auch die
soziale Welt ohne meine Intervention ldufi.

Nichts ist falscher als das! Der Lauf der
vollzieht sich wie alles andete ersiens nach dem Grundsatz

sogenannten Welt

der korrelativen Zweieinigkeit und zweitens nach dem Gesetz
des Krifteparallelogrammes. Jeder Mensch ist daran beteiligt
und wirkt mit nach dem Mal} der von ihm eingesetzten Krifte
leiblicher, seelischer und geistiger Art. Alles was im politi-
schen Leben geschieht, ist nichts anderes als die Resultante,
das heifit die Diagonale aller Kraftrichtungen und Energie-
‘quanten. Diese aber werden gelenkt durch die Ideen. Unsere
freigeistige Idee ist die einer vertriglichen Menschheit unter
ertriglicheren materiellen Verhiltnissen. Fiir diese Idee wol-
len wir unsere besten Kriifte einsetzen. Dieses Geliihde soll
unserer Feier die hohere Weihe gebhen. Ich méchie meine An-
sprache schlieBen mit einigen vortrefflichen Séizen von Karl
RKautsky: «Man sagt gerne: die guten und gervechten Ideen
konnen nicht mit Gewalt unterdriickt werden. Fiir diesen Aus-
spruch gibt es zahlreiche Belege und er klingt sehr trostlich
fur alle Verfolgten. Aber so unbedingt, wie er hingestellt wird,
ist er nicht richtig. Freilich, eine ldee selbst Kann man mit
Gewalt nicht téten. Aber eine Idee kann fiir sich allein im luft-
leeren Raum auch nicht existieren. Welche Kriifte eine gesell-
schaftliche Idee des Guten und Bésen erlangt, und nur um diese
Art von Ideen handelt es sich hier, das hingt von der Zahl
und Beschaffenheit der Individuen ah, die sic erfassen, von
ihrer Kraft in der Gesellschaft. Gelingt es, die intelligentesten
Vertreter einer Idee, wenn sie in der Minderheit sind, nieder-
zuschlagen und auszurotten, dann ist auch die Idee niederge-
schlagen.» Wir wollen hoffen, daf3 uns dieses Schicksal erspart
bleibt. Wir hoffen, daBl wir frei von Furcht vor Verfolgung
unsere Mission und Aufgabe erfiillen kénnen und so ein Mit-
telpunkt zu sein, in dem wir die freigeistigen Krifte sammeln

und freigeistige Kraft ausstrahlen. Martin Junker.

Wir aber sagen mit allem Nachdrucke:
LaBt man die Kircle nicht zur Geltung
Kommen, so werden alle menschlichen

Leo XIIL

Bemiihungen vergeblich sein.

Die grofe Gewissensfrage
an unsere katholische Landesuniversitit

Unter diesem Titel ist soeben Nr. 3 der Sammlung «Wissen
und Wahrheits (Verlag Hans Huber, Bern) erschienen’', die
sich mit «thomistischer Gelehrsamkeit und Philosophie» und
insbesondere mit dem Buch des Dominikaners Paul Fyser
«Theologie als Wissenschaft> (Salzburg-Leipzig 1938, Verlag
Anton Pustet) auseinandersetzt. Verfasser der Streitschrift ist
Dr. phil. Ernst HaenBler, der damit seine bekannten Publikatio-
nen «Die Krisis der theologischen Fakultiits (1929) und «Die
Basler Universitdt .am Scheidewege» (1936) wirkungsvoll er-
ginazt.

Wir erinnern daran, was Dr. Ernst Haenfler als Gastreferent
an unserer 2. Arbeitstagung in Basel (am 8. September 19406)
in seinem Referat «Religion, Staat und Schule» gegen die ka-
tholische Theologie vorgebracht hat®: «Sie scheute sich gar nie,
einen recht massiv-realistischen Seinsbegriff auch auf Gott und
den Himmel und oft auch noch auf die Hélle zu iibertragen
und eine zweite Welt als eine tatsichlich seiende Welt als
Grund und Boden ihrer dogmatischen Bemithung zugrunde zu
legen.» Und er forderte damals, daB3 wir den Kampf gegen der-
artige gedankliche Verirrungen auch philosophisch unter-
mauern miissen. Wer von uns ist aber philosophisch so gut be-
schlagen, um solches wagen zu diirfen? Darum sagte ich in
meiner Besprechung seines Referates®, dal} «in erster Linie
HaenBler selbst»> dazu berufen sei, «den Kampf auf der von
ihm aufgezeigten Ebene» zu fithren. Diesem Verlangen ist er
nun in der vorliegenden Schrift nachgekommen.

In diesem Zusammenhang darf ich wohl auch auf meine —-
bescheideneren — Ausfiihrungen in «Wissenschaft und Theo-
logie» (siehe «Freidenker» vom Februar 1947) verweisen, die
allerdings weniger an die Adresse der Theologen gerichtet wa-
ren, sondern der Selbstverstindigung in unseren eigenen Reihen
dienen sollten. da manche Gesinnungsfreunde geneigt sind,
auch die Wissenschaft zu beschuldigen, metapysischen Speku--
lationen zugiinglich zu sein. Es gibt eben nicht nur «Zweierlei
Glauben» (siehe «Freidenker» vom Juli 1947), sondern auch
neben der Wissenschaft noch eine Pseudowissenschaft, die sich
als richtige Wissenschaft ausgeben mochte, wie dies vor allem
bei der Gottesgelahrtheit der Fall ist. Und da ist es denn wirk-
lich notwendig, diesen Herrschaften einmal entsprechend auf
die Diebsfinger zu klopfen. Nur muf} das, was man gegen die
Theologie vorzubringen hat, hieb- und stichfest sein. denn diese
Jesuiten — es konnen auch Dominikaner sein —-, sind gut ge-
schult und scheuen vor keiner Begriffsverdrehung zuriick®.

Es kann nicht unsere Aufgabe zein. den Inhalt der vorliegen-

den Streitschrift auch nur andeutungsweise auszuschépfen: viel-

1 Vgl. unsere Besprechungen von Nr. 1 und 2 dieser von der «Gesell-
schaft fir Wissen und Wahrheits herausgegebenen Sammlung im «Frei-
denker» vom Dczember 1945, Oktober und Dezember 1946.

2 Vgl. «Ein- und Ausblicke in dic Erzichung freier.Menschen». (Bern
1947, Freigeistige Vereinigung der Schweiz.)

3 Vgl. «Freidenker» vom September 1947.

4 Noch gewitzter sind jene Talmudisten, die sich — in die Enge ge-
trieben — hinter -der Kabbalistik verschanzen. Jedes hebriische Wort be-
sitlzt namlich — je nach den darin enthaltenen Buchstaben — e¢inen he-
stimmten Zahlenwert und zwei ganz verschiedene Worte, aber von glei-
chem Zahlenwert, sind nach der Auffassung der Kabbalisten auswechsel-
bar. Gegeniiber solchen «Kunststiicken» ist man dann natiirlich in der
Polemik ginzlich machtlos. Das hat Popper-Lynkeus in ciner kleinen Er-
ziihlung «Tischgesprich Dbei Martin Luther» (in den «Phantasien eines
Realisten») recht gut illustriert, indem er den gegen Luther polemisieren-
den Rabbi zum Schlufl sagen lalit: «Wer sagt ench denn, dall ich an Gout
glaube?> Da ist denn auch der bibelfeste Martin Luther entsetzt und —
sprachlos.



DER FREIDENKER 5

mehr wollen wir nur zur Lektiire derselben anregen. HaenBler
greift .in seiner Auseinandersetzung mit dem thomistischen
Dominikaner folgende Punkte besonders heraus: Die «theo-
logisch angemal3te Absolutheity mufl vom Standpunkt der
Wissenschaft entschieden zuriickgewiesen werden, denn «eine
Absolutheit wire fiir die Wissenschaft Erstarrung, Verkrustung,
sie wire ein eiserner Panzer, unter den: Wissenschaft nicht at-
nien, sich nicht regen konnte» (p. 54). Es ist iibrigens vom
Standpunkt des Glaubens, der letzten Endes auf einem Myste-
rium berulit, ganz widersinnig, wenn die Theologie Anspruch
auf Wissenschaftlichkeit erhebt. Thomas von Aquino selbst
sagt von der Theologie aus: «Diese Wissenschaft unterscheidet
sich dadurch von allen anderen, daf3 sie sich, von der Inspira-
tion des Gaubens getrieben, vorwirts bewegt» (p. 56). Eine
richtige contradictio in adjecto, denn schon der gesunde Men-
schenverstand sagt treffend: «Glauben heif3t nichts wissen.»

Auch Wyser gibt zu, dafl «die Theologie ... ihre Prinzipien
nur aus dem iibernatiirlichen Glauben schépfen kanns; ferner
betont er «die grundsitzliche Unabhingigkeit der Theologie»
von anderen Wissenszweigen. Damit fiithrt er sicl: selbst ad ab-
surdum, denn jede Spezialwissenschaft findet ihren Riickhalt
an allen iibrigen Wissenschaften, so zwar, daf} ein etwa sich
ergebender Widerspruch zu anderen Forschungsergebnissen
notwendig eine Revision der Sondertitigkeit erforderlich
macht. (Man erinnere sich z. B., da3 der grole Newton seine
Gravitationstheorie jahrelang zuriickhielt, weil scine Berech-
nungen einen anderen Wert fir die Fallbeschleunigung er-
gaben, als experimentell zu beobachten war. Bis sich schlieB-
lich herausstellte, daf3 die Differenz darauf zuriickzufiihren
war, weil die Erdmessung damals noch nicht auf der lHgohe war.
Nach Richtigstellung der betreffenden geoditischen Werte er-
gab sich, daB3 Newtons Kalkiil stimte.)

Im zweiten Teil seiner Ausfiihrungen wendet sich HaenBler
der «Kritik der thomistisch-ontologischen Grundlagens zu. Man
miisse da «zwischen Thomas und dem Thomisntus unterschei-
den. Thomas kénnen wir wohl verstehen und aus seiner Zeit
heraus rechtfertigen» (p. 77). Aber der Thomismius von heute
ist ein Anachronismus oder — wie HaenBler spiiter vergleichs-
weise sagt — eine im 14. Jahrhundert stehengebliebene Uhr.
Und das ist eben die Gewissensfrage, die HaenBler an die Uni-
versitiit Fryburg stellt: Will sie mit ihrer theologischen Fakul-
tiit «<bei Thomas von Aquino stehen bleiben — oder will sie, zu-
sammen mit den Uhren ihrer Profanwissenschaften, mit der
Zeit und mit der Enlivicklung Schritt halten?» (p. 119).

Es scheint eine boshafte Frage zu sein, die hier gestellt wird,
denn die katholische Dogmatik bekommt ihre Direktiven von
Rom. Schon 1870 hat das vatikanische Konzil festgelegt: «Denn
die Glaubenslehre, welche Gott geoffenbart hat, ist dem Men-
schengeist nicht wie ein erdachtes philosophisches Lehrsysten
zu weiterer Ergiinzung zugewiesen, sondern als géttlicher Schatz
von Christus seiner Braut anvertraut zu treuer Bewahrung und
unfehlbarer Erklirung ... Unveriindert nimlich bleibe das

Dogma, unveriindert der Sinn, unverindert der Ausspruch!s

In Wahrheit geht es aber HaenBller nur um eine reinliche

viemand wird

Scheidung von Theologie und Wissenschaft: «
der Theologie das Recht auf Paradoxien und Wunder, so un-
faBlich sie unserer heutigen Zeit sind, streitig machen ... Theo-
logie ist aber im Unrecht, sie ist ewig im Unrecht, wenn sie fiir
ihre Paradoxien und Wunder den Anspruch auf Wissenschaft-
lichkeit und auf die Zuverlissigkeit wissenschaftlich erarbei-
teter Wahrheit erhebt» (p. 117).

~Mann wissenschaftlich zu erledigen. So begniigt

In dieser Feststellung, an der nicht zu riitteln ist, liegt aber
zugleich ein unausgesprochener Vorwurf gegen jene Vertreter
der Wissenschaft, die es bisher #ngstlich vermieden haben,
gegen die AnmaBung ihrer Kollegen von der theologischen Fa-
kultit offen Stellung zu nehmen. DaB die Profanwissenschaft-
ler an der Universitit Fryburg sich diesbeziiglich entsprechend
zuriickhaltend #Hullern (einige derartige, nicht uninteressante
gewundene Erklirungen werden in der vorliegenden Schrift zi-
tiert), wird man menschlich begreifen; nicht nur die Kunst
geht nach Brot. Wenn aber die an den anderen Universitiiten
des Landes lehrenden, also unabhingigen Gelehrten zu dem
groben Unfug schweigen, so ist dies — gelinde gesagt — unan-
gebrachte Zuriickhaltung. Diese geistigen Falstaffe, deren Tap-
ferkeit besserer Teil in der Vorsicht besteht, scheinen denn
doch die ideologische — und daher auch politische — Macht
der Kirche erheblich zu iiberschitzen. Fiir diese ansonmst so
«ireisinnigen» Wissenschafter bedeutet HaenBlers Schrift so
viel wie eine wohlverdiente moralische Ohrfeige.

Manche Leser der vorliegenden Schrift mégen als wirksamen
Abschlul} der Polemik gegen den geistig lingst iiberholten Tho-
mismus eine religionswissenschaftliche Abhandlung erwartet
haben, gleichsam als ein ceterum censeo: Theologie kann wohl
keinen Anspruch auf Wissenschaftlichkeit erheben, aber sie
selbst bleibt Objekt einer wissenschaftlichen Betrachtung; wir
haben ndmlich — frei von gefiihlsmiBigen Bindungen — zu
untersuchen, welches die sozialpsychologischen Voraussetzun-
gen der Religion sind und welche sozialpolitischen Bedingun-
gen zur Machtentfaltung der Kirche, beziehungsweise zur theo-

logischen Ausgestaltung ihres dogmatischen Glaubenskodex

- fithren.

Aber wir verstehen: Erstens hitte eine solche religionswissen-
schaftliche Analyse den Rahmen der vorliegenden Schrift ge-
sprengt und zweitens ist es doch nicht ganz ausgeschlossen, daf
der thomistische Dominikaner — trotz geringer Erfolgsaussich-
ten — den Fehdehandschuh aufgreift, der ihm von HaenBler
zugeworfen wurde und da bliebe noch immer Gelegenheit, den
sich denn
HaenBler als weise vorausblickender Herausgeber der Samm-
lung «Wissen und Wahrheit> damit, abschlieBend einen Bei-
trag des Gesinnungsfreundes A. L. v. Steiger abzudrucken:
Iine Leseprobe als Fingerzeig aufl Dr. Wilhelm Burkamps
Buch «Wirklichkeit und Sinny, das 1938 in Berlin erschienen
ist und manche Beruihrungspunkte mit dem vorber behandel-
ten Hauptthema aufweist. So heiBt es z. B. in der Leseprobe,
daBl wir — angesichts des «Bosen, Schlechtien, Kranken, Lei-
densy, das sich in unserer Welt manifestiert — Gott eher «als
cinen Teufel ansehen miissen, nach Art perverser Menschen,
die im Zirkus Stier und wilde Grof3katze gegeneinander het-
zen». Umgekehrt reiche auch das ethische Prinzip nicht aus,
um die Annahme eines hiheren Wesens zu rechtfertigen: «lis
ist ein frrtum, daBl der gesunde Mensch einen gegeniiber irdi-
schem Dasein transzendentien Glauben haben muf3, um dies
irdische Dasein zu ertragen. Das Werten des gesunden Men-
schen ist an sich -elastisch genug, um in jeder vorgegebencn
Lage, auf Grund derer er sein Leben aufbauen muf3, riistig und
tapfer zu streben» (p. 135/6).

Besonders verdient aber hervorgehoben zu werden, daB Bur-
kamp in bezug auf eine wissenschaftliche «Einheitsdenkweise»
nicht von einer voraussetzungslosen, sondern nur von einer vor-
urteilslosen Fragestellung (p. 126) spricht. Das tut auch HaenB-
ler als gewissenhafter Denker: «Im Ernst spricht heute wohl



6 : DER FREIDENKER

Nr. 1

niemand mehr von voraussetzungsloser Wissenscha{t» (p. 70).
Und noch deutlicher: «Voraussetzungslos ist weder die katho-
lische noch die akatholische Wissenschafts (p. 861. Denn ohne
Standpunkt gibt es iiberhaupt keine Betrachtung und ein
Standpunkt ist bereits eine Voraussetzung. Nur ist es ein gro-
Ber Unterschied, ob man sich dabei — wie in der Theologie —
‘blindlings auf einen Glauben stiitzt oder ob man -— wie in der
Wissenschaft — nur von vorldufigen heuristischen Annahmen
(Hypothesen) ausgeht, die eine Art Baugeriist fiir weitere
Forschungen darstellen. Die Wissenschaft ist jederzeit bereit,
diese Hilfsvorsiellungen auf Grund neuer Tatsachen zu revi-
dieren und eben deshalb ist sie als «vorurteilslos» — wenn
auch nicht als voraussetzungslos im Sinne einer iiberholten me-
chanistischen Weltauffassung — zu bezeichnen. Die Theolo-
gie aber hilt an ihren Dogmen fest, auch wenn sich Wider-
spriiche ergeben («Credo, quia absurdum est!») und damit
allein hat sie das Recht verwirkt, sich als Wissenschaft zu be-

zeichnen. Hartwig.

90 Tage in der Todeszelle

Das bekannte grofle Strafgeféngnis in Prag-Pankrac konnte
wihrend der Okkupation die ungeheure Zahl der Hiiftlinge,
die tidglich um einige Hundert anwuchs, nicht fassen, weshalb
die Gestapo alle méglichen Polizeianstalten und Gerichtsge-
biude mit Beschlag belegte. Am Karlsplatz steht ein ehemali-
ges Kloster, das nach der josefinischen Zeit als Kerker diente,
bis der tschechoslowakische Staat im Jahre 1918 die feuchten,
alten Zellen zum Aufenthalt von Menschen, und seien es nur
Verbrecher, nicht mehr fiir geeignet fand und diese Ridume

schloB. Jedoch die Gefidngnisse der Gestapo konnten fiir ihre

politischen Gegner nicht schlecht genug sein, ebenso fiir Men-
schen, die eine «arische» GroBmutter zu wenig hatten. Also
wurde auch dieses alte Gebiude (das Mayrink in seinem Golem
erwihnt) von ihr mit Beschlag belegt.

Hieher wurde ich Ende Januar 1944 gebracht und nach eini-
gen Wochen von da nach der kleinen Festung Theresienstadt
transportiert.

Die Berge und bewaldeten Hiigel des benachbarten Leit-
mweritz im schénen Elbetal bildeten einen schmerzhaft ‘reiz-
vollen Hintergrund zu der diisteren Festung, der in den Herzen
der Hiftlinge die Sehnsucht nach Freiheit nur noch stirker
hervorrief.

Zwar nach der harten Zucht im Gefidngnis erschien uns das
Leben in den Zellen der Festung, die von Maria Theresia gegen
Friedrich den GroBen erbaut wurde, paradiesisch. Hier hatten
«arische» als auch «nichtarisches Frauen die gleichen Lebens-
bedingungen. Dagegen waren die méannlichen «Nichtarier» in
groBBem Nachteil gegen die «Arier». Tiglich wurden mehrere
jitdische Gefangene auf grausamste Art zu Tode gemartert.

In meiner Zelle lag eine junge blasse Frau, die mit ausdrucks- -

losen Augen vor sich hinstierte und wenig Interesse fiir die Um-
gebung zeigte. Als sie meinen Namen vernahm, rief sie mich
zu sich und nun erkannte ich sie auch, wiewohl sie sehr ver-
dndert war. Aus ihrer Lethargie erwachend, berichtete mir
Frau M. Stampfer, wieso sie mit dem Protektoratsgesetz in
Konflikt kam und hieher gelangte. g

Als im Protektorat die rechtswidrige Evakuierung unschul-
diger, friedlicher Menschen «nichtarischer> Abstammung be-
gann, als die jiidischen Mitbiirger zu Parias deklassiert wurden
und in unbeschreiblicher Not und Angst das Leben gehetzter
Tiere fristen muflten, beschlof Frau Stampfer mit ihrer vier-

zehnjilirigen Tochter der Diffamierung durch Flucht nach der
Slowakei zu entkommen. Mit ihr zugleich verlieBen noch drei
bekannte Familien ihre einst so schéne Heimat, die nun der
Schauplatz der wiistesten Verbrechen war. Beildufig ein Jahr
lebten die Fliichtlinge in einem kleinen Ort der Slowakei, bis
sich ein Verriter fand und die Nichtsahnenden anzeigte. Und
die Slowaken, deren Gottesfurcht bekanntlich groB ist, nicht
achtend des Asylrechts, lieferten die jiidischen Familien den
deutschen Henkern aus.

Unter diesen Verhafteten war eine Aerziin, Dr.med. Ernestine
Griinberger, mit jhrem Sohn, der gleichfalls Medizin studierte,
Prof. Singer mit Gattin und Schwigerin, das Fhepaar Lewit
aus Pilsen und ein junges Médchen aus «arisch versippter»
Ehe, wie damals der Ausdruck fiir Mischlinge lautete.

In Prag wurden alle vors Gericht gestellt und wegen Sabotage
der Reichsgesetze — zum Tode durch das Beil verurteilt!

Knapp neben dem Hinrichtungsraum mit der Guillotine wa-
ren die Todeszellen, die nach dem damaligen Brauch die Ver-
urteilten beziehen und hier 90 Tage vor der Vollstreckung des
Urteils zubringen muBten.

Die Guillotine arbeitete in den Jahren 1942 und 1943 bei
Tag und bei Nacht, und mit Schaudern und Schrecken horten
die Insassen der Todeszellen die grauenhaften Gerdusche, die
Todesschreie der Opfer, die rohen Zurufe der entmenschten
Henker und das Auffallen des tétenden Beils. Tausendfach er-
lebten sie in dieser Zeit den Tod.

90 Tage in der Todeszelle! In dieser unendlich langen Warte-
zeit kann sich Verschiedenes @ndern, es kann der Kriegsschluf
eintreten, dann 6ffnen sich alle Gefangnisse, dann ist die Ge-
waltherrschaft der-deutschen Uebermenschen zu Ende, dann
wird wieder den Vélkern Europas die Sonne scheinen . ..

Das Middchen mit dem einen arischen Elternteil machte ihr
Recht auf Sonderbehandlung nach den Niirnberger Gesetzen,
daB kein arisches Blut vergossen werden diirfe, geltend, jedoch
vorerst ohne Erfolg. Ein jeder Tag wurde in der Zelle mit
stindig groBerer Resignation abgestrichen ... '

Der 89. Tag brachte in die Apathie der Zelle eine aufregende
Abwechslung. Das Mddchen mit dem nicht ganz reinen Blut ist
vor den Richter gerufen worden. Gliickstrahlend kam es in die
Zelle zuriick: endlich hat das Gericht ihre arische Abkunft an-
erkannt, sie gilt also nicht als Jiidin und kann infolgedessen
nicht mehr fiir Nichtbeachtung der Niirnberger Gesetze bestraft
werden. Und morgen — morgen wird sie das Pankracer Ge-
fingnis verlassen! Sie ist dem Leben wiedergegeben!

Der letzte Tag in der Todeszelle brach mit triibsinnigem
Schweigen an. Jeder der Hiftlinge, bis auf das junge Madchen,
nahm im Geiste Abschied von seinen Lieben, Abschied vom
Leben. Bei jedem Tritt auf dem Gang fuhren alle erschreckt
auf und wiinschten zuletzt nur noch, es mdge das Schreckliche
lieber schon vorbei sein.

Da — mit rasselndem Gepolter geht die Zellentiir auf, das
Midchen, dessen Namen aufgerufen wurde, springt gliicklich
auf und wird weggefithrt. Wohin? — In die Freiheit? — Lei-
der nicht, sondern unter das Beil des Henkers!

Und die Juden? Diese wurden in andere Zellen abgefiihrt. —
Und was war die Ursache einer so verinderten Situation? —
Aus Berlin ist eben die Anordnung gekommen, nach der Juden
im Protektorat nicht mehr hingerichtet werden diirfen, so blieb
bloB das Midchen, das durch die «Benevolenz» der deutschen
Richter nicht mehr als Jiidin zu betrachten war, ergo bezog
sich auf sie die neue Anordnung nicht und dic Hinrichtung

konnte vollzogen werden. ..



	Die grosse Gewissensfrage an unsere katholische Landesuniversität

