
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 31 (1948)

Heft: 1

Artikel: Wir aber sagen mit allem Nachdrucke [...]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409799

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409799
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4 DER FREIDENKER Nr. 1

der Sozialen sich unabhängig von dem vollziehe, was ich denke

und erstrehe. Dieser irrige Gedanke spukt in vielen Köpfen,
nicht nur von Theisten, sondern sogar von Atheisten. Beim
Theisten wäre es nur konsequente Logik, wenn er angesichts
der Allmacht und Vorsehung Gottes zum Schluß käme, «es

sei doch unser Tun umsonst, auch heim besten Willen». Aber
gerade diese Konsequenz wird von den Geistlichen aller
Konfessionen aufs schärfste bekämpft, denn wenn alle Gläubigen
so denken würden, so gäbe es keine Fanatiker, keine Agitatoren,

die sie für ihre Expansionsgelüste brauchen. Diesen
vorerwähnten irrigen Gedanken haben auch viele Atheisten noch
nicht abgelegt, indem sie lehren, daß alles Geschehen sich
nach ehernen Naturgesetzen, abwickelt, das heißt nach einer
unerbittlichen Kausalität. Jede Ursache ist gleich einer Mutter,

die ihr Kind, die Wirkung, in ihrem Schöße trägt, gebiert
und stirbt. Wir meinen nur, daß wir schieben und stoßen und
doch nur die Geschobenen und Gestoßenen sind, und wir würden

bockstill stehen, wenn wir nicht von außen geschoben und
gestoßen würden. Das ist echt menschliches Fatum, Fatalismus

schlimmster Art, der zu der Ansicht führt, daß, wie die
Erde sich um ihre Achse dreht ohne meine Hilfe, so auch die
soziale Welt ohne meine Intervention läuft.

Nichts ist falscher als das! Der Lauf der sogenannten Welt
vollzieht sich wie alles andete erstens nach dem Grundsalz
der körrelativen Zweieinigkeit und zweitens nach dem Gesetz
des Kräfteparallelogrammes. Jeder Mensch ist daran beteiligt
und wirkt mit nach dem Maß der von ihm eingesetzten Kräfte
leiblicher, seelischer und geistiger Art. Alles was im politischen

Leben geschieht, ist nichts anderes als die Resultante,
das heißt die Diagonale aller Kraftrichtungen und
Energiequanten. Diese aber werden gelenkt durch die Ideen. Unsere

freigeistige Idee ist die einer verträglichen Menschheit unter
erträglicheren materiellen Verhältnissen. Für diese Idee wollen

wir unsere besten Kräfte einsetzen. Dieses Gelübde soll
unserer Feier die höhere Weihe geben. Ich möchte meine
Ansprache schließen mit einigen vortrefflichen Sätzen von Karl
Kautsky: «Man sagt gerne: die guten und gerechten Ideen
können nicht mit Gewalt unterdrückt werden. Für diesen
Ausspruch gibt es zahlreiche Belege und er klingt sehr tröstlich
für alle Verfolgten. Aber so unbedingt, wie er hingestellt wird,
ist er niclit richtig. Freilich, eine Idee selbst kann man mit
Gewalt nicht töten. Aber eine Idee kann für sich allein im
luftleeren Raum auch nicht existieren. Welche Kräfte eine
gesellschaftliche Idee des Guten und Bösen erlangt, und nur um diese

Art von Ideen handelt es sich hier, das hängt von der Zahl
und Beschaffenheit der Individuen ab, die sie erfassen, von
ihrer Kraft in der Gesellschaft. Gelingt es, die intelligentesten
Vertreter einer Idee, wenn sie in der Minderheit sind,
niederzuschlagen und auszurotten, dann ist auch die Idee
niedergeschlagen.» Wir wollen hoffen, daß uns dieses Schicksal erspart
bleibt. Wir hoffen, daß wir frei von Furcht vor Verfolgung
unsere Mission und Aufgabe erfüllen können und so ein
Mittelpunkt zu sein, in dem wir die freigeistigen Kräfte sammeln
und freigeistige Kraft ausstrahlen. Marlin Junker.

Wir aber sagen mit allem Nachdrucke:
Läßt man die Kirclie niclit zur Geltung
Kommen, so worden alle menschlichen

Bemühungen vergeblich sein. Leo XIII

Die große Gewissensfrage
an unsere katholische Landesuniversität

Unter diesem Titel ist soeben Nr. 3 der Sammlung «Wissen
und Wahrheit» (Verlag Hans Huber, Bern) erschienen1, die
sich mit «thomistischer Gelehrsamkeit und Philosophie» und
insbesondere mit dem Buch des Dominikaners Paul Wysor
«Theologie als Wissenschaft» (Salzburg- Leipzig 1938, Verlag
Anton Puslet) auseinandersetzt. Verfasser der Streitschrift ist
Dr. phil. Ernst Haenßler, der damit seine bekannten Publikationen

«Die Krisis der theologischen Fakultät» (1929) und «Die
Basier Universität am Scheidewege» (1936) wirkungsvoll
ergänzt.

Wir erinnern daran, was Dr. Ernst Haenßler als Gastreferent
an unserer 2. Arbeitstagung in Basel (am 8. September 1946)

in seinem Referat «Religion, Staat und Schule» gegen die
katholische Theologie vorgebracht hat2: «Sie scheute sich gar nie,
einen recht massiv-realistischen Seinsbegriff auch auf Gott und
den Himmel und oft auch noch auf die Hölle zu übertragen
und eine zweite Welt als eine tatsächlich seiende Welt als

Grund und Boden ihrer dogmatischen Bemühung zugrunde zu
legen.» Und er forderte damals, daß wir den Kampf gegen
derartige gedankliche Verirrungen auch philosophisch
untermauern müssen. Wer von uns ist aber philosophisch so gut
beschlagen, um solches wagen zu dürfen? Darum sagte ich in
meiner Besprechung seines Referates3, daß «in erster Linie
Haenßler selbst» dazu berufen sei, «den Kampf auf der von
ihm aufgezeigten Ebene» zu führen. Diesem Verlangen ist er
nun in der vorliegenden Schrift nachgekommen.

In diesem Zusammenhang darf ich wohl auch auf meine —
bescheideneren — Ausführungen in «Wissenschaft und
Theologie» (siehe «Freidenker» vom Februar 1947) verweisen, die

allerdings weniger an die Adresse der Theologen gerichtet
waren, sondern der Selbslverständigung in unseren eigenen Reihen
dienen sollten, da manche Gesinnungsfreunde geneigt sind,
auch die W issenschaft zu beschuldigen, melapysischen
Spekulationen zugänglich zu sein. Es gibt eben nicht nur «Zweierlei
Glauben» (siehe «Freidenker» vom Juli 1947), sondern auch
neben der Wissenschaft noch eine Pseudowissenschaft, die sich
als richtige Wissenschaft ausgeben möchte, wie dies vor allem
bei der Gottesgelahrtheit der Fall ist. Und da ist es denn wirklich

notwendig, diesen Herrschaften einmal entsprechend auf
die Diebsfinger zu klopfen. Nur muß das, was man gegen die

Theologie vorzubringen hat, hieb- und stichfest sein, denn diese

Jesuiten — es können auch Dominikaner sein —-, sind gut
geschult und scheuen vor keiner Begriffsverdrehung zurück4.

Es kann nicht unsere Aufgabe zein, den Inhalt der vorliegenden

Streitschrift auch nur andeutungsweise auszuschöpfen; viel-

1 Vgl. unsere Besprechungen von Nr. 1 untl 2 dieser von der «Gesellschaft

für Wissen und Wahrheit» herausgegebenen Sammlung im
«Freidenker» vom Dezember 1945, Oktober und Dezember 1946.

2 Vgl. «Ein- und Ausblicke in die Erziehung freier .Menschen». (Bern
1947, Freigeistige Vereinigung der Schweiz.)

3 Vgl. «Freidenker» vom September 1947.
4 Noch gewitzter sind jene Talmudisten, die sich — in die Enge

getrieben — hinter der Kahhalistik verschanzen. Jedes hebräische Wort
besitzt nämlich — je nach den darin enthaltenen Buchslaben — einen he-
slimmten Zahlenwert und zwei ganz verschiedene Worte, aher von
gleichem Zahlenwert, sind nach der Auffassung der Kahhalisten auswechselbar.

Gegenüber solchen «Kunststücken» ist man dann natürlich in der
Polemik gänzlich machtlos. Das hat Popper-Lynkeus in einer kleinen
Erzählung «Tischgespräch hei Martin Luther» (in den «Phantasien eines
Realisten») recht gut illustriert, indem er den gegen Luther polemisierenden

Rahin zum Schluß sagen läßt: «Wer sagt euch denn, daß ich an Gott
glaube?» Da ist denn auch der bibelfeste Martin Luther entsetzt und —
sprachlos.


	Wir aber sagen mit allem Nachdrucke [...]

