
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 31 (1948)

Heft: 6

Artikel: Psychologie und Religion

Autor: Hartwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409840

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409840
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AARAU, den 1. Juni 1948 Ç Erscheint regelmäßig gm 1. jeden Monats j 31. Jahrgang ¦— Nr. 6

um
ORGAN DER FR El GE ISTI G E N VEREINIGUNG DERSCHWEIZ

Redaktion: Postfach 1197, Bern-Transit / Abonnementspreis jährl. Fr. 8.— (Mitglieder Fr. 7.— Einzelnummer 50 Rappen
Sämtliche Adreßänderungen und Bestellungen sind zu richten an die Geschäftsstelle der FVS, Postfach 16, Basel 12. Postcheck V 19305 Basel

Inhalt: Psychologie und Religion - Astroreligion - Brief
an eine Lehrerin (Fortsetzung) - Hall und Widerhall -

Wegleitung zur Aufstellung eines Lebensabrisses - Weltliche

Bestattungen - Aus der Bewegung

Verleumdung ist die Huldigung, welche der Dogmatismus

stets dem Gewissen gezollt hat.,
W. E. H. Lecky i

^c5y,c(ao[ogx<2 imd ÇRolxigxori
Unter diesem Titel sind drei Vorlesungen zusammengefaßt,

die der bekannte Schweizer Psychologe C. G. Jung im Jahre
1937 an der Yale Universität gehalten hat und die nunmehr in
deutscher Sprache (Zürich 1947, Rascher Verlag) vorliegen:

1. Die Autonomie des Unbewußten.
2. Dogma und natürliche Symbole.
3. Geschichte und Psychologie eines natürlichen Symbols.

Da der Verfasser wiederholt die Partei der Religion ergreift,
d. h. sie als eine ganz natürliche Auswirkung des menschlichen
Unterbewußtsems mit seinen in Symbolen schwelgenden
Traumbedürfnissen betrachtet, so sei zunächst seine vorurtedslose,
wissenscliaftliche Einstellung gekennzeichnet. Er weiß, daß in
der Tiefe des menschlichen Seelenlebejns archaische (urtümliche)

Denkformen ihr Unwesen treiben, so zwar, «daß wir die

ganze Vergangenheit in den tieferen Stockwerkein des Wolkenkratzers

unseres rationalen Bewußtseins mit uns tragen» (S.

64). In diesen tieferen Stockwerken ist auch die Religion
beheimatet, d. h. sie ist ein psychisches Phänomen; mehr nicht.

Das stellt der Verfasser nüchtern mit folgenden Worten fest
(S. 108): «Es wäre ein bedauerlicher Irrtum, wenn jemand
meine Beobachtungen als eine Art Beweis für die Existenz
Gottes auffassen wollte. Sie beweisen nur das Vorhandensein
eines archetypischen Bildes der Gottheit, lind das ist alles, was

wir, meines Erachtens, psychologisch über Gott aussagen
können.»

Es wäre zu wünschen, daß alle Intellektuellen, die wenigstens
bewußt über das reUgiöse Traumdenken hinaus sind, sich zu
dieser streng wissenschaftlichen Auffassung vom Aberglauben
bekennen würden, so daß uns die beschämende Tatsache

erspart bliebe, sogar Universitätsprofessoren um die Religion her-
umscherwenzeln zu sehen. Daneben mögen sie ja ihr©
Infantilismen mit sich herumtragen. Nur mögen sie uns nicht
weiszumachen suchen, daß dieselben mit Religion oder gar mit
dem Kirchenglauben etwas zu tun haben. Wenn man alle diese

scheingläubigen Menschen darnach fragt, worin eigentlich ihre
Religion besteht, dann «geraten sie in einige Verlegenheit und
weisen auf diese oder jene Erfahrung hin» (S. 147), die sie
als reUgiöses Erlebnis deuten. Daß sie die verdammte Pflicht
hätten, sich als Wissenschafter von allem abergläubischen Getue

zu distanzieren, das kommt diesen neuzeitlichen Neandertalern

nicht im entferntesten in den Sinn und so stärken sie

durch weltanschauliche Indolenz die politische Macht des allen
geistigen Fortschritt hemmenden Ultramontanismus.

Da ist es denn geradezu ein Labsal, einen aufrechten
Gelehrten, der übrigens durchaus nicht antireligiös eingestellt ist,
denn er weiß um die Gewalt des Unbewußten im Menschen,

sagen zu hören: Alle Religion hat nur psychische Realität.
«Wenn die Psychologie z. B. von dem Motiv der jungfräulichen
Geburt spricht, so beschäftigt sie sich nur ndt der Tatsache,
daß es eine solche Idee gibt, aber sie beschäftigt sich nicht mit
der Frage, ob eine solche Idee in irgend einem Sinne wahr oder
falsch sei» (S. 11).

Der Autor verhält sich daher folgerichtig ablehnend gegen
alle Konfessionen: «Der Psychologe darf, wenn er eine
wissenschaftliche Haltung einnimmt, den Anspruch eines jeden
Bekenntnisses, die einzige und ewige Wahrheit zu sein, nicht
berücksichtigen. Er muß sein Augenmerk auf die menschliche
Seite des religiösen Problems richten, da er sich mit der
ursprünglichen religiösen Erfahrung befaßt, ganz abgesehen
davon, was die Bekenntnisse daraus gemacht haben» (S. 17).

Dies vorausgeschickt, dürfen wir uns nunmehr dem eigentlichen

Gegenstand der drei Vorlesungen zuwenden. C. G. Jung
ist Arzt (Psychotherapeut) imd hat es als solcher vorzugsweise
mit Neurotikern zu tun, die in ihren seelischen Nöten bei ihm
Hilfe suchen. Ein Neurotiker «hat das Vertrauen zu sich selbst
verloren» (S. 18) und unterliegt seelischen Verklemmungen,
die wir als Komplexe bezeichnen und durch welche die
normale Reaktion des Ich-Bewußtseins ausgeschaltet wird. «Es ist
gerade so, als wäre der Komplex ein selbständiges Wesen, das

fähig ist, die Absichten des Ichs zu stören. Komplexe benehmen

sich tatsächlich wie Neben- oder Teilpersönlichkeiten, die
ein eigenes geistiges Leben besitzen» (S. 24/25).

Es wäre falsch, zu meinen, daß Neurosen erst heute in
unserer hochentwickelten Zivilisation als eine Art Verfallserscheinung

auftreten und daß der Urmensch einst von inneren
Hemmungen frei war. Im Gegenteil : die ganze Religion ist ja nichts
anderes als ein Uebelrbleibsel vorgeschichtlicher Angstpsychosen,

die aus der Furcht der hdflosen Kreatur vor den
unverstandenen Naturgewalten geboren waren. Die modernen
Massenpsychosen sind mehr darauf zurückzuführen, daß es uns
noch nicht gelungen ist, die sozialein Gewalten zu meistern,
die uns mit Krise und Krieg bedrohen. Wir werden später noch
auf diese höchst wichtige Tatsache zurückkommen, die bisher

von der zu sehr biologisch (und nicht soziologisch) eingestellten

Psychoanalyse vernachlässigt wurde. Der iJrmensch war
anders neurotisiert als wir es sind, aber vor inneren Konflikten

war er — obgleich seelisch noch wenig entwickelt — nicht
gefeit: «Das Leben de.« Primitiven ist erfüllt von fortwährender

Rücksicht auf die immer lauernde Möglichkeit psychischer
Gefahren, und die Versuche und Prozeduren, das Risiko zu

O



42 DER FREIDENKER Nr. 6

vermindern, sind zahllos. Das Schaffen von Tabubezirken ist
ein äußerer Ausdruck dieser Tatsache» (S. 32).

Während nun aber S. Freud (in seineim Buch «Totem und
Tabu», sowie in «Die Zukunft einer Illusion») die Religion
als eine Art Zwangsneurose kennzeichnet, ist C. G. Jung
geneigt, von einer religiösen Ausweichstation zu sprechen: «Was

man gewöhnlich und im allgemeinen ,Religion' nennt, ist zu
einem so erstaunlichen Grade ein Ersatz, daß ich mich ernsthaft

frage, ob diese Art von Religion, die ich lieber als
Konfession bezeichnen möchte, nicht eine wichtige Funktion in der
menschlichen Gesellschaft habe. Der Ersatz hat den offensichtlichen

Zweck, unmittelbare Erfahrung zu ersetzen durch eine
Auswahl passender Symbole, die in ein fest organisiertes Dogma
und Ritual eingekleidet sind» (S. 79/80).

Darnach wäre die Religion (oder Konfession) eine «Methode

geistiger Hygiene», die mis vor einer «unmittelbaren Erfahrung»

schützt. Was meint C. G. Jung damit? Offenbar die
Erkenntnis (oder Ahnung) jener höllischen Triebe, die — «gnädig

bedeckt mit Nacht und Grauen», wie es in Schillers «Taucher»

heißt — in der Tiefe unseres Unbewußten hausen und —
mehr oder minder entstellt — in unseren Träumern sichtbar
werden. Das wußte man schon vor der Psychoanalyse; Jean
Paul sagt : «Fürchterlich tief leuchtet der Traum in den in uns
gebauten Epikur- und Augiasstall hinein und wir sehen in der
Nacht alle die wilden Grabtiere und Abendwölfe ledig
herumstreifen, die am Tage die Vernunft an der Kette hält.»

Zu diesen «Grabtieren» gehören vor allem unsere heimlichen
Todeswünsche, die sich oft auch gegen uns nahestehende
Personen richten, ferner unterdrückte Sexualtriebe, die zumeist in
seltsamen krankhaften Symptomen offenkundig werden usf.

Ueber alle derartige «unmittelbare Erfahrungen», die uns mit
quälenden Schuldgefühlen bedrohen, sucht die Religion — so

sieht es C. G. Jung — als eine Art Neurosenersatz hinwegzutäuschen,

sei es durch ein mystisches Erlebnis, das eine «Einheit

mit Gott» vermittelt, sei es durch die Behauptung, daß

unsere Sünden nur auf die Anfechtungen eines bösen Geistes

zurückzuführen sind. Jung schätzt diese Illusionen als
Heilfaktor so sehr und sein eigenes psychotherapeutisches Verfah-

Brief an eine Lehrerin
Wer immer strebend sich bemüht,
den können wir erlösen.

J. W. Goethe.

(Fortsetzung)

Die Bibel scheint mir überhaupt nicht als Lehrbuch für Kinder
geeignet zu sein. Man darf den Kindern die Geschichten der Bibel
weder nach ihrem Wortlaut noch ihrem Sinn und Geiste nach
erzählen. So müssen die Geschichten wiederum umgebogen und
umgelogen werden. Die Bibel ist ein interessantes Buch zum Studium
der Religions-, Kultur- und Sittengeschichte. Sie gehört in die
Hände wissenschaftlieh gebildeter Menschen, um an Hand dieses
Dokumentes den kulturellen Stand der Kirche zu erkennen. Als
Volksbuch, so scheint mir, habe sie weit mehr Schaden als Nutzen
gestiftet. Denken wir nur an die Zeit und Zustände, da die Bibel
noch allgemein gültig war. Welch furchtbarer Aberglaube
beherrschte damals die Menschen! Daß die Ketzergerichte, die
Scheiterhaufen, die Folterkammern, der Hexen- und Teufelsglaube heute
so ziemlich- überwunden sind, das verdanken wir nicht der Religion
oder der Kirche, sondern dem freien Geist der wissenschaftlichen
Erkenntnis, der mit der Kirche, ihren Lehren und ihrem Blutbann
immer schwer zu kämpfen hatte.

Noch lange ging die Diskussion mit dem Marsbewohner um die
Bibel. Einiges aus den Gesprächen habe ich für Sie, geehrte Lehrerin,

festgehalten.

ren so gering, daß er den religiösen Neurosenersatz ohne
weiteres akzeptiert: «Wenn der Patient ein praktizierender Katholik

ist, rate ich ihm ohne Ausnahme, zu beichten und zu
kommunizieren, um sich vor der unmittelbaren Erfahrung zu schützen,

die leicht zu viel für ihn werden könnte» (S. 81).
Gibt es aber heute überhaupt noch so viele «praktizierende

Katholiken», daß man die psychologische Flinte ins Korn werfen

müßte? Jung selbst ist sich klar über die zunehmende Ent-
christlichung des Abendlandes, d. h. darüber, daß die ganze
Religion sich auf dem Aussterbeetat befindet: «Ich weiß nur
— und damit drücke ich das Wissen unendlich vieler Menschen
aus — daß gegenwärtig eine Zeit des Goltestodes und Gottes-
v erschwindens ist» (S. 162). Wozu also die Reaktivierung jenes
religiösen Erlebnisses, das einst «ein sicherer Weg gewesen ist,
mit den unberechenbaren Kräften des Unbewußten fertig zu
werden»? (S. 86.) Nun, der Autor hatte einen Krankheitsfall
zu behandeln, der ihn tief beeindruckte und ihn veranlaßte,
sich mit religiöser Symbolik zu befassen; er war auf einen
Patienten getroffen, der «an einer heftigen Reaktion infolge
seiner inneren Erlebnisse litt» (S. 79). Dieser Patient produzierte

«Träume, welche Motive von eigentümlichem religiösem
Interesse enthalten» (S. 44). Der Träumer war «von Erziehung
her Katholik, aber er praktiziert nicht mehr und interessiert
sich auch nicht für religiöse Probleme. Er gehört zu jenen
Intellektuellen oder Wissenschaftern, die einfach erstaunt sein
würden, wollte man sie mit religiösen Ansichten irgendwelcher
Art behaften». Woher also der Rückfall in religiöse
Denkformen, wenn auch nur im Rahmen von Traummanifestationen?

Jung weiß natürlich sehr genau, wie hartnäckig sich die
Schatten der Vergangenheit in unserer Seele erhalten: «Wir
tragen unsere Vergangenheit mit mis, nämlich den primitiven
und inferioren Menschen mit seinen Begehrlichkeiten und
Emotionen, und wir können uns von dieser Last nur durch eine
beträchtliche Anstrengung befreien» (S. 138). Doch das

Seltsame bestand darin, daß in den Träumen des Patienten uralte
religiöse Vorstellungen auftauchten, die dem wachen Träumer
gänzlich unbekannt waren, ja dem Arzt selbst sich erst durch

Es ist eine Ironie, daß nach der Bibel der erste Brudermord um
des Glaubens und des Kultus willen verursacht wurde. Abel opferte
das Fell und die Erstgeburt von Schafen, währeud Kain
Ackerfrüchte opferte. Aber Jahwe (Gott) schaute nicht auf das unblutige
Opfer Kains, aber am blutigen Opfer Abels (mit Tiermord) hatte
er Wohlgefallen. Warum das? Auch die Priester liebten einen fetten
Braten mehr als die Ackerrüben. Also konnte es auch bei Gott,
ihrer geistigen Ausgeburt, nicht anders sein. Du sollst nicht mit
leeren Händen vor den Priester treten. So steht auch bei Mose zu
lesen! Hierauf zog Kain in das Land Nod, östlich von Eden, und
nahm sich ein Weib und erbaute eine Stadt. Woher kamen die
Menschen dort? Gottessöhne verkehrten bald mit den Töchtern der
Menschen und die Menschen wurden immer böser und Jahwe
bereute, daß er sie erschaffen hatte, und er beschloß, die Menschen
und die Tiere umzubringen.

Noah aber und seine Familie und je ein Paar von allen Tieren
fanden Gnade! Als Noah nach der Sintflut aus der Arche stieg, da
mordete er zuerst wieder Tiere und Vögel und machte Gott ein
Brandopfer. Als der liebliche Geruch Jahwe in die Nase stieg, da

sprach er zu sich selber: «Hinfort will ich die Erde nicht mehr
verfluchen wegen der Menschen.» Das Opfer hatte somit für die
Menschen eine gute Wirkung! Noah legte nun einen Weinberg an
und bald lag er vom Wein betrunken und unbekleidet in seinem
Zelte. Als aber Harn, sein Sohn, ihn in solchem Zustande sah, da

sagte er es seinen Brüdern, und diese bedeckten dann, rückwärts
schreitend, den schlafenden Vater mit einem Tuche. Aber zur
Strafe, weil Ham seinen Vater so gesehen hatte, wurde dessen



Nr. 6 DER FREIDENKER 43

eifriges Studium des betreffenden Sachgebietes erschlossen.

Jung glaubt das Rätsel nur dadurch lösen zu können, daß er
eine Art ideologischer «Vererbung» annimmt: «Die letztere
Hypothese ist unerläßlich, da sogar komplizierte archetypische
Bilder ohne jede Möglichkeit direkter Tradition spontan
reproduziert werden können» (S. 93).

Mit einem ungeheuren Aufwand von Gelehrsamkeit trägt der
Verfasser religiöses Strandgut aus vergangenen Jahrtausenden

zusammen, wodurch bewiesen werden soll, daß sein Patient
unmöglich in bewußtem Besitz jener Traditionen sein konnte,
die sich in seinen Träumen offenbaren oder vielmehr: zu
offenbaren scheinen. Jung ist sich dessen bewußt, daß er durch die
Annahme eines «vererbten a priori» in die bedenkliche Nähe
unwissenschaftlicher Phantasien gerät: «Ich weiß, daß solche

Formulierungen in fataler Weise an wilde metaphysische
Spekulationen erinnern» (S. 187). Aber vielleicht ist die Sache
doch einfacher, als sie sich unserem wachen Denken präsentiert.

Wie viel ist in diesem Denken reflektorisch und nähert
sich dem, was wir bei den Tieren als Instinkt bezeichnen und
unserem Intellekt ganz unverständlich ist. (Warum bohrt die
Larve des Borkenkäfers — gleichsam in weiser Voraussicht — -

ihre Gänge unter der Baumrinde breiter als sie selbst gebaut
ist? Woher «weiß» sie, daß sie als fertiger Käfer einen breiteren

Gang benötigen wird, um das schützende unterirdische
Obdach zu verlassen?)

Auch in der Tiefenpsychologie stehen wir erst am Anfang
einer neuen Erkenntnis. Vorläufig wissen wir nur, daß wir im
Traum anders «denken» als im wachen Zustand. Die Kategorien

von Raum und Zeit sind aufgehoben und was gegen das

Kausalprinzip verstößt, erscheint dein Träumer durchaus nicht
paradox. Es gibt eine eigene Traumsymbolik, wie schon
S. Freud in seiner «Traumdeutung» aufgezeigt hat und wir
begreifen manche seltsamen Gebräuche der Vorzeit erst dann,
wenn wir dieselben mit unserem Traumdenken konfrontieren.
Es ist so wie Nietzsche es formuliert hat: «Im Schlaf und
Traum machen wir das Pensum früheren Menschentums noch
einmal durch der Traum bringt uns in ferne Zustände
der menschlichen Kultur wieder zurück und gibt ein Mittel

Sohn Kanaan und seine Nachkommen verflucht zu ewiger Sklaverei.
Biblisch-göttliche Gerechtigkeit!

Daß die Erzväter keine geschichtlichen, sondern erdichtete
Gestalten sind, das hat man schon lange erkannt. Aber in der Volksschule

lehrt man die Geschichten weiter, so wie man sie zu Luthers
Zeit noch geglaubt hat. Diese Vatergestalten sind symbolische,
dichterisch-charakterisierende Personifikationen der Völker, ihrer
Schicksale und Hoffnungen. Die Völker stammen nicht von einem
einzelnen Vater ab, wie es die Bibel lehrt und wie es die Juden
immer darzustellen suchen (in den Stammtafeln der Patriarchen
bis zurück auf Adam). Es braucht schon eine wahrhaft kindliche
Einfalt und Unwissenheit, um diese erdichteten Namen und Gestalten

als geschichtliche Wesen gläubig hinzunehmen. Sem, Harn
und Japhet gelten als die Stammväter der damals bekannten
semitischen, hamitischen and japhetitischen Völker. Abraham, der Vater

der Völker, kommt aus Chaldäa und begründet die Völker
Kanaans. Ismael, der mit seiner Magd Hagar gezeugte Sohn, wird
zum Stammvater der Ismaeliten. Erdichtet sind auch die religiösen
Ereignisse und Zustände zur Zeit dieser Patriarchen, wenn auch
viel spätere, geschichtliche Wirklichkeit dazu die Motive lieferte.
Beachten wir vor allem die Rolle, die Jahwe (Gott), der Hauptfigur

des jüdisch-religiösen Denkens und Dichtens, zukommt.
Noch lange Zeit nach der Sintflut sprachen die Menschen nur

eine Sprache. Als sie aber im Lande Sinear eine große Ebene
fanden, da erbauten sie daselbst eine große Stadt und als Kennzeichen
der Stadt einen Turm, der bis zum Himmel reichen sollte. Dies
erregte nun die Eifersucht Gottes. Er kam herab vom Himmel, um

an die Hand, sie besser zu verstehen». (Menschliches, Ailzu-
menschliches» I.)

Wenn sich uralte Symbole in unseren Träumen wiederfinden,

so wird dadurch nur bewiesen, daß diese Symbole nicht
willkürlich erfunden sind, sondern unserem natürlichen
(unbewußten) Traumdenken entstammen. Jung sagt selbst (S. 12) :

«Tatsache ist, daß gewisse Ideen fast überall und zu allen
Zeiten vorkommen und sich sogar spontan von selbst bilden
können, gänzlich unabhängig von Migration und Tradition.
Sie werden nicht vom Individuum gemacht, sondern sie
passieren ihm, ja sie drängen sich dem individuellen Bewußtsein
geradezu auf». Hier liegt eben eine konstitutionelle Veranlagung

vor, die nicht erst besonders vererbt zu sein braucht.
Wir mögen oft im wachen Zustand den Kopf schütteln über
die wirren Phantasien, die sich in unseren Träumen offenbaren,
aber wir sind zutiefst betroffen, sobald eine wissenschaftliche,
d. h. psychologische Traumdeutung die tieferen Zusammenhänge

aufdeckt, die zwischen dem manifesten Traumbild und
unserem Triebleben bestehen. So dürfte auch der erwähnte
Patient höchst betroffen gewesen sein, zu erfahren, daß hinter
seinen Traumphantasien archaische Denkformen verborgen

waren, seinem wachen Bewußtsein durchaus fremd und
unerklärlich. Es scheint jedoch, daß in diesem Falle der Arzt
noch mehr betroffen war als sein Patient, der — unkund
seiner selbst — mit seinen Träumen in die Fluten längst vergessener

Symbole tauchte.
Dieses Staunen des Arztes mag sich daraus erklären, daß dieser

sich seit langem mit der «Symbolik des Geistes» befaßt hat.
Auch sein Buch «Wandlungen und Symbole der Libido»
gehört hieher, sowie «Psychologie und Alchemie». Da mag es ihn
denn seltsam berührt haben, in den Träumen seines Patienten
Gedankenverbindungen wiederzufinden, die er durch tiefgründige

Untersuchungen mühsam zu Tage gefördert hatte.

Auch uns blieb ein Staunen, wenn auch ganz anderer Art,
bei dem Studium des vorliegenden Buches nicht erspart: Wie
kommt es — so mußten wir uns fragen — daß ein so umfassender

Geist wie C. G. Jung auf sozialökonomischem Gebiet so

ganz versagt. Von einer materialistischen Geschichtsauffassung

den Turm und Stadt zu sehen und er beschloß, den Turm zu
zerstören und die Sprache der Menschen zu verwirren, damit sie einander

nicht mehr verstehen könnten, also verwirrte er die Sprache
der Menschen, damit diese einander nicht mehr verstehen konnten.
Könnte es nicht sein, daß Gott auch heute noch die Menschen mit
Geistesverwirrung bestraft, weil sie fortwährend Kirchen mit hohen
Türmen bauen?

Eine bedeutende Figur in der biblischen Religionsgeschichte
ist Abram, später Abraham. Ihm soll Gott Verheißungen bezüglich
den Besitz des Landes gemacht haben, auf die sich die gläubigen
Juden noch heute berufen und für die dieses -Volk heute noch
und wohl auch in einer weiteren Zukunft schwere Blutopfer auf
sich nehmen muß. Ich habe vorhin schon den Besuch Gottes bei
Abraham erwähnt. Es lohnt sich, über die Geschichte noch einiges
zu sagen. Gott erscheint zur Mittagszeit bei Abraham, begleitet von
zwei Männern (Engeln). Nach der Begrüßung bewirtet Abraham
die hohen Gäste mit Kuchen und Kalbsbraten. Gott verheißt dem
Abraham einen Sohn, der ihm von seiner schon 90 Jahre alten Frau
Sara-geboren werde. Sara kann dies kaum glauben und lacht über
diese Verheißung. «Und der Herr suchte heim Sara, wie er geredet
hatte, und that mit ihr wie er geredet hatte. Und Sara ward schwanger

und gebar Abraham einen Sohn.» Die Engel gingen von Abraham

gegen Abend nach Sodom. Die Jugendbibel sagt nun, die bösen
Männer von Sodom hätten die Töchter des Lot, der ein Neffe Abrahams

war, heiraten wollen und es sei darum die Stadt zersört worden.

Gerade das Gegenteil wird in der Bibel gesagt. Mit den Töchtern

Lots wollten diese nichts zu tun haben, aber die Engel wollten



44 DER FREIDENKER Nr. 6

will er einfach nichts wissen, obwohl nur diese die historischen
Vorgänge aufzuklären vermag. Er findet es «erstaunlich, daß
die protestantische Spaltung nicht vermieden werden konnte
(S. 86); dadurch wurde «im großartigen Aufbau der Kirche»
das Fundament erschüttert, das durch das katholische Dogma
gegeben war. «Zufolge der Niederreißung der Schutzmauern
hat der Protestant die heiligen Bilder als Ausdruck wichtiger
unbewußter Faktoren verloren, zusammen mit dem Ritus,
welcher seit undenklichen Zeiten ein sicherer Weg gewesen ist,
mit den unberechenbaren Kräften des Unbewußten fertig zu
werden».

Mag sein, daß der Protestantismus als «Neurosenersatz» weit
hinter dem starren Katholizismus zurücksteht, aber es waren

ganz andere historische Kräfte, die zum Abfall der großen
Reformatoren (Hus. Wiclif, Luther u. a.) von der katholischen
Kirche führten. Die Religion war zu jener Zeit bereits so

erschüttert, daß vernunftmäßige Ueberlegungen die Oberhand
gewannen. Dazu gehörten auch sehr materielle Erwägungen, wie
z. B. die als drückend empfundene Ablieferung des Peters:

pfennigs nach Rom, die überdies dem erwachenden Nationalgefühl

der Völker zuwiderlief. Vor allem aber war es die
Entdeckung Amerikas, die schließlich den Ausschlag gab und der.

Weltlichkeit des Denkens einen kräftigen Antrieb verschaffte.
Wenn damals «eine rasche Entwicklung von Wissenschaft und
Technik» einsetzte, so nicht deshalb, weil man — wie Jung
ausführt — die unberechenbaren Mächte des Unbewußten
«vergaß» (S. 87), sondern infolge des gewaltigen Aufschwungs,
den Handel und Gewerbe nach der Erschließung der Neuen
Welt nahmen. Es heißt auch die Dinge auf den Kopf stellen,

wenn man annimmt, «daß Leute sich gegenseitig die Hälse
absehneiden um kindischer Theorien willen, wie das Paradies auf
Erden herzustellen sei» (S. 87).

Vielmehr hat der Kapitalismus heute bereits die Grenze
seiner Expansionsmöglichkeiten erreicht. Die in immer kürzeren
Intervallen einsetzenden Weltwirtschaftskrisen treiben zu
neuen Kriegen, die durch kein religiöses Friedensgewinsel
verhindert werden können. Der gigantische Kampf zwischen
Profitsystem und Plänwirtschaft ist in vollem' Gange und es heißt
die Entfesselung der gewaltigen ökonomischen Interessen
unserer Zeit bagatellisieren, wenn man annimmt, daß die Menschheit

sich nur deshalb «der Zone des weltzerstörenden und
weltschaffenden Feuers genähert hat», weil der «Schutz der
kirchlichen Mauern» (S. 88) zu versagen beginnt. Gewiß, die Religion

verliert zusehends ihre Bedeutung als «Neurosenersatz»,
aber man darf auch hier nicht Ursache und Wirkung verwechseln.

Die Welt ist nicht deshalb aus den Fugen geraten, weil, die
Bändigung des Unbewußten versagt, sondern umgekehrt: die

sie haben. Nun wird die Stadt zerstört, aber Lot und seine Familie

werden gerettet. Aber seine Frau wird zu einer Salzsäule. (Man
soll sie heute noch sehen können am Toten Meer! Ich war aber noch
nie dort und möchte es nicht bestätigen.) Seine Töchter bekamen
es nun mit der Angst zu tun, denn sie glaubten, es seien bis auf ihren
alten Vater alle Männer umgekommen und sie müßten nun ohne
Kinder sterben. Nun will ich aber nicht aus der Bibel abschreiben,
was sie weiter taten. Dergleichen darf man ja weder den Kindern
noch ihren Lehrerinnen erzählen. Ihre Söhne wurden aber die
Stammväter der Moabiter und Ammoniten, zwei Völkerstämme, an
denen die Juden wenig Freude hatten, obwohl es stammverwandte
Völker waren. Aus diesem Grunde mußte ihnen von der jüdischen
Priesterschaft eine schimpfliche Abstammung angedichtet werden.
Den Kindern aber wird erzählt, Gott habe zu Sodom, wie überall,
die Menschen bestraft, weil sie böse waren. Ja, warum sind denn die

von Gott geschaffenen und mit Geist von seinem Geist versehenen

Titanen in unserer Seele werden lebendig, sobald das
wirtschaftliche Fundament unseres Lebens erschüttert wird. Stärker

als Gott sind die Wirtschafjskonkurrenzen auf der Erde!
Es ist darum auch abwegig, wenn Jung von einem «ewigen

Problem der Religion» (S. 9) spricht. Er gibt ja selbst zu,
daß die Religion im Schwinden begriffen ist; aber er sagt
es mit einem offenkundigen Bedauern, weil er der dogmatischen

Religion eine besondere psychische Heilkraft zutraut.
Das kommt am deutlichsten dort zum Ausdruck, wo er die
mangelnde Wunderwirkung des Protestantismus beklagt: «Der
Protestant ist Gott allein anheimgegeben. Es gibt für ihn keine
Beichte, keine Absolution, keine Möglichkeit irgendwelcher
Art von sühnendem opus divinum. Er muß seine Sünden allein
verdauen, und er ist der göttlichen Gnade, welche durch das

Fehlen eines angemessenen Rituals unerreichbar geworden ist,
nicht allzu sicher» (S. 89/90).

Wir sind der Ansicht, daß ein soziales Sichgeborgenfühlen
der Menschen mehr wert ist als jedes religiöse Gemeinschafts-

empfinden. Wenn es uns gelingt, Krise und Krieg auszuschalten

— und wir sind auf dem besten Wege dahin -- dann hat
die Religion ihren Sinn endgültig verloren, auch als Neurosenersatz.

Allen kleinmütigen Herzen, die heute noch — aus
ethischen Erwägungen — ängstlich nach einem Religionsersatz
Umschau halten, sei das Wort von Voltaire in Erinnerung
gebracht: «Ich befreie euch von einer Krankheit und ihr verlangt
Ersatz?» Hartwig.

Astroreligion
I. Zeitbegriff und Religion

Bewußte, zielstrebige Nahrungsvorsorge war erst möglich,
nachdem die Menschen gelernt hatten, die Zeil zu messen ;

erst dann konnten sie vorher bestimmen, wann die großen
Regen oder die Kälte einsetzt, wann Tiere werfen, brüten oder
Schutz brauchen, wann Nährpflanzen gesät, geerntet und ger

speichert werden müssen.

Mit der Festhaltung immer wiederkehrender Ereignisse und
der Vorausplanung beiginnt die Wissenschaft; das Haustier wie
das Getreide haben ihre jährlichen Vermehrungszeiten, die
man kennen bzw. errechnen muß. Eine Kenntnis bedingt die
andere — Rechnen, Schreiben, Geometrie, Sternkunde,
Baukunst hängen zusammen.

Schon die Barbaren der Urzeit legten «Marksteine» (z. B.

Stonehenge) an, um die Sonnenaufgänge zu verschiedenen Zeilen

beobachten zu können. Die Fortsetzung davon sind die
Pyramiden; die Obelisken sind nichts anderes als Schatten-

Menschen böse geworden? Nur ganz einfältigen Menschen mag hier
das Märchen vom Sündenfall genügen.

In keiner Schulbibel fehlt wohl die Opferung Isaaks. Bis in späte
Zeiten war es auch bei den Juden fromme Sitte, die Erstgeburt
von Menschen und Vieh ihrem Gott als Opfer darzubringen. Im
Gesetz Mose wird für das Menschenopfer eine Ablösung durch das

Tieropfer eingeführt. Aus diesem Grunde mußte das Kindesopfer
auch schon bei Abraham durch ein Tieropfer ersetzt werden.

Daß die Menschen in ihrem religiösen Aberglauben und in ihrem
blinden Egoismus ihren Göttern auch eigene Kinder zum Opfer
brachten, ist leicht zu verstehen. Denn je wertvoller das
dargebrachte Opfer den Spendern war, umso mehr mußte es Gott
gefallen und umso größere Gegenleistungen durfte man von Gott
erwarten, für den kein Ding unmöglich ist, der jeden menschlichen
Wunsch erfüllen kann, wenn er nur will.

(Schluß folgt.)


	Psychologie und Religion

