Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 31 (1948)

Heft: 6

Artikel: Psychologie und Religion

Autor: Hartwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409840

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409840
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AARAU, den 1. Juni 1948

(Erscheint regelméBig am 1. jeden Monuls)

31. Jahrgang — Nr. 6

DER FREIDENIKER

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Redaktion: Postfach 1197, Bern-Transit / Abonnementspreis j&hrl. Fr. 8.— (Mitglieder Fr. 7.—). Einzelnummer 50 Rappen
S&mtliche Adref3dnderungen und Bestellungen sind zu richten an die Geschéfisstelle der FVS, Postfach 16, Basel 12. Postcheck V 19305 Basel

Inhalt: Psychologie und Religion - Astroreligion - Brief
an eine Lehrerin (Fortsetzung) - Hall und Widerhall -
Wegleitung zur Aufstellung eines Lebensabrisses - Welt-
liche Bestattungen - Aus der Bewegung

Verleumdung ist die Huldigung, welche der Dogmatismus

stets dem Gewissen gezollt hat.

W.E. H. Lecky

_

@Sgcﬁo[ogw und @@[@bn

Unter diesem Titel sind drei Vorlesungen zusammengefalit,
die der bekannte Schweizer Psychologe C. G. Jung im Jahre
1937 an der Yale Universitit gehalten hat und die nunmehr in
deutscher Sprache (Ziirich 1947, Rascher Verlag) vorliegen:

1. Die Autonomie des UnbewuBten.
2.Dogma und natiirliche Symbole.
3. Geschichte und Psychologie eines natiirlichen Symbols.

Da der Verfasser wiederholt die Partei der Religion ergreift,
d. h. sie als eine ganz natiirliche Auswirkung des menschlichen
UnterbewuBtseins mit seinen in Symbolen schwelgenden Traum-
bediirfnissen betrachtet, so sei zunichst seine vorurteilslose,
wissenschaftliche Einstellung gekennzeichnet. Er weil3, dafl in
der Tiefe des menschlichen Seelenlebens archaische (urtiim-
liche) Denkformen ihr Unwesen treiben, so zwar, «da} wir die
ganze Vergangenheit in den tieferen Stockwerken des Wolken-
Kratzers unseres rationalen BewuBtseins mit uns tragen» (S.
64). In diesen tieferen Stockwerken ist auch die Religion be-
heimatet, d. h. sie ist ein psychisches Phinomen; mehr nicht.

Das stellt der Verfasser niichtern mit folgenden Worten fest
(S. 108): «Es wiire ein bedauerlicher Irrtum, wenn jemand
meine Beobachtungen als eine Art Beweis fiir die Existenz
Gottes auffassen wollte. Sie beweisen nur das Vorhandensein
cines archetypischen Bildes der Gottheit, und das ist alles, was
wir, meines Erachtens, psychologisch iiber Gott aussagen kin-
nen.»

Es wire zu wiinschen, daf3 alle Intellektuellen, die wenigstens
LewuBt iiber das religiése Traumdenken hinaus sind, sich zu
dieser streng wissenschaftlichen Auffassung vom Aberglauben
hekennen wiirden, so daB uns die beschimende Tatsache er-
spart bliebe, sogar Universititsprofessoren um die Religion her-
umscherwenzeln zu sehen. Daneben mogen sie ja ihre Infan-
tilismen mit sich herumtragen. Nur mégen sie uns nicht weis-
zumachen suchen, dafl dieselben mit Religion oder gar mit
dem Kirchenglauben etwas zu tun haben. Wenn man alle diese
scheingldubigen Menschen darnach fragt, worin eigentlich ihre
Religion besteht, dann «geraten sie in einige Verlegenheit und
weisen auf diese oder jene Erfahrung hin» (8. 147), die sie
als religivses Erlebnis deuten. Daf} sie die verdammte Pflicht
hiitten, sich als Wissenschafter von allem aberglaubischen Ge-
tue zu distanzieren, das kommt diesen neuzeitlichen Neander-
talern nicht im entferntesten in den Sinn und so stirken sie
durch weltanschauliche Indolenz die politische Macht des allen
geistigen Fortschritt hemmenden Ultramontanismus.

Da ist es denn geradezu ein Labsal, einen aufrechten Ge-
lehrten, der iibrigens durchaus nicht antireligios eingestellt ist,
denn-er weill um die Gewalt des UnbewuBten im Menschen,
sagen zu horen: Alle Religion hat nur psychische Realitit.
«Wenn die Psychologie z. B. von dem Motiv der jungfriulichen
Geburt spricht, so beschiftigt sie sich nur mit der Tatsache,
daB3 es eine solche Idee gibt, aber sie beschiftigt sich nicht mit
der Frage, ob eine solche Idee in irgend einem Sinne wahr oder
falsch sei» (S. 11).

Der Autor verhilt sich daher folgerichtig ablehnend gegen
alle Konfessionen: «Der Psychologe darf, wenn er eine wissen-
schaftliche Haltung einnimmt, den Anspruch eines jeden Be-
kenntnisses, die einzige und ewige Wahrheit zu sein, nicht be-
riicksichtigen. Er muf3 sein Augenmerk auf die menschliche
Seite des religiosen Problems richten, da er sich mit der ur-
spriinglichen religiésen Erfahrung befaB3t, ganz abgesehen da-
von, was die Bekenntnisse daraus gemacht habens (5. 17).

Dies vorausgeschickt, diirfen wir uns nunmehr dem eigent-
lichen Gegenstand der drei Vorlesungen zuwenden. C. G. Jung
ist Arzt (Psychotherapeut) und hat es als solcher vorzugsweise
mit Neurotikern zu tun, die in ihren seelischen Noten bei ihm
Hilfe suchen. Ein Neurotiker «hat das Vertrauen zu sich selbst
verloren» (S. 18) und unterliegt seelischen Verklemmungen,
die wir als Komplexe bezeichnen und durch welche die nor-
male Reaktion des Ich-BewufJiseins ausgeschaltet wird. «Es ist
gerade so, als wiire der Komplex ein selbstindiges Wesen, das
fihig ist, die Absichten des Ichs zu stéren. Komplexe beneh-
men sich tatséichlich wie Neben- oder Teilpersonlichkeiten, die
ein eigenes geistiges Leben besitzen» (S. 24/25). .

Es wire falsch, zu meinen, da3 Neurosen erst heute in un-
serer hochentwickelten Zivilisation als eine Art Verfallserschei-
nung auftreten und daf3 der Urmensch einst von inneren Hem-

-mungen frei war. Im Gegenteil: die ganze Religion ist ja nichts

anderes als ein Ueberbleibsel vorgeschichtlicher Angstpsycho-
sen, die aus der Furcht der hilflosen Kreatur vor den unver-
standenen Naturgewalten geboren waren. Die modernen Mas-
senpsychosen sind mehr darauf zuriickzufiihren, dal es uns
noch nicht gelungen ist, die sozialen Gewalten zu meistern,
die uns mit Krise und Krieg bedrohen. Wir werden spiter noch
auf diese hochst wichtige Tatsache zuriickkommen, die bisher
von der zu sehr biologisch (und nicht soziologisch) eingestell-
ten Psychoanalyse vernachldssigt wurde. Der Urmensch war
anders neurotisiert als wir es sind, aber vor inneren Konflik-
ten war er — obgleich seelisch noch wenig entwickelt — nicht
gefeit: «Das Leben des Primitiven ist erfiillt von fortwéhren-
der Riicksicht auf die immer lauernde Méglichkeit psychischer
Gefahren, und- die Versuche und Prozeduren, das Risiko zu

}oY3011qIqSIpuUe]



42 DER FREIDENKER

Nr. 6

vermindern, sind zahllos. Das Schaffen von Tabubezirken ist
ein #uBerer Ausdruck dieser Tatsache» (S. 32).

Wihrend nun aber S. Freud (in seinem Buch «Totem und
Tabu», sowie in «Die Zukunft einer Illusion») die Religion
als eine Art Zwangsneurose kennzeichnet, ist C. G. Jung ge-
neigt, von einer religivsen Ausweichstation zu sprechen: «Was
man gewShnlich und im allgemeinen ,Religion’ nennt, ist zu
einem so erstaunlichen Grade ein Ersatz, da3 ich mich ernst-
haft frage, ob diese Art von Religion, die ich lieber als Kon-
fession bezeichnen méchte, nicht eine wichtige Funktion in der
menschlichen Gesellschaft habe. Der Ersatz hat den offensicht-
lichen Zweck, unmittelbare Erfahrung zu ersetzen durch eine
Auswahl passender Symbole, die in ein fest organisiertes Dogma
und Ritual eingekleidet sind» (S. 79/80).

Darnach wire die Religion (oder Konfession) eine «Methode
geistiger Hygiéne», die uns vor einer «unmittelbaren Erfah-
rung» schiitzt. Was meint C. G. Jung damit? Offenbar die Er-
kenntnis (oder Ahnung) jener hollischen Triebe, die — «gni-
dig bedeckt mit Nacht und Grauen», wie es in Schillers «Tau-
cher» heiflt — in der Tiefe unseres UnbewuBlten hausen und —
mehr oder minder entstellt — in unseren Tridumen sichtbar
werden. Das wulte man schon vor der Psychoanalyse; Jean
Paul sagt: «Fiirchterlich tief leuchtet der Traum in den in uns
gebauten Epikur- und Augiasstall hinein und wir sehen in der
Nacht alle die wilden Grabtiere und Abendwélfe ledig herum-
streifen, die am Tage die Vernunft an der Kette hilt.»

Zu diesen «Grabtieren» gehdren vor allem unsere heimlichen
Todeswiinsche, die sich oft auch gegen uns nahestehende Per-
sonen richten, ferner unterdriickte Sexualtriebe, die zumeist in
seltsamen krankhaften Symptomen offenkundig werden usi.
Ueber alle derartige «unmittelbare Exrfahrungen», die uns mit
quillenden Schuldgefiihlen bedrohen, sucht die Religion — so
sieht es C. G. Jung — als eine Art Neurosenersatz hinwegzu-
téduschen, sei es durch ein mystisches Erlebnis, das eine «Ein-
heit mit Gott» vermittelt, sei es durch die Behauptung, daf}
unsere Siinden nur auf die Anfechtungen eines bosen Geistes
zuriickzufiithren sind. Jung schiitzt diese Illusionen als Heil-
faktor so sehr und sein eigenes psychotherapeutisches Verfah-

ren so gering, dal3 er den religidsen Neurosenersatz ohne wei-
teres akzeptiert: «Wenn der Patient ein praktizierender Katho-
lik ist, rate ich ihm ohne Ausnahme, zu beichten und zu kom-
munizieren, um sich vor der unmittelbaren Erfahrung zu schiit-
zen, die leiclit zu viel fiir ihn werden konntes (S. 81).

Gibt es aber heute iiberhaupt noch so viele «praktizierende
Iatholiken», da3 man die psychologische Flinte ins Korn wer-
fen miite? Jung selbst ist sich klar iiber die zunehmende Ent-
christlichung des Abendlandes, d. h. dariiber, daB die ganze
Religion sich auf dem Aussterbeetat befindet: «Ich wei3 nur
— und damit driicke ich das Wissen unendlich vieler Menschen
aus —, dal} gegenwiirtig eine Zeit des Goltestodes und Gottes-
verschwindens ist» (S. 162). Wozu also die Reaktivierung jenes
religiosen Erlebnisses, das einst «ein sicherer Weg gewesen ist,
mit den unberechenbaren Kriften des Unbewulien fertig zu
wverden»? (S. 86.) Nun, der Autor hatte einen Krankheitsfall
zu behandeln, der ihn tief beeindruckte und ihn veranlaBte,
gich mit religioser Symbolik zu befassen; er war auf einen
Patienten getroffen, der «an einer heftigen Reaktion infolge
seiner inneren Erlebnisse litt» (S. 79). Dieser Patient produ-
zierte «Trdume, welche Motive von eigentiimlichem religiésem
Interesse enthaltens (S. 44). Der Trdumer war «von Lrziehung
ber Katholik, aber er praktiziert nicht mehr und interessiert
sich auch nicht fiir religiose Probleme. Er gehort zu jenen In-
tellektuellen oder Wissenschaftern, die einfach erstaunt sein
wiirden, wollte man sie mit religiésen Ansichten irgendwelcher
Art behaftens. Woher also der Riickfall in religiose Denk-
formen, wenn auch nur im Rahmen von Traummanifestatio-
nen?

Jung weil} natiirlich sehr genau, wie hartniickig sich die
Schatten der Vergangenheit in unserer Seele erhalten: «Wir
tragen unsere Vergangenheit mit uns, ndmlich den primitiven
und inferioren Menschen mit seinen Begehrlichkeiten und
Emotionen, und wir kénnen uns von dieser Last nur durch eine
betrichtliche Anstrengung befreien» (S. 138). Doch das Selt-
same bestand darin, daB3 in den Triumen des Patienten uralte
religiose Vorstellungen auftauchten, die dem wachen Triumer
ginzlich unbekannt waren, ja dem Arzt selbst sich erst durch

Brief an eine Lehrerin

Wer immer strebend sich bemiiht,
den konnen wir erlosen.

J. W. Goethe.
(Fortsetzung)

Die Bibel scheint mir iiberhaupt nicht als Lehrbuch fiir Kinder
geeignet zu sein. Man darf den Kindern die Geschichten der Bibel
weder nach ihrem Wortlaut noch ihrem Sinn und Geiste nach er-
zidhlen. So miissen die Geschichten wiederum umgebogen und um-
gelogen werden. Die Bibel ist ein interessantes Buch zum Studium
der Religions-, Kultur- und Sittengeschichte. Sie gehért in die
Hinde wissenschaftlich gebildeter Menschen, um an Hand dieses
Dokumentes den kulturellen Stand der Kirche zu erkennen. Als
Volksbuch, so scheint mir, habe sie weit mehr Schaden als Nutzen

) gestiftet. Denken wir nur an die Zeit und Zustinde, da die Bibel

noch allgemein giiltig war. Welch furchtbarer Aberglaube be-
herrschte damals die Menschen! Dal} die Ketzergerichte, die Schei-
terhaufen, die Folterkammern, der Hexen- und Teufelsglaube heute
so ziemlich-iiberwunden sind, das verdanken wir nicht der Religion
oder der Kirche, sondern dem freien Geist der wissenschaftlichen
Erkenntnis, der mit der Kirche, ihren Lehren und ihrem Blutbann
immer schwer zu kdmpfen hatte.

Noch lange ging die Diskussion mit dem Marsbewohner um die
Bibel. Einiges aus den Gesprachen habe ich fiir Sie, geehrte Lehre-
rin, festgehalten.

Es ist eine Ironie, dal nach der Bibel der erste Brudermord um
des Glaubens und des Kultus willen verursacht wurde. Abel opferte
das Fell und die Erstgeburt von Schafen, wihrend Kain Acker-
friichte opferte. Aber Jahwe (Gott) schaute nicht auf das unblutige
Opfer Kains, aber am blutigen Opfer Abels (mit Tiermord) hatte
er Wohlgefallen. Warum das? Auch die Priester liebten einen fetten
Braten mehr als die Ackerriiben. Also konnte es auch bei Gott,
ihrer geistigen Ausgeburt, nicht anders sein. Du sollst nicht mit
leeren Hinden vor den Priester ireten. So steht auch bei Mose zu
lesen! Hierauf zog Kain in das Land Nod, éstlich von Eden, und
nahm sich ein Weib und erbaute eine Stadt. Woher kamen die Men-
schen dort? Gottesséhne verkehrten bald mit den Tochtern der
Menschen und die Menschen wurden immer boser und Jahwe be-
reute, daBl er sie erschaffen hatte, und er beschloB, die Menschen
und die Tiere umzubringen.

Noah aber und seine Familie und je ein Paar von allen Tieren
fanden Gnade! Als Noah nach der Sintflut aus der Arche stieg, da
mordete er zuerst wieder Tiere und Végel und machte Gott ein
Brandopfer. Als der liebliche Geruch Jahwe in die Nase stieg, da
sprach er zu sich selber: «Hinfort will ich die Erde nicht mehr
verfluchen wegen der Menschen.» Das Opfer hatte somit fiir die
Menschen eine gute Wirkung! Noah legte nun -einen Weinberg an
und bald lag er vom Wein betrunken und unbekleidet in seinem
Zelte. Als aber Ham, sein Sohn, ihn in solchem Zustande sah, da
sagle er es seinen Briidern. und diese bedeckten dann, riickwiris
schreitend, den schlafenden Vater mit einem Tuche. Aber zur
Strafe, weil Ham seinen Vater so gesehen hatte, wurde dessen



Nr. 6

DER FREIDENKER 43

cifriges Studium des betreffenden Sachgebietes erschlossen.
Jung glaubt das Ritsel nur dadurch lésen zu konnen, daB3 er
cine Art ideologischer «Verexbung» annimmt: «Die letztere
Hypothese ist unerlidBlich, da sogar komplizierte archetypische
Bilder ohne jede Moglichkeit direkter Tradition spontan re-
produziert werden konnen» (S. 93).

Mit einem ungeheuren Aufwand von Gelehrsamkeit trigt der
Verfasser religioses Strandgut aus vergangenen Jahrtausenden
zusammen, wodurch bewiesen werden soll, dal} sein Patient
unméglich in bewuBltem Besitz jener Traditionen sein konnte,
die sich in seinen Tridumen offenbaren oder viclmehr: zu offen-
baren scheinen. Jung ist sich dessen bewuft, daf3 er durch die
Annahme eines «vererbten a priori» in die bedenkliche Nihe
unwissenschaftlicher Phantasien gerit: «Ich weill, daB3 solche
Formulierungen in fataler Weise an wilde metaphysische Spe-
kulationen erinnern» (S. 187). Aber vielleicht ist die Sache
doch einfacher, als sie sich unserem wachen Denken prisen-
tiert. Wie viel ist in diesem Denken reflektorisch und nihert
sich dem, was wir bei den Tieren als Instinkt bezeichnen und
unserem Intellekt ganz unverstindlich ist. (Warum bohrt die
larve des Borkenkiifers — gleichsam in weiser Voraussicht —-
ihre Ginge unter der Baumrinde breiter als sie selbst gebaut
ist? Woher «weif3» sie, daB} sie als fertiger Kafer einen breite-
ren Gang benédtigen wird, um das schiitzende unterirdische
Qbdach zu verlassen?) '

Auch in der Tiefenpsychologie stehen wir erst am Anfang

einer neuen Erkenntnis. Vorldufig wissen wir nur, daB wir im ~

Traum anders «denken» als im wachen Zustand. Die Katego-
rien von Raum und Zeit sind aufgehoben und was gegen das
Kausalprinzip verstoBt, erscheint dem T'riumer durchaus nicht
paradox. Es gibt eine eigene Traumsymbolik, wie schon
S. Freud in seiner «Traumdeutung» aufgezeigt hat und wir
.begreifen manche seltsamen Gebriiuche der Vorzeit erst dann,
wenn wir dieselben mit unserem Traumdenken konfrontieren.
Ls ist so wie Nietzsche es formuliert hat: «Im Schlaf und
Traum machen wir das Pensum fritheren Menschentums noch
einmal durch... der Traum bringt uns in ferne Zustinde
der menschlichen Kultur wieder zuriick und gibt ein Mittel

an die Hand, sie besser zu verstehém». (Menschliches, Allzu-
menschliches» I.)

Wenn sich uralte Symbole in unseren Triumen wiederfin-
den, so wird dadurch nur bewiesen, daB3 diese Symbole nicht
willkiirlich erfunden sind, sondern unserem natiirlichen (un-
bewuBten) Traumdenken entstammen. Jung sagt selbst(S. 12):
«Tatsache ist, dal gewisse Ideen fast iiberall und zu allen
Zeiten vorkommen und sich sogar spontan von selbst bilden
kénnen, ginzlich unabhingig von Migration und ‘Tradition.
Sie werden nicht vom Individuum gemacht, sondern sie pas-
sieren ihm, ja sie dringen sich dem individuellen BewuBtsein
geradezu aufs. Hier liegt eben eine konstitutionelle Veran-
lagung vor, die nicht erst besonders vererbt zu sein braucht.
Wir mdgen oft im wachen Zustand den Kopf schiitteln iiber
die wirren Phantasien, die sich in unseren Triumen offenbaren,
aber wir sind zutiefst betroffen, sobald eine wissenschaftliche,
d. h. psychologische Traumdeutung die tieferen Zusammen-
Linge aufdeckt, die zwischen dem manifesten Traumbild und
unserem Triebleben bestehen. So diirfte auch der erwihnte Pa-
tient héchst betroffen gewesen sein, zu erfahren, daf3 hinter
seinen Traumphantasien archaische Denkformen verborgen

‘waren, seinem wachen Bewultsein durchaus fremd und uner-

kldrlich. Es scheint jedoch, dall in diesem FKalle der Arzt
noch mehr betroffen war als sein Patient, der — unkund sei-
ner selbst — mit seinen Trdumen in die Fluten lingst vergesse-
ner Symbole tauchte.

Dieses Staunen des Arztes mag sich daraus erkliiren, daf} die-
ger sich seit langem mit der «Symbolik des Geistes» befal3t hat.
Auch sein Buch «Wandlungen und Symbole der Libido» ge-
hért hieher, sowie «Psychologie und Alchemie». Da mag es ihn
denn seltsam beriihrt haben, in den Triumen seines Patienten
Gedankenverbindungen wiederzufinden, die er durch tiefgriin-
dige Untersuchungen miihsam zu Tage geférdert hatte.
~ Auch uns blieb ein Staunen, wenn auch ganz anderer Art,
bei dem Studium des vorliegenden Buches nicht erspart: Wie
kommt es — so muf3ten wir uns fragen — daf ein so umfassen-
der Geist wie (. G. Jung auf sozialokonomischem Gebiet so
ganz versagt. Von einer materialistischen Geschichtsauffassung

Sohn Kanaan und scine Nachkommen verflucht zu ewiger Sklaverei.
tiblisch-gottliche Gerechtigkeit! :

DaB die Erzviiter keine geschichtlichen, sondern erdichtete Ge-
stalten sind, das hat man schon lange erkannt. Aber in der Volks-
schule lehrt man die Geschichten weiter, so wie man sie zu Luthers
Zeit noch geglaubt hat. Diese Vatergestalten sind symbolische,
dichterisch-charakterisierende Personifikationen der Vélker, ihrer
Schicksale und Hoffnungen. Die Vélker stammen nicht von einem
einzelnen Vater ab, wie es die Bibel lehrt und wie es die Juden
immer darzustellen suchen (in den Stammtafeln der Patriarchen
bis zuriick auf Adam). Es braucht schon eine wahrhaft kindliche
Einfalt und Unwissenheit, um diese erdichteten Namen und Gestal-
ten als geschichtliche Wesen gliubig hinzunehmen. Sem, Ham
und Japhet gelten als die Stammviiter der damals bekannten semi-
tischen, hamitischen und japhetitischen Vélker. Abraham, der Va-
ter der Vilker, kommt aus Chaldda und begriindet die Vélker
Kanaans, Ismael, der mit seiner Magd Hagar gezeugte Sohn, wird
zum Stammvater der Ismaeliten. Erdichtet sind auch die religidsen
Ereignisse und Zustinde zur Zeit dieser Patriarchen, wenn auch
viel spitere, geschichtliche Wirklichkeit dazu die Motive lieferte.
Beachten wir vor allem die Rolle, die Jahwe (Gott), der Haupt-
figur des jtidisch-religiosen Denkens und Dichtens, zukommt.

Noch lange Zeit nach der Sintflut sprachen die Menschen nur
cine Sprache. Als sie aber im Lande Sinear eine groBe Ebene fan-

den, da erbauten sie daselbst eine groBe Stadt und als Kennzeichen

der Stadt einen Turm, der bis zum Himmel reichen sollte. Dies
erregte nun die Eifersucht Gottes. Er kam herab vom Himmel, um

den Turm und Stadt zu sehen und er beschloB, den Turm zu zer-
storen und die Sprache der Menschen zu verwirren, damit sie einan-
der nicht mehr verstehen konnten, also verwirrte er die Sprache
der Menschen, damit diese einander nicht mehr verstehen kennten.
Konnte es nicht sein, daB Gott auch heute noch die Menschen mit
Geistesverwirrung bestraft, weil sie fortwéhrend Kirchen mit hohen
Tiirmen bauen?

Eine hedeutende Figur in der biblischen Religionsgeschichte
ist Abram, spater Abraham. Ihm soll Gott VerheiBungen beziiglich
den Besitz des Landes gemacht haben, auf die sich die gliubigen
Jjuden noch heute berufen und fiir die dieses-Volk heute noch
und wohl auch in einer weiteren Zukunft schwere Blutopfer auf
sich nehmen muB. Ich habe vorhin schon den Besuch Gottes bei
Abraham erwihnt. Es lohnt sich, iiber die Geschichte noch einiges
zu sagen. Gott erscheint zur Mittagszeit bet Abraham, begleitet von
zwei Minnern (Engeln). Nach der BegriiBung bewirtet Abraham
die ‘hohen Giste mit Kuchen und Kalbshraten. Goti verheiflt dem
Abraham einen Sohn, der ihm von seiner schon 90 Jahre alten Frau
Sara-geboren  werde. Sara kann dies kaum glauben und lacht iiber
diese VerheiBung. «<Und der Herr suchte heim Sara, wie er geredet
hatte, und that mit ihr wie er geredet hatte. Und Sara ward schwan-
ger und gebar Abraham einen Sohn.» Die Engel gingen von Abra-
ham gegen Abend nach Sodom. Die Jugendbibel sagt nun, die bosen
Minner von Sodom hitten die Tochter des Lot, der ein Neffe Abra-
hams war, heiraten wollen und es sei darum die Stadt zersort wor-
den. Gerade das Gegenteil wird in der Bibel gesagt. Mit den Toch-
tern Lots wollten diese nichts zu tun haben, aber die Engel wollten



44 DER FREIDENKER

Nr. 6

will er einfach nichis wissen, obwohl nur diese die historischen
Vorginge aufzukliren vermag. Er findet es «erstaunlich, daf3
die protestantische Spaltung nicht vermieden werden konnte
(S. 86); dadurch wurde «im groB3artigen Aufbau der Kirche»
das Fundament erschiiitert, das durch das katholische Dogma
gegeben war. «Zufolge der Niederreilung der Schutzmauern
hat der Protestant die heiligen Bilder als Ausdruck wichtiger
unbewuBter Faktoren verloren, zusammen mit dem Ritus, wel-
cher seit undenklichen Zeiten ein sicherer Weg gewesen ist,
mit den unberechenbaren Kriften des Unbewullten fertig zu
werdens.

Mag sein, daf3 der Protestantismus als «Neurosenersatzy weit
hinter dem starren Katholizismus zuriicksteht, aber es waren
ganz andere historische Kriifte, die zum Abfall der groBen Re-
formatoren (Flus, Wiclif, Luther u. a.) von der katholischen
Kirche fiihrten. Die Religion war zu jener Zeit bereits so er-
schiittert, daB vernunftmiBige Ueberlegungen die Oberhand ge-
wannen. Dazu gehérten auch sehr materielle Erwégungen, wie
z. B. die als driickend empfundene Ablieferung des Peters:
pfennigs nach Rom, die iiberdies dem erwachenden National-
gefiihl der Vilker zuwiderlief. Vor allem aber war es die Ent-

deckung Amerikas, die schliefilich den Ausschlag gab und der.

Weltlichkeit des Denkens einen kriftigen Antrieb verschaffte.
Wenn damals «eine rasche Entwicklung von Wissenschaft und
Technik» einsetzte, so nicht deshalb, weil man — wie Jung aus-
filhrt — die unberechenbaren Michte des Unbewufiten
«vergaB3» (S. 87), sondern infoige des gewaltigen Aufschwungs,
den Handel und Gewerbe nach der ErschlieBung der Neuen
Welt nahmen. Es heiflt auch die Dinge auf den Kopf stellen,
wenn man annimmt, «dal} Leute sich gegenseitig die Hilse ab-
schneiden um kindischer Theorien willen, wie das Paradies auf
Firden herzustellen sei» (S. 87).

Vielmehr hat der Kapitalismus heute bereits die Grenze sei-
ner Expansionsméglichkeiten erreicht. Die in immer kiirzeren
Intervallen einsetzenden Weltwirtschaftskrisen
neuen Kriegen, die durch kein religioses Friedensgewinsel ver-
hindert werden kénnen. Der gigantische Kampf zwischen Pro-
fitsystem und Planwirtschaft ist in vollem' Gange und es heiBt
die Entfesselung der gewaltigen 6konomischen Interessen un-
serer Zeit bagatellisieren, wenn man annimmt, daf3 die Mensch-
heit sich nur deshalb «der Zone des weltzerstérenden und welt-
schaffenden Feuers genidhert hat», weil der «Schutz der kirch-
lichen Mauern» (S. 88) zu versagen beginnt. Gewil, die Reli-
gion verliert zusehends ihre Bedeutung als «Neurosenersatz»,
aber man darf auch hier nicht Ursache und Wirkung verwech-
seln. Die Welt ist nicht deshalb aus den Fugen geraten, weil die
Béndigung des Unbewuflten versagt, sondern umgekehrt: die

treiben zu

Titanen in unserer Seele werden lebendig, sobald das wirt-
schaftliche Fundament unseres Lebens erschiittert wird. Stiir-
ker als Gott sind die Wirtschafliskonkurrenzen auf der Erde!

Es ist darum auch abwegig, wenn Jung von einem «ewigen
(!) Problem der Religion» (S. 9) spricht. Er gibt ja selbst zu,
daf3 die Religion im Schwinden begriffen ist; aber er sagt
es mit einem offenkundigen Bedauern, weil er der dogmati-
schen Religion eine besondere psychische Heilkraft zutraut.
Das kommt am deutlichsten dort zum Ausdruck, wo er die
mangelnde Wunderwirkung des Protestantismus beklagt: «Der
Protestant ist Gott allein anheimgegeben. Es gibt [iir ihn keine
Beichte, keine Absolution, keine Maglichkeit irgendwelcher
Art von sithnendem opus divinum. Er muf seine Siinden allein
verdauen, und er ist der géttlichen Gnade, welche durch das
Fehlen eines angemessenen Rituals unerreichbar geworden ist,
nicht allzu sicher» (S. 89/90).

Wir sind der Ansicht, daf} ein soziales Sichgeborgenfiihlen
der Menschen mehr wert ist als jedes religiose Gemeinschafts-
empfinden. Wenn es uns gelingt, Krise und Krieg auszuschal-
ien — und wir sind auf dem besten Wege dahin -- dann hat
die Religion ihren Sinn endgiiltig verloren, auch als Neurosen-
ersatz. Allen kleinmiitigen Herzen, die heute noch — aus ethi-
schen Erwidgungen — dngstlich nach einem Religionsersatz Um-
schau halten, sei das Wort von Voltaire in Erinnerung ge-
bracht: «Ich befreie euch von einer Krankheit und ihr verlangt
rsatz?» Hartwig.

Astroreligion

I. Zeitbegriff und Religion

Bewullte, zielsirebige Nahrungsvorsorge war erst moglich,
nachdem die Menschen gelernt hatten, die Zeit zu messen;.
erst dann konnten sie vorher bestimmen, wann die grof3en Re-
gen oder die Kilie einsetzt, wann Tiere werfen, briiten oder
&chutz brauchen, wann Nihrpflanzen gesit, geerntet und ger
speichert werden miissen.

Mit der Festhaltung immer wiederkehrender Ereignisse und
der Vorausplanung beginnt die Wissenschaft; das Hauslier wic
das Getreide haben ihre jihrlichen Vermehrungszeiten, die
man kennen bzw. errechnen muf}. Eine Kenntnis bedingt dic
andere — Rechnen, Schreiben, Geometrie, Sternkunde, Bau-
kunst hingen zusammen.

Schon die Barbaren der Urzeit legten «Marksteine» (z. B.
Stonehenge) an, um die Sonnenaufginge zu verschiedenen Zei-
ten beobachten zu kénnen. Die Fortsetzung davon sind die
P’yramiden; die Obelisken sind nichts anderes als Schatten-

sie haben. Nun wird die Stadt zerstort, aber Lot und seine Fami-
lie werden gerettet. Aber seine Frau wird zu einer Salzsdule. (Man
soll sie heute noch sehen konnen am Toten Meer! Ich war aber noch
uie dort und méochte es nicht bestitigen.) Seine Tochter bekamen
es nun mit der Angst zu tun, denn sie glaubten, es seien bis auf ithren
alten Vater alle Mianner umgekommen und sie miifften nun ohne
Kinder sterben. Nun will ich aber nicht aus der Bibel abschreiben,
was sie weiter taten. Dergleichen darf man ja weder den Kindern
noch ihren Lehrerinnen erzahlen. Thre Schne wurden aber die
Stammviiter der Moabiter und Ammoniten, zwei Volkerstimme, an
denen die Juden wenig Freude hatten, obwohl es stammverwandte
Yolker waren. Aus diesem Grunde mullte ihnen von der jiidischen
Priesterschaft eine schimpfliche Abstammung angedichtet werden.
Den Kindern aber wird erziihlt, Gott habe zu Sodom, wie iiberall,
die Menschen bestraft, weil sie bose waren. Ja, warum sind denn die
von Gott geschaffenen und mit Geist von seinem Geist versehenen

Menschen bose geworden? Nur ganz einfiltigen Menschen mag hier
das Marchen vom Siindenfall geniigen.

In keiner Schulbibel fehlt wohl die Opferung Isaaks. Bis in spite
Zeiten war es auch bei den Juden fromme Sitte, die Erstgeburt
von Menschen und Vieh ihrem Gott als Opfer darzubringen. Im
Gesetz Mose wird fiir das Menschenopfer eine Ablosung durch das
Tieropfer eingefiihrt. Aus diesem Grunde muaBte das Kindesopfer
auch schon bei Abraham durch ein Tieropfer ersetzt werden.

DaB die Menschen in ihrem religiosen Aberglauben und in threm
blinden Egoismus ihren Géttern auch eigene Kinder zum Opfer
brachten, ist leicht zu verstehen. Denn je wertvoller das darge-
brachte Opfer den Spendern war, umso mehr mufite es Gott ge-
fallen und umso gréBere Gegenleistungen durfte man von Gott er-
warten, fir den kein Ding unmoglich ist, der jeden menschlichen
Wunsch erfiillen kann, wenn er nur will.

(SchluB folgt.)



	Psychologie und Religion

