Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 30 (1947)

Heft: 6

Artikel: Einzelne Gegenstande des Wissens [...]
Autor: Dietzgen, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409743

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

44 DER FREIDENKER

Nr. 6

den politischen Wahlen teilnehmen zu wollen), wird gelegent-
lich besonders zu berichten sein. Die Gesamtmitgliederzahl
der beiden baptistischen Richtungen, einschlieBlich der lokalen
Sondergesellschaften, wird zwar nur mit 150 000 angegeben. Die
wirklichen Massenversammlungen, die von der «Filadelfia-Ge-
sellschaft» allsonntiiglich veranstaltet werden, erweisen jedoch,
daf3 sie ihre Anhinger bis auf den letzten Mann aufzubieten
vermag und einen weit iiber die Mitgliedschaft hinausgehenden
Einfluf3 ausiibt. Diese autokratische, anmallende Sekte kann
man nur als einen «religiosen Fascismus» bezeichnen, der in
seinem finsteren Fanatismus jede Lebensfreude, nicht durch
direktes Verbot eines «Du-sollst-nicht», sondern in der dema-
gogischen Umschreibung: «Du sollst nicht wollen», zu ver-
nichten trachtet. Das sind jedoch nur die hauptsichlichsten
Richtungen, die aus der Eigenart der schwedischen Verhiilt-
nisse entstanden und zu erkliren sind. Hinzu kommen die in
Amerika und England entstandenen Gesellschaften, die zum
Teil — wie beispielsweise die Heilsarmee — bedeutende Or-
ganisationen sind, sowie eine Vielzahl kleinerer Sekten.

Diese freikirchlichen Gesellschaften verfiigen iiber eigene
Schulen und Volkshochschulen, Versammlungs- und Gesell-
schaftshiuser, sie betreiben Buchverlagsanstalten und ein um-
fangreiches Zeitschriftenwesen. Die gesellschaftliche Struktur
Schwedens gibt eine weitere Erklirung, wie es méglich ist, dal
die freireligitse Bewegung hier eine so bedeutsame Rolle spielt.
Die drei Grof}stidie konnen in diesem langgestreckten Lande
zwangsldufig nur einen beschrinkten Einfluf3 auf die Gesamt-
bevélkerung ausiiben. Die Industrien, vorwiegend naturgebun-
dener Art, sind auf dem Lande gelegen und haben die fiir
Schweden typische Ortschaftsform der «Bruks»- oder «Stations-
samhiillen» hervorgebracht, Ortschaften mit Industrieanlagen
und einer Eisenbahnstation, die in der Regel 2000—3000 Ein-
wohner haben. In diesen, zumeist recht isolierten Ortschaften.
hat der einférmige, gelangweilte Zustand vielfach in den Ge-

miitern der Menschen eine gewisse Leere verursacht, die irgend-
eine Befriedigung sucht. (Welche Rolle die Sekten und ihre
«Erweckungprediger> in den lidndlichen Ortschaften spielen,
hat die schwedische Schriftstellerin Ester Lindin in ihrem Buch
«Eva und die Gemeinde» [Biichergilde Gutenberg| anschau.
lich zu schildern verstanden.) In diesen «Bruksamhillen»
gibt es zumeist nebst der Staatskirche noch die Missionskirche
oder die einer andern Gesellschaft, sowie drei bis vier Bet-
hiduser (zumindest Betriume) irgendwelcher Sekten; es kann
auch vorkommen, daB3 es keine Staatskirche im Orte gibt, wohl
aber stattliche Gemeindehiuser der Filadelfia-Gesellschaft und
anderer Richtungen vorhanden sind. Die freireligiése Bewegung
nimmt fiir sich das Verdienst in Anspruch, daf3 ihr Wirken in
den lindlichen Gemeinden zu einer Erneuerung des Lebens ge-
fithrt habe, indem sie unendlich vielen Menschen, die sonst in
der Einformigkeit ihres Daseins der Trunk- und Spielsucht ver-
fallen waren. eine sittliche Daseinsbefriedigung zu geben ver-
mochte. Eine Untersuchung der soziologischen Gliederung ihrer
Anhingerschaft wiirde jedoch erweisen, daB ihr — im Hinblick
auf die Gesamtbevilkerung — nur ein geringer Teil des Ver-
dienstes gebiihrt. Die aufgeschlossenen Industriearbeiter ge-
horen den Arbeiterparteien an und finden weitestgehend ihre
Daseinsbefriedigung in der Titigkeit fiir ihre staatsbiirgerlichen
Aufgaben. Der unermiidlichen Sozialarbeit dieser Minner fiir
bessere Arbeits- der
Volksbildungsarbeit wie auch der modernen Sportbewegung ist

und Lebensverhiiltnisse, umfassenden

es in erster Linie zu danken, daBl in den letzten Jahrzehnten
eine auBlerordentliche Wandlung in den kleinortlichen Lebens-
verhiltnissen eingetreten ist.

(Fortsetzung folgt.)

. N s . 7 . .
Einzelne Gegenstinde des Wissens oder der Wissenschaft mé-
gen wir Fachleuten iiberlassen, aber das Denken im allgemei-
nen ist eine allgemeine Angelegenheit, die niemand kann er-

lassen sein. Josef Dietzgen.

kommt darauf an, sie zu verindern.» Auch der Existentialisinus in-
terpretiert nur die Welt, oder genauer gesagt: unser menschliches
Dasein; und er interpretiert sie auf eine hochst einseitige, sozusagen
angstschlotternde Weise. Wenn auf dem Philosophenkongrel von
einem Teilnehmer (G. Bontadini) gesagt wurde: «L’existentialisme
est une cadence obligée de la philosophie contemporaine ... Il n’est
rien moins que la définition de ’homme d’aujourd’hui», dann ist
dies richtigzustellen, denn dieser Mensch von heute ist zutiefst
durch die allgemeine Weltwirtschaftskrise (und deren Auswirkun-
gen, zu denen in erster Linie der Krieg gehort) erschiittert und der
Existentialismus ist nichts anderes als eine ideologische Auswir-
kung dieser Tatsache. Er ist also mehr décadence als cadence.

Hingegen ist der dialektische Materialismus durchaus optimistisch
eingestellt und wir begreifen sehr gut, warum die Kirche cinen
derartigen zuversichtlichen Standpunkt ablehnt: jede Verbesserung
des Diesseits hedeutet eine Entwertung des Jenseitsglaubens. Aber
auch der moderne Existentialismus geht der Kirche auf die Nerven,
denn er propagiert sozusagen die Hoffnungslosigkeit und wo bleibt
da die frohe Botschaft von einer in die Ewigkeit weisende Erlosung?
Es ist daher durchaus verstiindlich, dall der Papst die Gelegenheit
des in Rom stattfindenden Philosophenkongresses beniitzt hat, um
zur Frage des Existentialismus Stellung zu nehmen. In einer An-
sprache an die KongreBteilnehmer formulierie der Papst (laut Be-
richt des «Osservatore romano» vom 22. November 1946) seinen,
beziehungsweise den Standpunkt der katholischen Kirche zum Pro-
blem des Existentialismus. Diese Ansprache ist nun in dem vor-
liegenden Heft in einer Art Anhang wiedergegeben und so endet
die Nr. 1 der «Dialectica» mit den Worten: «Notre Bénédiction
Apostolique.»

Es ist an sich natiirlich nichts dagegen einzuwenden, dall ein
Ausspruch des Papstes zitiert wird, doch es darf dabei keinerlei
MifBverstindnis dariiber aufkommen, wie dieses Zitat gemeint ist.

Ohne Kommentar wirkt jedes Zitat bekriiftigend und so wird zu-
mindest der Anschein erweckt. als ob dic Herausgeber der «Dia-
lectjca» cich mit den Worten des Papstes einverstanden erkliren.
Dagegen mufl nun im Namen einer von dogmatischen Fragen un-
abhidngigen Wissenschaft schiirfstens protestiert werden. Fiir uns
ist der Papst nicht unfehlbar und seine Enunziationen bediirfen
einer kritischen Analyse. Der Papst polemisierte in seiner An-
sprache gegen den Existentialismus als «philosophie dn désastre»
und verwahrt sich gegen dessen «irrationalisme pessimiste». Auch
wir sind gegen den Existentialismus, aber nicht deshalb. weil er zu
cinem «volontarisme religieux» fiihrt, wie der Papst meint, son-
dern weil er seinem innersten Wesen nach eine ideologische Ver-
fallserscheinung darstellt. Der Papst kann niemals unser Buundes-
genosse sein, auch nicht in dieser Frage, denn seine Stellungnahme
zum Problem des Existentialismus gipfelt in dem Appell: «Reste-
t-il a la philosophie une autre voie que le désespoir. si elle ne
trouve pas ses solutions en Dieu, dans I'éternité et dans I'immor-
talité de la personne?»

Es gibt keine gemeinsame Abwehrfront der Wissenschaft und der
Religion in irgendeiner Kulturfrage und auch die Herausgeber der
«Dialectica». die sich — laut Geleitwort — zu einer «Philosophie
der Erfahrung» bekennen, werden sich entscheiden miissen, ob sie
es mit der Wissenschaft oder mit der Religion halten wollen. Wer
es allen recht machen will. macht es schlieBlich niemanden recht.
Die Reinlichkeit unseres Denkens erfordert gebieterisch eine klare
politische Stellungnahme. Dariiber helfen keinerlei «dialektische»
Spitzfindigkeiten hinweg. Ein Sprichwort sagt: «Wer vom Papst
iBt, stirbt daran.» Das gilt erst recht in ideologischem Sinne. Wer
irgendwie mit dem <dogmatischen Papsttum Sache
macht, der hat keinen Anspruch mehr darauf, als aufrechter
Wissenschafter zu gelten. Hier scheiden sich die Geister: Hie Er-
kenntnis der Wirklichkeit. hie Offenbarungsglaube!  Th. Hartwig.

gemeinsame



	Einzelne Gegenstände des Wissens [...]

