
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 30 (1947)

Heft: 6

Artikel: Einzelne Gegenstände des Wissens [...]

Autor: Dietzgen, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409743

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


44 DER FREIDENKER Nr. 6

den politischen Wahlen teilnehmen zu wollen), wird gelegentlich

besonders zu berichten sein. Die Gesamtmitgliederzahl
der beiden baptistischen Richtungen, einschließlich der lokalen
Sondergesellschaften, wird zwar nur mit 150 000 angegeben. Die
wirklichen Massenversammlungen, die von der «Filadelfia-Ge-
sellschaft» allsonntäglich veranstaltet werden, erweisen jedoch,
daß sie ihre Anhänger bis auf den letzten Mann aufzubieten

vermag und einen weit über die Mitgliedschaft hinausgehenden
Einfluß ausübt. Diese autokratische, anmaßende Sekte kann
man nur als einen «religiösen Fascismus» bezeichnen, der in
seinem finsteren Fanatismus jede Lebensfreude, nicht durch
direktes Verbot eines «Du-sollst-nicht», sondern in der
demagogischen Umschreibung: «Du sollst nicht wollen», zu
vernichten trachtet. Das sind jedoch nur die hauptsächlichsten
Richtungen, die aus der Eigenart der schwedischen Verhältnisse

entstanden und zu erklären sind. Hinzu kommen die in
Amerika und England entstandenen Gesellschaften, die zum
Teil — wie beispielsweise die Heilsarmee — bedeutende

Organisationen sind, sowie eine Vielzahl kleinerer Sekten.

Diese freikirchlichen Gesellschaften verfügen über eigene
Schulen und Volkshochschulen, Versammlungs- und
Gesellschaftshäuser, sie betreiben Buchverlagsanstalten und ein
umfangreiches Zeitschriftenwesen. Die gesellschaftliche Struktur
Schwedens gibt eine weitere Erklärung, wie es möglich ist, daß

die freireligiöse Bewegung hier eine so bedeutsame Rolle spielt.
Die drei Großstädte können in diesem langgestreckten Lande

zwangsläufig nur einen beschränkten Einfluß auf die
Gesamtbevölkerung ausüben. Die Industrien, vorwiegend naturgebundener

Art, sind auf dem Lande gelegen und haben die für
Schweden typische Ortschaftsform der «Bruks»- oder «Stations-

samhällen» hervorgebracht, Ortschaften mit Industrieanlagen
und einer Eisenbahnstation, die in der Regel 2000—3000

Einwohner haben. In diesen, zumeist recht isolierten Ortschaften,
hat der einförmige, gelangweilte Zustand vielfach in den

Gekommt darauf an, sie zu verändern.» Auch der Existentialismus
interpretiert nur die Welt, oder genauer gesagt: unser menschliches
Dasein; und er interpretiert sie auf eine höchst einseitige, sozusagen
angstschlotternde Weise. Wenn auf dem Philosophenkongreß von
einem Teilnehmer (G. Bonladini) gesagt wurde: «L'existentialisme
est une cadence obligée de la philosophie contemporaine Il n'est
rien moins que la définition de l'homme d'aujourd'hui», dann ist
dies richtigzustellen, denn dieser Mensch von heute ist zutiefst
durch die allgemeine Weltwirtschaftskrise (und deren Auswirkungen,

zu denen in erster Linie der Krieg gehört) erschüttert und der
Existentialismus ist nichts anderes als eine ideologische Auswirkung

dieser Tatsache. Er ist also mehr décadence als cadence.

Hingegen ist der dialektische Materialismus durchaus optimistisch
eingestellt und wir begreifen sehr gut, warum die Kirche einen

derartigen zuversichtlichen Standpunkt ablehnt: jede Verbesserung
des Diesseits bedeutet eine Entwertung des Jenseitsglaubens. Aber
auch der moderne Existentialismus geht der Kirche auf die Nerven,
denn er propagiert sozusagen die Hoffnungslosigkeit und wo bleibt
da die frohe Botschaft von einer in die Ewigkeit weisende Erlösung?
Es ist daher durchaus verständlich, daß der Papst die Gelegenheit
des in Rom stattfindenden Philosophenkongresses benützt hat, um
zur Frage des Existentialismus Stellung zu nehmen. In einer
Ansprache an die Kongreßteilnehmer formulierte der Papst (laut
Bericht des «Osservatore roraano» vom 22. November 1946) seinen,
beziehungsweise den Standpunkt der katholischen Kirche zum
Problem des Existentialismus. Diese Ansprache ist nun in dem
vorliegenden Heft in einer Art Anhang wiedergegeben und so endet
die Nr. 1 der «Dialectica» mit den Worten: «Notre Bénédiction
Apostolique.»

Es ist an sich natürlich nichts dagegen einzuwenden, daß ein
Ausspruch des Papstes zitiert wird, doch es darf dabei keinerlei
Mißverständnis darüber aufkommen, wie dieses Zitat gemeint ist.

mütern der Menschen eine gewisse Leere verursacht, die irgendeine

Befriedigung sucht. (Welche Bolle die Sekten und ihre
«Erweckungprediger» in den ländlichen Ortscliaften spielen,
bat die schwedische Schriftstellerin Ester Lindin in ihrem Buch
«Eva und die Gemeinde» [Büchergilde Gutenberg] anschaulich

zu schildern verstanden.) In diesen «Bruksamhällen»
gibt es zumeist nebst der Staatskirche noch die Missionskirche
oder die einer andern Gesellschaft, sowie drei bis vier
Bethäuser (zumindest Beträume) irgendwelcher Sekten; es kann
auch vorkommen, daß es keine Staatskirche im Orte gibt, wohl
aber stattliche Gemeindehäuser der Filadelfia-Gesellschaft und
anderer Richtungen vorhanden sind. Die freireligiöse Bewegung
nimmt für sich das Verdienst in Anspruch, daß ihr Wirken in
den ländlichen Gemeinden zu einer Erneuerung des Lebens
geführt habe, indem sie unendlich vielen Menschen, die sonst in
der Einförmigkeit ihres Daseins der Trunk- und Spielsucht
verfallen waren, eine sittliche Daseinsbefriedigung zu geben
vermochte. Eine Untersuchung der soziologischen Gliederung ihrer
Anhängerschaft würde jedoch erweisen, daß ihr — im Hinblick
auf die Gesamtbevölkerung — nur ein geringer Teil des
Verdienstes gebührt. Die aufgeschlossenen Industriearbeiter
gehören den Arbeiterparteien an und finden weitestgehend ihre
Daseinsbefriedigung in der Tätigkeit für ihre staatsbürgerlichen
Aufgaben. Der unermüdlichen Sozialarbeit dieser Männer für
bessere Arbeits- und Lebensverhältnisse, der umfassenden

Volksbildungsarbeit wie auch der modernen Sportbewegung ist

es in erster Linie zu danken, daß in den letzten Jahrzehnten
eine außerordentliche Wandlung in den kleinörtlichen
Lebensverhältnissen eingetreten ist. (Fortsetzung folgt.)

Einzelne Gegenstände des Wissens oder der Wissenschaft
mögen wir Fachleuten überlassen, aber das Denken im allgemeinen

ist eine allgemeine Angelegenheil, die niemand kann
erlassen sein. Josef Dietzgen.

Ohne Kommentar wirkt jedes Zitat bekräftigend und so wird
zumindest der Anschein erweckt, als oh die Herausgeber der
«Dialectica» sich mit den Worten des Papstes einverstanden erklären.
Dagegen muß nun im Namen einer von dogmatischen Fragen
unabhängigen Wissenschaft- schärfstens protestiert werden. Für uns
ist der Papst nicht unfehlbar und seine Enunziationen bedürfen
einer kritischen Analyse. Der Papst polemisierte in seiner
Ansprache gegen den Existentialismus als «philosophie du désastre)
und verwahrt sich gegen dessen «irralionalisme pessimiste». Auch
wir sind gegen den Existentialismus, aber nicht deshalb, weil er zu
einem «volontarisme religieux» führt, wie der Papst meint,
sondern weil er seinem innersten Wesen nach eine ideologische
Verfallserscheinung darstellt. Der Papst kann niemals unser Bundesgenosse

sein, auch nicht in dieser Frage,- denn seine Stellungnahme
zum Problem des Existentialismus gipfelt in dem Appell: «Reste-

t- il à la philosophie une autre voie que le désespoir, si elle ne

trouve pas ses solutions en Dieu, dans l'éternité et dans l'immortalité

de la personne?»
Es gibt keine gemeinsame Abwehrfront der Wissenschaft und der

Religion in irgendeiner Kulturfrage und auch die Herausgeber der

«Dialectica», die sich — laut Geleitwort — zu einer «Philosophie
der Erfahrung» bekennen, werden sich entscheiden müssen, ob sie

es mit der Wissenschaft oder mit der Religion halten wollen. Wer

es allen recht machen will, macht es schließlich niemanden recht.
Die Reinlichkeit unseres Denkens erfordert gebieterisch eine klare
politische Stellungnahme. Darüber helfen keinerlei «dialektische»
Spitzfindigkeiten hinweg. Ein Sprichwort sagt: «Wer vom Papst
ißt, stirbt daran.» Das gilt erst recht in ideologischem Sinne. Wer

irgendwie mit dem dogmatischen Papsttum gemeinsame Sache

macht, der hat keinen Anspruch mehr darauf, als aufrechter
Wissenschafter zu gelten. Hier scheiden sich die Geister: Hie
Erkenntnis der Wirklichkeit, hie Offenbarungsglaube! Th. Hartwig-


	Einzelne Gegenstände des Wissens [...]

