
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 30 (1947)

Heft: 6

Artikel: Eine neue Zeitschrift

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


42 DER FREIDENKER Nr. 6

Die Tatsache, daß dieses ungemein starke religiöse Bedürfnis
nicht durch eine kirchlich-dogmatische, behördlich vorgeschriebene

ReBgionsausübung befriedigt werden konnte, ' die als

staatsbürgerliche Pflicht bald als eine nichtssagende Gewohnheit

und als solche allenfalls nötig oder gar lästig empfunden
wurde, führte dazu, daß man trotz aller Zwangsmaßnahmen
und Strafbestimmungen der Staatskirche zu entgehen oder
innerhalb ihres Rahmens mittels strenger Zucht ihr einen neuen
Inhalt zu geben trachtete. Zu Beginn des 18. Jahrhunderts
bildeten sich in Stockholm die ersten Zirkel jener freireligiösen,
einige Jahrzehnte zuvor in den zentraleuropäischen Ländern
entstandenen und als «Pietismus» bezeichneten Bewegung, in
Schweden als «Läseri» bekannt, eine Bezeichnung, die man seither

für Sektenwesen und Frömmlerei beibehalten hat.

Entgegen der Auffassung der kirchlich beamteten Pastoren, daß es

nicht angebracht sei, auch Laien das Studium der Bibel zu ge-,-

statten, da sie von ihnen mißverstanden werden könnte, forderten

die Laienprediger der freien religiösen Zirkel, die in
Privatwohnungen ihre Bibelstunden abhielten, das Bibelstudium
als notwendige Voraussetzung für eine der Lehre entsprechende
christliche Lebensweise. Die Tatsache, daß in diesen Kreisen
die Bibel nebst anderen religiösen Schriften eifrig gelesen
wurde, erschien damals im \'olk, das im allgemeinen noch
keine Bücher zu lesen pflegte, so andersartig, daß man sie als

«Leser» schlechthin bezeichnete. Es fanden wohl auch einzelne

Pfarrer, trotz des Widerstandes der Kirche, den Weg zu dieser
im Volke entstandenen Bewegung der «Bekehrten». (Das Wort
hat nicht den völlig gleichen Sinn wie im Schwedischen; «om-
vända», wie alle freireligiösen Richtungen die Bekehrung nennen,

also «umkehren», entspricht richtiger jener Einstellung,
die im Protest gegen das «Gewohnheitsohristentum» eine
Rückbesinnung auf das ursprüngliche Wesen des Christentums
erstrebt.) Die freireligiöse Bewegung blieb jedoch zahlenmäßig
unbedeutend; im Jahre 1726 wurde abermals ein Kirchengesetz

erlassen, das die Teilnahme an privaten Religionsausübungen

mit strengen Strafen, Geldbuße, Gefängnis und Landesverweis

bedrohte. Es heißt, daß es noch vor hundert Jahren üblich

war, daß Bauern, die freireligiösen Vereinigungen angehörten,

(jCeine Toleranz den

Eine neue Zeitschrift
In großer Aufmachung ist am 15. Februar 1947 Nr. 1 einer
«Internationalen Zeitschrift für Philosophie der Erkenntnis» mit
Beiträgen in englischer, französischer und deutscher Sprache unter
dem Titel «Dialectica» erschienen. Es gibt ein beratendes Komitee,
einen Geschäftsleiter, korrespondierende Redaktionsmitglieder, ein
Redaktionskomitee, einen Redaktionssekretär und als Verleger
zeichnen: Presses universitaires de France (Paris) und Editions du
Griffon (Neuchâtel). Man sagt: «Viele Köche verderben den Brei.»
Im vorliegenden Fall hat man überdies das Gefühl, daß schon die
schmausenden Gäste Verwirrung in die Redaktionsküche tragen.
denn jeder scheint eine andere Art Brei zu erwarten. «Wir wollen
keine abgeschlossene Gemeinde bilden», heißt es im Geleitwort,
aber nach den bisher veröffentlichten Beiträgen hat man den
Eindruck, daß eine recht zusammengewürfelte Tischgesellschaft ohne

jede parlamentarische Ordnung wild drauflos diskutiert, aneinander
vorbeiredend und einander überschreiend. Man vermißt sozusagen
die Glocke eines zielbewußten, wenn auch toleranten
Versammlungsleiters.

Schade! Die Idee wäre an sich nicht so übel gewesen und das —
allerdings etwas unklare — Geleitwort läßt an einigen Stellen
aufhorchen. Da ist z. B. ein Zitat von Pascal: «Du zögerst, dich in dein

auf dem Gefängniskarren von ihren Höfen geholt wurden, um
dann in dunkler Zelle bei Wasser und trocken Brot zu büßen,
daß sie der Staatskirche zu trotzen gewagt hatten.

In einer vom freikirchlichen Standpunkt aus verfaßten
historischen Skizze heißt es treffend: «Das orthodoxe und gesetzliche

Kirchenwesen, das in einem so hohen Grade eine Disziplin-

und Kirchenstrafangelegenheit war, konnte nicht die

Empfindungen und Phantasie des Volkes in dem Maße erfassen

wie die Reden, Gesänge und Gebete in den intimen Kon-

ventikelgemeinschaften. Diese gaben vielen, sonst einsamen
und unsicheren Menschen, Freude und Kraft; das Bedürfnis
nach Gemeinschaft und Tätigkeit wurde zufriedengestellt.» Ein
weiterer Grund war sicherlich auch die soziale Kluft, die in
dem Vierständestaat zwischen dem Priesterstand, der nebst

dem Adel die führende Kaste im Reich war, und dem einfachen
Bauernvolk bestand. Die gebildeten Priester führten eine Sprache,

die das einfache Volk zumeist nicht verstand; sie wandten
sich gegen abergläubische, aus heidnischer Zeit überlieferte
Vorstellungen und Gebräuche, die das einförmige Leben des

einfachen Volkes erfüllte und — in seiner Art — bereicherte.
Die Volksprediger der freireligiösen Sekten sprachen hingegen
in der Ausdrucksweise der Bauern und in einer bildreichen,
der bäuerlichen Vorstellungswelt gemäßen Sprache. Die
kirchlichen Pastoren konnten nur dann das Volk für sich gewinnen,
wenn sie sich bemühten, es zu verstehen. Es war vor allem der

Pastor Schartau (geb. 1757), an der Westküste Schwedens wirksam,

der größte Seelsorger in der schwedischen Kirchengeschichte,

der einen so nachhaltigen Einfluß auf das Volk
ausübte, daß es in diesem Bezirk bis auf den heutigen Tag an
seiner Lehre festhält. Von einem strengen Ernst, wie er der

Fischerbevölkerung an der Westküste eigen ist, ist die Lehre

geprägt. Ein steiniger Boden ist die Landschaft Buhuslän, die

aus kahlen Klippen und Felsen besteht; und ein felsenfester

Glaube, eine steinharte Religiosität beherrscht ihre Bewohner.
Nebst dem Schartauismus ist es der Laestadianismus im
nördlichsten Lappland, der eine an den Katholizismus gemahnende
Macht über die Seelen ausübt. Pfarrer Lars Levi Laestadius

(1800—1861) war ein hochgebildeter Mann; Naturforscher, ein

Feinden der Toleranz^)
Jahrhundert einzufügen, aber wenn du es verleugnest, so wirst du

dich sicherlich in Künstelei oder Willkür verlieren. Wähle darum
die Beteiligung und ihre Gefahren.» Auch das läßt sich hören: «Der
Mensch bleibt Mensch nur, wenn er dem ewigen Wandel seinen
Tribut zollt. Er kann nur als Werdender existieren.» Und der
Schlußfolgerung können wir ebenfalls zustimmen, daß wir nämlich bereit
sind, die Irrtümer unseres Denkens durch eine «Korrektur unserer
Denkweise» und die Mißerfolge unseres Handelns durch eine «bessere

Beherrschung der Mittel und unserer selbst» zu überwinden.
Als «besseres Denkverfahren» schwebt nun den Herausgebern

der neuen Vierteljahresschrift offenbar die Dialektik vor. Da wäre

es aber doch wohl am Platze gewesen, zunächst darzulegen, was wir
unter Dialektik zu verstehen haben. Mit Recht stellt der
Redaktionssekretär H. S. Gagnebin in seinem Beitrag «Sur l'idée de
dialectique dans la philosophie des sciences contemporaine» in Bezug
auf den Begriff der Dialektik fest: «Ce mot a reçu des acceptions
si diverses qu'il ne peut être utilement employé qu'en indiquant
avec précision en quel sens il est pris.» Nun hat wohl in einem
anderen Beitrag «zur Ideengeschichte» dieses Begriffes («Die
Entwicklung der Dialektik von Piaton bis Hegel») Karl Dürr einen

historischen Ueberblick über die Wandlungen des Begriffes
gegeben, doch wir vermissen in seinen Ausführungen — abgesehen

davon, daß er Heraklit nicht einmal erwähnt, au den doch die
Dialektik in modernem Sinne anknüpft — das soziologische Moment.



Nr. 6 DER FREIDENKER 43

angesehener Botaniker und der hervorragendste Kenner der

Fjellvegetation. Im Jahre 1826 wurde er Gemeindepastor in
dem entlegenen Karesuando. Zu jener Zeit war Lappland, das

noch jetzt wenig erschlossen ist und als «Wildmark» bezeichnet

wird, noch eine völlige Wildnis; es war der Schwedischen

Missionsgesellschaft unterstellt, die im Jahre 1836 ihren ersten
Missionar dorthin entsandte. Die Lappen lebten ein wildes,
ungebundenes Nomadenleben; Zauberei und Geisterglaube hatte
in diesem, ein halbes Jahr lang in winternächtlichem Dunkel
gehüllten Land, seine naturgemäß verständlichen Ursachen,
wie mit Gesetzen und Moral den in der dunklen, verschwiegenen

Urwaldeinsamkeit lebenden Menschen schwer beizukom-
men war. Einen unendlich schweren Kampf hatte Laestadius

gegen den Aberglauben und die Sittenlosigkeit der Lappen zu
führen, in dem er mit den üblichen Lehren und Formen der
christlichen Kirche wenig auszurichten vermochte. Zwanzig
Jahre dauerte es, bis es ihm gelang, die Menschen in den Bann
der christlichen Lehre zu zwingen. LTm das Jahr 1845 trat jenes
Ereignis ein, das von den Sekten als «Erweckung» bezeichnet
und geheiligt wird. Laestadius war es jedenfalls gelungen, eine

Sprache zu finden, um von dem primitiven Volk verstanden zu
werden: er vermochte es jetzt in einer Weise zu fesseln, daß es

fortab völlig seiner Einwirkung Untertan war. Meilenweit
kamen die Menschen zu seiner Kirche gezogen, die stets überfüllt
war, so daß er zumeist für die vielen, die draußen warteten,
mehrere Predigten nacheinander halten mußte. Das Wesen dieser

christlichen Sekte findet ihren besonderen, einen den
Verhältnissen dieser Landschaft entsprechenden Ausdruck, im
Vorfrühling: nach dem langen, düstern Winter kommt die
Botschaft der Erlösung; alles was im Schutz der ^ interdunkelheit
begangen und gesündigt wurde, findet jetzt seine Sidme. Man
bereut die heftigen \vorte, die man einander nachgerufen hat,
Feinde fallen sich versöhnend in die Arme, gestohlenes Gut
wird zurückerstattet. Das einfache Volk selbst ist es, das jetzt
Gottes Wort verkündet. Die Bekenntnisse steigern sich in einem
stets höheren, leidenschaftlicheren Ausdruck, bis die Menschen
in einem Zustand der \ erzückung geraten, eigenartige Laute
dabei ausstoßend, die von sonderbaren Körperverrenkufigen
begleitet sind. Das ganze Unwesen ist natürlich nichts anderes
als ein ausgelassener Freudentaumel, die Befreiung von der auf

Natürlich hat sich der Begriff der Dialektik im Laufe, der
Jahrhunderte gewandelt, aber man muß zeigen, auf welche äußeren
(gesellschaftlichen) Umlagerungen sein Wandel zurückzuführen ist.
Ja. er wandelt sich immer noch und wenn Emil J. Walter (Zürich)
in seinem Beitrag («Der Begriff der Dialektik im Marxismus»)
gleichsam rügt, daß «der Sinn des Begriffes der Dialektik sich im
Marxismus mehrfach geändert hat» (siehe «Zusammenfassung»), so
läßt er selbst das erforderliche dialektische Denken vermissen:
sonst müßte er doch begreifen, daß jede Ideologie sich mit der
sozialen Struktur der Gesellschaft ändert und daß es auch durchaus
nicht gleichgültig ist. welcher politischen Richtung ein Denker
(z. H. Karl Kautsky einerseits und Lenin andererseits) zuneigt.

Ua ist sogar H. König («Dialektik als gedankliche Experimentierkunst»)

besser beraten, wenn er feststellt: «Die Begriffe wandeln
sieh in dent Maße, als wir mit ihnen arbeiten. Ihr Gehalt ist
provisorisch ¦'. Und auch damit hat er recht, wenn er (in Punkt 14)

sagt, daß die dialektische Denkweise auf sich selbst angewendet
werden muß. Aus alledem ergibt sich, daß die Herausgabe dieser
Zeitschrift wohl gut gemeint war. aber etwas überstürzt erfolgte.
Zuerst hätte der fundamentale Unterschied zwischen formaler Logik

und Dialektik herausgearbeitet werden müssen und — was noch
wichtiger gewesen wäre — es hätte ein Soziologe zu Worte kommen

sollen, der den Wandel des Begriffs «Dialektik» im Zusammenhang

mit den ökonomischen Umlagerungen seit den Tagen der alt-

den Gemütern lastenden Winterschwere und eine Begrüßung
der beginnenden überhellen, einzigschönen nordischen
Sommerszeit. — Der Laestadianismus hat sich nach dem Tode seines

Begründers — wie jede Sekte — in zwei Richtungen
gespalten. Der Westlaestadianismus ist eine gemäßigte, zwar
pietistische, doch kirchenfreundliche Richtung, während die Ost-

laestidianer übertrieben orthodox imd ausgesprochen kirchen-
feindlich sind. Die Lehre dieser Richtung fordert die Entsagung
aller Lebensfreuden; Schmuck der Kleidung, und sei es nur
eine Krawatte, jeder Zimmerschmuck, Gardinen und Blumen
an den Fenstern, Bilder an den Wänden sind verpönt; sich

photographieren zu lassen, ist eine schwere Sünde. Sündhaft ist
jedwedes Tun des Menschen, so daß die Privatbeichte eine
natürliche Notwendigkeit und die Freisprechung von ewig
begangenen Sünden unumgänglich ist.

In der Mitte des vorigen Jahrhunderts, als die ständisch
gegliederte Gesellschaftsordnung unaufhaltsam von liberalen
Anschauungen durchdrungen wurde, bildeten sich offiziell
freikirchliche Gesellschaften mit einer solchen Zahl von Gemeinden,

daß sie mit Strafen und Verboten nicht mehr zu
unterdrücken waren. Das Konventikelgesetz mußte im Jahre 1858

aufgehoben werden. Im Jahre 1856 entstand eine innerkirchliche

Richtung, der ein weitgehend selbständiges Tätigkeitsfeld
eingeräumt wurde, die evangelische Vaterlandsstiftung, von der
sich 1878 eine eigenkirchliche Richtung, der Schwedische
Missionsbund, abzweigte, der in seiner toleranten Einstellung und
humanitären Hilfstätigkeit sicherlich als eine lichte Erscheinung

inmitten des sonst fanatischen, unduldsamen und
exzentrischen Sektengetriebes anzusehen ist. Eine andere Richtung,

die Missionsgesellschaft der bibeltreuen Freunde, ging
auf Grund einer Bibelstreitfrage im Jahre 1910 aus dieser

Bewegung hervor. Alle drei Richtungen zusammen sollen über
200 000 Anhänger rechnen. Ebenfalls um das Jahr 1850 ist die
baptistische Bewegung entstanden, von der sich im Jahre 1910

die Bewegung der Pfingstfreunde — oder «Filadelfia-Gesell-
schaft» — spaltete. Von dieser Vereinigung, die — neben der
Heilsarmee — die aktivste Rolle im religiösen Leben spielt und
darüber hinaus auch auf die gesellschaftlichen Verhältnisse
ihren Einfluß auszuüben versucht (sie gibt eine eigene
Tageszeitung heraus und hat verschiedentlich angekündigt, auch an

hellenischen Philosophie zu verfolgen imstande war. Denn
selbstverständlich denkt man im Maschinenzeitalter anders als in der
Epoche der Sklaverei. Die «Einheit der Gegensätze» und das

«Umschlagen der Quantität in Qualität» erleben wir heute sozusagen am
eigenen Leibe.

Zum Schluß sei noch ein merkwürdiges und unliebsames
Zusammentreffen vermerkt: das vorliegende Heft Nr. 1 der
«Diabetica» endet (auf Seite 111) mit dem — päpstlichen Segen. Es

scheint ein böswilliger Zufall zu sein, besitzt aber geradezu
symptomatische Bedeutung, denn was hat der Papst mit einer Revision

unseres wissenschaftlichen Denkens zu tun? Die Sache verhält
sich so. daß in der Rubrik «Die philosophische Lage» von Ferdinand

Gonscth über den letzten internationalen Philosophenkon-
greß in Rom (15.—20. November 1946) berichtet wird. Der Zweck
dieses Berichtes scheint aus einer darin enthaltenen seltsamen

Frage hervorzugehen: «Le matérialisme dialectique et l'existentialisme

sont-ils incompatibles?» Hält man sich frei von allen
philosophischen Finessen, so ist diese Frage leicht zu beantworten: Der
Existentialismus ist eine Philosophie der Verzweiflung, während
der dialektische Materialismus sich durch die Probleme des Lebens
durchaus nicht einschüchtern läßt, sondern darauf ausgeht, unsere
Welt so umzugestalten, daß wir keine Ursache haben, an ihr zu
verzweifeln. Um ein bekanntes Wort von Karl Marx zu zitieren:
;>Die Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert, es



44 DER FREIDENKER Nr. 6

den politischen Wahlen teilnehmen zu wollen), wird gelegentlich

besonders zu berichten sein. Die Gesamtmitgliederzahl
der beiden baptistischen Richtungen, einschließlich der lokalen
Sondergesellschaften, wird zwar nur mit 150 000 angegeben. Die
wirklichen Massenversammlungen, die von der «Filadelfia-Ge-
sellschaft» allsonntäglich veranstaltet werden, erweisen jedoch,
daß sie ihre Anhänger bis auf den letzten Mann aufzubieten

vermag und einen weit über die Mitgliedschaft hinausgehenden
Einfluß ausübt. Diese autokratische, anmaßende Sekte kann
man nur als einen «religiösen Fascismus» bezeichnen, der in
seinem finsteren Fanatismus jede Lebensfreude, nicht durch
direktes Verbot eines «Du-sollst-nicht», sondern in der
demagogischen Umschreibung: «Du sollst nicht wollen», zu
vernichten trachtet. Das sind jedoch nur die hauptsächlichsten
Richtungen, die aus der Eigenart der schwedischen Verhältnisse

entstanden und zu erklären sind. Hinzu kommen die in
Amerika und England entstandenen Gesellschaften, die zum
Teil — wie beispielsweise die Heilsarmee — bedeutende

Organisationen sind, sowie eine Vielzahl kleinerer Sekten.

Diese freikirchlichen Gesellschaften verfügen über eigene
Schulen und Volkshochschulen, Versammlungs- und
Gesellschaftshäuser, sie betreiben Buchverlagsanstalten und ein
umfangreiches Zeitschriftenwesen. Die gesellschaftliche Struktur
Schwedens gibt eine weitere Erklärung, wie es möglich ist, daß

die freireligiöse Bewegung hier eine so bedeutsame Rolle spielt.
Die drei Großstädte können in diesem langgestreckten Lande

zwangsläufig nur einen beschränkten Einfluß auf die
Gesamtbevölkerung ausüben. Die Industrien, vorwiegend naturgebundener

Art, sind auf dem Lande gelegen und haben die für
Schweden typische Ortschaftsform der «Bruks»- oder «Stations-

samhällen» hervorgebracht, Ortschaften mit Industrieanlagen
und einer Eisenbahnstation, die in der Regel 2000—3000

Einwohner haben. In diesen, zumeist recht isolierten Ortschaften,
hat der einförmige, gelangweilte Zustand vielfach in den

Gekommt darauf an, sie zu verändern.» Auch der Existentialismus
interpretiert nur die Welt, oder genauer gesagt: unser menschliches
Dasein; und er interpretiert sie auf eine höchst einseitige, sozusagen
angstschlotternde Weise. Wenn auf dem Philosophenkongreß von
einem Teilnehmer (G. Bonladini) gesagt wurde: «L'existentialisme
est une cadence obligée de la philosophie contemporaine Il n'est
rien moins que la définition de l'homme d'aujourd'hui», dann ist
dies richtigzustellen, denn dieser Mensch von heute ist zutiefst
durch die allgemeine Weltwirtschaftskrise (und deren Auswirkungen,

zu denen in erster Linie der Krieg gehört) erschüttert und der
Existentialismus ist nichts anderes als eine ideologische Auswirkung

dieser Tatsache. Er ist also mehr décadence als cadence.

Hingegen ist der dialektische Materialismus durchaus optimistisch
eingestellt und wir begreifen sehr gut, warum die Kirche einen

derartigen zuversichtlichen Standpunkt ablehnt: jede Verbesserung
des Diesseits bedeutet eine Entwertung des Jenseitsglaubens. Aber
auch der moderne Existentialismus geht der Kirche auf die Nerven,
denn er propagiert sozusagen die Hoffnungslosigkeit und wo bleibt
da die frohe Botschaft von einer in die Ewigkeit weisende Erlösung?
Es ist daher durchaus verständlich, daß der Papst die Gelegenheit
des in Rom stattfindenden Philosophenkongresses benützt hat, um
zur Frage des Existentialismus Stellung zu nehmen. In einer
Ansprache an die Kongreßteilnehmer formulierte der Papst (laut
Bericht des «Osservatore roraano» vom 22. November 1946) seinen,
beziehungsweise den Standpunkt der katholischen Kirche zum
Problem des Existentialismus. Diese Ansprache ist nun in dem
vorliegenden Heft in einer Art Anhang wiedergegeben und so endet
die Nr. 1 der «Dialectica» mit den Worten: «Notre Bénédiction
Apostolique.»

Es ist an sich natürlich nichts dagegen einzuwenden, daß ein
Ausspruch des Papstes zitiert wird, doch es darf dabei keinerlei
Mißverständnis darüber aufkommen, wie dieses Zitat gemeint ist.

mütern der Menschen eine gewisse Leere verursacht, die irgendeine

Befriedigung sucht. (Welche Bolle die Sekten und ihre
«Erweckungprediger» in den ländlichen Ortscliaften spielen,
bat die schwedische Schriftstellerin Ester Lindin in ihrem Buch
«Eva und die Gemeinde» [Büchergilde Gutenberg] anschaulich

zu schildern verstanden.) In diesen «Bruksamhällen»
gibt es zumeist nebst der Staatskirche noch die Missionskirche
oder die einer andern Gesellschaft, sowie drei bis vier
Bethäuser (zumindest Beträume) irgendwelcher Sekten; es kann
auch vorkommen, daß es keine Staatskirche im Orte gibt, wohl
aber stattliche Gemeindehäuser der Filadelfia-Gesellschaft und
anderer Richtungen vorhanden sind. Die freireligiöse Bewegung
nimmt für sich das Verdienst in Anspruch, daß ihr Wirken in
den ländlichen Gemeinden zu einer Erneuerung des Lebens
geführt habe, indem sie unendlich vielen Menschen, die sonst in
der Einförmigkeit ihres Daseins der Trunk- und Spielsucht
verfallen waren, eine sittliche Daseinsbefriedigung zu geben
vermochte. Eine Untersuchung der soziologischen Gliederung ihrer
Anhängerschaft würde jedoch erweisen, daß ihr — im Hinblick
auf die Gesamtbevölkerung — nur ein geringer Teil des
Verdienstes gebührt. Die aufgeschlossenen Industriearbeiter
gehören den Arbeiterparteien an und finden weitestgehend ihre
Daseinsbefriedigung in der Tätigkeit für ihre staatsbürgerlichen
Aufgaben. Der unermüdlichen Sozialarbeit dieser Männer für
bessere Arbeits- und Lebensverhältnisse, der umfassenden

Volksbildungsarbeit wie auch der modernen Sportbewegung ist

es in erster Linie zu danken, daß in den letzten Jahrzehnten
eine außerordentliche Wandlung in den kleinörtlichen
Lebensverhältnissen eingetreten ist. (Fortsetzung folgt.)

Einzelne Gegenstände des Wissens oder der Wissenschaft
mögen wir Fachleuten überlassen, aber das Denken im allgemeinen

ist eine allgemeine Angelegenheil, die niemand kann
erlassen sein. Josef Dietzgen.

Ohne Kommentar wirkt jedes Zitat bekräftigend und so wird
zumindest der Anschein erweckt, als oh die Herausgeber der
«Dialectica» sich mit den Worten des Papstes einverstanden erklären.
Dagegen muß nun im Namen einer von dogmatischen Fragen
unabhängigen Wissenschaft- schärfstens protestiert werden. Für uns
ist der Papst nicht unfehlbar und seine Enunziationen bedürfen
einer kritischen Analyse. Der Papst polemisierte in seiner
Ansprache gegen den Existentialismus als «philosophie du désastre)
und verwahrt sich gegen dessen «irralionalisme pessimiste». Auch
wir sind gegen den Existentialismus, aber nicht deshalb, weil er zu
einem «volontarisme religieux» führt, wie der Papst meint,
sondern weil er seinem innersten Wesen nach eine ideologische
Verfallserscheinung darstellt. Der Papst kann niemals unser Bundesgenosse

sein, auch nicht in dieser Frage,- denn seine Stellungnahme
zum Problem des Existentialismus gipfelt in dem Appell: «Reste-

t- il à la philosophie une autre voie que le désespoir, si elle ne

trouve pas ses solutions en Dieu, dans l'éternité et dans l'immortalité

de la personne?»
Es gibt keine gemeinsame Abwehrfront der Wissenschaft und der

Religion in irgendeiner Kulturfrage und auch die Herausgeber der

«Dialectica», die sich — laut Geleitwort — zu einer «Philosophie
der Erfahrung» bekennen, werden sich entscheiden müssen, ob sie

es mit der Wissenschaft oder mit der Religion halten wollen. Wer

es allen recht machen will, macht es schließlich niemanden recht.
Die Reinlichkeit unseres Denkens erfordert gebieterisch eine klare
politische Stellungnahme. Darüber helfen keinerlei «dialektische»
Spitzfindigkeiten hinweg. Ein Sprichwort sagt: «Wer vom Papst
ißt, stirbt daran.» Das gilt erst recht in ideologischem Sinne. Wer

irgendwie mit dem dogmatischen Papsttum gemeinsame Sache

macht, der hat keinen Anspruch mehr darauf, als aufrechter
Wissenschafter zu gelten. Hier scheiden sich die Geister: Hie
Erkenntnis der Wirklichkeit, hie Offenbarungsglaube! Th. Hartwig-


	Eine neue Zeitschrift

