Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 30 (1947)

Heft: 6

Artikel: Schweden - Land der religiosen Sekten : ein Volk ohne Freidenker [Teil
1]

Autor: Michaelis, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409741

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AARAU, den 1. Juni 1947 CErsthelnt regelmdBig am 1. jeden Monnis) 30. Jahrgang — Nr. 6

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Redoktion: Transitfach 541, Bern / Abonnementspreis j&hrlich Fr. 6.— (Mitglieder Fr. 5 —). Samtliche AdrefBanderungen und Bestellungen

sind zu richten an die Geschéfisstelle der FVS

Inhalt : Schweden - Land der religiésen Sekten — Streif-
lichter aus Italien — Gedanken eines Laien zu den
philosophischen Problemen — Eine neue Zeitschrift —
Hall und Widerhall — Aus der Bewegung

CA W@&/elfl —

Der ausgepriigte Sinn der nordischen Vélker fiir Freiheit,
Unabhiingigkeit, Duldsamkeit und Verstindigung hat die
Durchfithrung der lutherischen Reformation besonders in
Schweden so auBerordentlich begiinstigt, daf} sie widerstands-
los und in der umfassendsten Weise durchgefiithrt werden
konnte. Gerade dieser Umstand, daB3 es keinen Widerstand,
keine rivalisierende religiose Stromung gab, erméglichte der
Staatskirche sehr schnell eine AusschlieBlichkeitsstellung, die
alle freiheitlichen Voraussetzungen der Reformation in ihr
Gegenteil verkehrte, so dal — wie in jeder obrigkeitsstaat-
lichen Einrichtung — auch in ihr Unfreiheit, Zwang und Be-
vormundung die kennzeichnenden Erscheinungen fiir ihr We-
sen als staatliche Behorde wurden. So streng und unduldsam
wurde die schwedische Staatskirche, daB sie keinen Anders-
slaubigen im Lande duldete. Nach dem Kirchengesetz, erlassen
im Jahre 1686, sollte jeder, der irrefiithrende, von der «reinen
Lehre» oder «der rechten christlichen Religion» abweichende
Meinungen erdachte oder verbreitete, als Abtriinniger betrach-
tet, «<sein Amt verlieren und aus dem Reich verwiesen werden;
der ganz und gar von der Religion abfillt, soll ebenso bestraft
werden und nie soll ihm ein Erbe, Recht oder Gerechtigkeit
innerhalb Schwedens Grenzen zugute kommen». Diese mittel-
alterlich-harte Strenge, die jeden, der der Macht der Staats-
kirche zu trotzen wagte, fiir vogelfrei erkliirte, wurde erst in
den Jahren 1860 und 1873 durch gesetzliche Verordnungen ge-
mildert.

Obwohl der Ritus der schwedischen Staatskirche sehr an den
der katholischen Kirche erinnert, so ist es doch offenbar, daf3
das einférmige, niichterne, schmucklose Wesen der lutherischen
Religion allzu sehr dem nordischen Alltagszustand entspricht
und den Menschen nicht annihernd das ersehnte Maf3 an er-
hebenden, weihevollen Stimmungen, seelischer Befriedigung,
sittlichen Halt und was Menschen sonst in der Religion zu fin-
den wiihnen, zu geben vermochte. Zu jener Zeit, im 17. Jahr-
hundert, als die schwedische Staatskirche ihre AusschlieBlich-
keitsstellung erlangt hatte und somit die Religionsausiibung all-
mihlich zu einer behérdlich geordneten Staatsbiirgerpflicht

mu( Jet te[igié}ien

Postfach 16, Basel 12. Postcheck V 19305 Basel

~

Die Menschen schichten alle ihre Irrtiimer zusammen
und kreieren so ein Monstrum, das sie Schicksal
J. Hobbes

nennen.

)

chien

Ein Volk ohne Freidenker

wurde, hatte dieses weitgestreckte Land eine Bevolkerungszahl
von nur 900 000 Menschen, die zu 90 % aus Bauern bestand;
noch bis vor siebzig Jahren machte der biuerliche Anteil drei
Viertel der Bevilkerung aus. Der weit iiberwiegende Teil der
Bevilkerung lebte also in isolierten kleinen Ortschaften, auf
entlegenen Gehoften oder einsamen Inseln ein ereignisloses,
gleichformiges Dasein, das in begliickender Weise nur von den
kurzen, iiberwiltigend schénen Sommermonaten unterbrochen
ward, worauf der lange, grau-6de, freudlose Winter wiederum
niederdriickend auf die Gemiiter lastete und eine unerhérte
Widerstandskraft erforderte, um nicht die Lebensbejahung und
ihren Frohsinn, als die Voraussetzung jeder edleren mensch-
lichen Verhaltungsweise, lihmen und erschlaffen zu lassen. Es
ist auch ganz offenbar, daB es die jeweils Schwicheren sind,
die Frauen im allgemeinen, und mit der Vereinzelung in der
Besiedlung in einem jeweils zunehmenden Mal3e aber die Ge-
samtbevilkerung, die den stirkenden Halt einer sie beherr-
schenden religidsen Lebensordnung erstreben. Es ist weiter der
landaufwirts sich immer mehr verkiirzende Sommer (in Siid-
schweden wird es ungefihr drei Wochen friiher Friihling als in
Stockholm), der die Landbevélkerung im steigenden Mafle von
den Naturgewalten abhiingig macht, daB3 das Gebet um eine
gesegnete Ernte nordwiirts jeweils inbriinstiger wird, bis es in
dem 6den, winterniichtlichen, nur von einem ganz kurzen iiber-
hellen Sommer durchleuchteten Nordland sich zu wilder Ek-
stase steigert.

Diese Daseinsbedingungen sind es, die das schwedische Volk
fiir abergliubische Vorstellungen und religiése Schwirmereien
empfiinglich machten; aus dieser Einstellung ist Swedenborgs
Léhre und Strindbergs widerspruchsvolles, sich schlieSlich in
mystische Vorstellungen fliichtendes Gemiit zu begreifen. Diese
religiose Griibelei sucht ihren Ausdruck selbst in den Werken
der Arbeiterdichter, und einer der ersten schwedischen prole-
tarischen Schriftsteller, Martin Koch, widmete der religiosen
Frage eingehende Studien, verdffentlicht in einem stattlichen
Band, «Fromme Menschen», in denen er in anschaulicher
Weise iiber seine Beobachtungen berichtet, welche Rolle die
verschiedenen Glaubensbekenntnisse im Leben einzelner werk-
titiger Menschen spielt.

udJd <oy
3901 1Q1QSapuUE



42 DER FREIDENKER

Nr. 6

Die Tatsache, da3 dieses ungemein starke religiose Bediurfnis
nicht durch eine kirchlich-dogmatische, behérdlich vorgeschrie-
bene Religionsausiibung befriedigt werden konnte," die als
staatsbiirgerliche Pflicht bald als eine nichtssagende Gewohn-
heit und als solche allenfalls nétig oder gar ldstig empfunden
wurde, fiihrte dazu, daBl man trotz aller ZwangsmafBnahmen
und Strafbestimmungen der Staatskirche zu entgehen oder
innerhalb ihres Rahmens mittels strenger Zucht ihr einen neuen
Inhalt zu geben trachtete. Zu Beginn des 18. Jahrhunderts bil-
deten sich in Stockholm die ersten Zirkel jener freireligiosen,
einige Jahrzehnte zuvor in den zentraleuropiischen Lindern
entstandenen und als «Pietismus» bezeichneten Bewegung, in
Schweden als «Liseri» bekannt, eine Bezeichnung, die man seit-
her fiir Sektenwesen und Fréommlerei beibehalten hat. Ent-
gegen der Auffassung der kirchlich beamteten Pastoren, daB es

nicht angebracht sei, auch Laien das Studium der Bibel zu ge-

statten, da sie von ihnen miBverstanden werden konnte, forder-
ten die Laienprediger der freien religiosen Zirkel, die in Pri-
vatwohnungen ihre Bibelstunden abhielten, das Bibelstudium
als notwendige Voraussetzung fiir eine der Lehre entsprechende
christliche Lebensweise. Die Tatsache, dafl in diesen Kreisen
die Bibel nebst anderen religiosen Schriften eifrig gelesen
wurde. erschien damals im Volk, das im allgemeinen noch
keine Biicher zu lesen pflegte, so andersartig, dafl man sie als
«Leser» schlechthin bezeichnete. Es fanden wohl auch einzelne
Pfarrer, trotz des Widerstandes der Kirche, den Weg zu dieser
im Volke entstandenen Bewegung der «Bekehrten». (Das Wort
" hat nicht den véllig gleichen Sinn wie im Schwedischen; «om-
vinda», wie alle freireligiosen Richtungen die Bekehrung nen-
nen, also «umkehren», entspricht richtiger jener Einstellung,
die im Protest gegen das «Gewohnheitschristentum» eine Riick-
besinnung auf das urspriingliche Wesen des Christentums er-
strebt.) Die freireligivse Bewegung blieb jedoch zahlenmifBig
unbedeutend; im Jahre 1726 wurde abermals ein Kirchenge-
setz erlassen, das die Teilnahme an privaten Religionsausiibun-
gen mit strengen Strafen, Geldbulle, Gefdngnis und Landesver-
weis bedrohte. Es heif3t, daB3 es noch vor hundert Jahren iiblich
war, dafl Bauern, die freireligiosen Vereinigungen angehérten,

auf dem Gefingniskarren von ihren Héfen geholt wurden, um
dann in dunkler Zelle bei Wasser und trocken Brot zu biiBen,
daf} sie der Staatskirche zu trotzen gewagt hatten.

In einer vom freikirchlichen Standpunkt aus verfaflten histo-
rischen Skizze heilt es treffend: «Das orthodoxe und gesets-
liche Kirchenwesen, das in einem so hohen Grade eine Diszi-
plin- und Kirchenstrafangelegenheit war, konnte nicht die
Empfindungen und Phantasie des Volkes in dem Mafle erfas-
sen wie die Reden, Gesinge und Gebete in den intimen Kon-
ventikelgemeinschaften. Diese gaben vielen, sonst einsamen
und unsicheren Menschen, Freude und Kraft; das Bediirfnis
nach Gemeinschaft und Titigkeit wurde zufriedengestellt.» Ein
weiterer Grund war sicherlich auch die soziale Kluft, die in
dem Vierstindestaat zwischen dem Priesterstand, der nebst
dem Adel die fithrende Kaste im Reich war, und dem einfachen
Bauernvolk bestand. Die gebildeten Priester fiihrten eine Spra-
che, die das einfache Volk zumeist nicht verstand ; sie wandten
sich gegen abergliubische, aus heidnischer Zeit iiberlieferte
Vorstellungen und Gebriuche, die das einférmige Leben des
einfachen Volkes erfiillte und — in seiner Art — bereicherte.
Die Volksprediger der freireligiésen Sekten sprachen hingegen
in der Ausdrucksweise der Bauern und in einer bildreichen,
der bauerlichen Vorstellungswelt gemidBen Sprache. Die kirch-
lichen Pastoren konnten nur dann das Volk fiir sich gewinnen,
wenn sie sich bemiihten, es zu verstehen. Es war vor allem der
Pastor Schartau (geb. 1757), an der Westkiiste Schwedens wirk-
sam, der grofBte Seelsorger in der schwedischen Kirchenge-
schichte, der einen so nachhaltigen Einfluf3 auf das Volk aus-
iibte, daB es in diesem Bezirk bis auf den heutigen Tag an sei-
ner Lehre festhilt. Von einem strengen Ernst, wie er der
Fischerbevolkerung an der ‘Westkiiste eigen ist, ist die Lehre
geprigt. Ein steiniger Boden ist die Landschaft Buhuslin, die
aus kahlen Klippen und Felsen besteht; und ein felsenfester
Glaube, eine steinharte Religiositit beherrscht ihre Bewohner.
Nebst dem Schartauismus ist es der Laestadianismus im nérd-
lichsten Lappland, der eine an den Katholizismus gemahnende
Macht iiber die Seelen ausiibt. Pfarrer Lars Levi Laestadius
(1800—1861) war ein hochgebildeter Mann; Naturforscher, ein

(Keinc Toleranz dcp_*li@mdcn der Toleranz

Eine neue Zeitschrift

In groBer Aufmachung ist am 15. Februar 1947 Nr. 1 einer «Inter-
nationalen Zeitschrift fiir Philosophie der Erkenntnis» mit Bei-
trigen in englischer, franzosischer und deutscher Sprache unter
dem Titel «Dialectica» erschienen. Es gibt ein beratendes Komitee,
einen Geschiftsleiter, korrespondierende Redaktionsmitglieder, ein
Redaktionskomitee, einen Redaktionssekretair und als Verleger
zeichnen: Presses universitaires de France (Paris) und Editions du
Griffon (Neuchatel). Man sagt: «Viele Koche verderben den Brei.»
Im vorliegenden Fall hat man iiberdies das Gefiihl, dal schon die
schmausenden Giaste Verwirrung in die Redaktionskiiche tragen.
denn jeder scheint eine andere Art Brei zu erwarten. «Wir wollen
keine abgeschlossene Gemeinde Lilden», heifit es im Geleitwort,
aber nach den bisher verdffentlichten Beitrigen hat man den Ein-
druck, daB eine recht zusammengewiirfelte Tischgesellschaft ohne
jede parlamentarische Ordnung wild drauflos diskutiert, aneinander
vorbeiredend und einander iiberschreiend. Man vermiflt sozusagen
die Glocke. eines zielbewuBlten, wenn auch toleranten Versamm-
lungsleiters.

Schade! Die Idee wire an sich nicht so iibel gewesen und das —
allerdings etwas unklare — Geleitwort 1dBt an einigen Stellen auf-
horchen. Da ist z. B. ein Zitat von Pascal: «Du zogerst, dich in dein

Jahrhundert einzufiigen, aber wenn du es verleugnest, so wirst du
dich sicherlich in Kiinstelei oder Willkiir verlieren. Wihle darum
die Beteiligung und ihre Gefahren.» Auch das liaflt sich horen: «Der
Mensch bleibt Mensch nur, wenn er dem ewigen Wandel seinen Tri-
but zollt. Er kann nur als Werdender existieren.» Und der SchluB-
folgerung konnen wir ebenfalls zustimmen. dall wir namlich bereit
sind, die Irrtiimer unseres Denkens durch eine «Korrektur unserer
Denkweise» und die MiBerfolge unseres Handelns durch eine «bes-
sere Beherrschung der Mittel und unserer selbst» zu iiberwinden.

Als «besseres Denkverfahren» schwebt nun den Herausgebern
der neuen Vierteljahresschrift offenbar die Dialektik vor. Da wire
es aber doch wohl am Platze gewesen. zunichst darzulegen, was wir
unter Dialektik zu verstehen haben. Mit Recht stellt der Redak-
tionssekretiir H. S. Gagnebin in seinem Beitrag «Sur I'idée de dia-
lectique dans la philosophie des sciences contemporaine» in Bezug
auf den Begriff der Dialektik fest: «Ce mot a regu des acceptions
si diverses qu’il ne peut étre utilement employé qu’en indiquant
avec précision en quel sens il est pris.» Nun hat wohl in einem
anderen Beitrag «zur Ideengeschichte» dieses Begriffes («Die Ent-
wicklung der Dialektik von Platon bis Hegel») Karl Diirr einen
historischen Ueberblick iiber die Wandlungen des Begriffes ge-
geben, doch wir vermissen in seinen Ausfithrungen — abgesehen
davon, daB er Heraklit nicht einmal erwihnt, an den doch die Dia-
lektik in modernem Sinne ankniipft — das soziologische Moment.



Nr. 6

DER FREIDENKER 43

angesehener Botaniker und der hervorragendste Kenner der
Fjellvegetation. Im Jahre 1826 wurde er Gemeindepastor in
dem entlegenen Karesuando. Zu jener Zeit war Lappland, das
noch jetzt wenig erschlossen ist und als «Wildmark» bezeich-
net wird, noch eine vollige Wildnis; es war der Schwedischen
Missionsgesellschaft unterstellt, die im Jahre 1836 ihren ersten
Missionar dorthin entsandte. Die Lappen lebten ein wildes, un-
gebundenes Nomadenleben; Zauberei und Geisterglaube hatte
in diesem, ein halbes Jahr lang in winternichtlichem Dunkel
gehiillten Land, seine naturgemif verstindlichen Ursachen,
wie mit Gesetzen und Moral den in der dunklen, verschwiege-
nen Urwaldeinsamkeit lebenden Menschen schwer beizukom-
men war. Einen unendlich schweren Kampf hatte Laestadius
gegen den Aberglauben und die Sittenlosigkeit der Lappen zu
fithren, in dem er mit den iiblichen Lehren und Formen der
christlichen Kirche wenig auszurichten vermochte. Zwanzig
Jahre dauerte es, bis es ihm gelang, die Menschen in den Bann
der christlichen Lehre zu zwingen. Um das Jahr 1845 trat jenes
Ereignis ein, das von den Sekten als «Erweckung» bezeichnet
und geheiligt wird. Laestadius war es jedenfalls gelungen, eine
Sprache zu finden, um von dem primitiven Volk verstanden zu
werden: er vermochte es jetzt in einer Weise zu fesseln, dal3 es
fortab villig seiner Einwirkung untertan war. Meilenweit ka-
men die Menschen zu seiner Kirche gezogen, die stets iiberfiillt
war, so daf} er zumeist fiir die vielen, die drauflen warieten,
mchrere Predigtén nacheinander halten muBlte. Das Wesen die-
ser christlichen Sekte findet ihren besonderen, einen den Ver-
hiiltnissen dieser Landschaft entsprechenden Ausdruck, im
Vorfriihling: nach dem langen. diistern Winter kommt die Bot-
schaft der Erlésung; alles was im Schutz der Winterdunkelheit
begangen und gesiindigt wurde, findet jetzt seine Sithne. Man
bereut die heftigen Worte. die man einander nachgerufen hat,
Feinde fallen sich versshnend in die Arme, gestohlenes Gut
wird zuriickerstaltet. Das einfache Volk selbst ist es, das jetzt
Gottes Wort verkiindet. Die Bekenntnisse steigern sich in einem
stets hoheren. leidenschaftlicheren Ausdruck, bis die Menschen
in cinem Zustand der Verziickung geraten, eigenartige Laute
dabei ausstoBBend, die von sonderbaren Kérperverrenkumgen
begleitet sind. Das ganze Unwesen ist natiirlich nichts anderes

als ein ausgelassener IFreudentaumel, die Befreiung von der auf

den Gemiitern lastenden Winterschwere und eine Begriilfung
der beginnenden iiberhellen, einzigschénen nordischen Som-
merszeit. — Der Laestadianismus hat sich nach dem Tode sei-
nes Begriinders — wie jede Sekte — in zwei Richtungen ge-
spalten. Der Westlaestadianismus ist eine gemiBigte, zwar pie-
tistische, doch kirchenfreundliche Richtung, wihrend die Ost-
laestidianer iibertrieben orthodox und ausgesprochen kirchen-
feindlich sind. Die Lehre dieser Richtung fordert die Entsagung
aller Lebensfreuden; Schmuck der Kleidung, und sei es nur
eine Krawatte, jeder Zimmerschmuck, Gardinen und Blumen
an den Fenstern, Bilder an den Winden sind verpént; sich
photographieren zu lassen, ist eine schwere Siinde. Siindhaft ist
jedwedes Tun des Menschen, so daf3 die Privatbeichte eine na-
tirliche Notwendigkeit und die Freisprechung von ewig be-
gangenen Siinden unumginglich ist.

In der Mitte des vorigen Jahrhunderts, als die stindisch ge-
gliederte Gesellschaftsordnung unaufhaltsam von liberalen An-
schauungen durchdrungen wurde, bildeten sich offiziell frei-
kirchliche Gesellschaften mit einer solchen Zahl von Gemein-
den, daf} sie mit Strafen und Verboten nicht mehr zu unter-
driicken waren. Das Konventikelgesetz mullte. im Jahre 1858
aufgehoben werden. Im Jahre 1856 entstand eine innerkirch-
liche Richtung, der ein weitgehend selbstindiges Titigkeitsfeld
eingerdumt wurde, die evangelische Vaterlandsstiftung, von der
sich 1878 eine eigenkirchliche Richtung, der Schwedische Mis-
sionsbund, abzweigte, der in seiner toleranten Einstellung und
humanitiren Hilfstitigkeit sicherlich als eine lichte Erschei-
nung inmitten des sonst fanatischen, unduldsamen und ex-
zentrischen Sektengetriebes anzusehen ist. Eine andere Rich-
tung, die Missionsgesellschaft der bibeltreuen Freunde. ging
auf Grund einer Bibelstreitfrage im Jahre 1910 aus dieser Be-
wegung hervor. Alle drei Richtungen zusammen sollen iiber
200 000 Anhédnger rechnen. Ebenfalls um das Jahr 1850 ist die
baptistische Bewegung entstanden, von der sich im Jahre 1910
die Bewegung der Pfingstfreunde — oder «Filadelfia-Gesell-
schafty -— spaltete. Von dieser Vereinigung, die — neben der
Heilsarmee — die aktivste Rolle im religiosen Leben spielt und
darither hinaus auch auf die gesellschaftlichen Verhiltnisse
ihren Einfluf} auszuiiben versucht (sie gibt eine eigene Tages-
zeitung heraus und hat verschiedentlich angekiindigt, auch an

Natiirlich hat sich der -Begriff der Dialektik im Laufe der Jahr-
hunderte gewandelt. aber man mul} zeigen. auf welche dulleren (ge-
sellschaftlichen) Umlagerungen sein Wandel zuriickzufiihren ist.
Ja. er wandelt sich immer noch und wenn Emil J. Walter (Ziirich)
in scinem Beitrag («Der Begriff der Dialektik im Marxismus»)
gleichsam riigt. daBl «der Sinn des Begriffes der Dialektik sich im
Marxismus mehrfach geiindert hat» (siehe «Zusammenfassung»), so
it er erforderliche dialcktische Denken
sonst miillte er doch begreifen. daf} jede ldeologie sich mit der so-
zialen Struktur der Gesellschaft dndert und daR es auch durchaus

selbst das vermissen:

nicht gleichgiiltiz ist, welcher politischen Richtung ein Deunker
(z. B. Karl Kautslky einerseits und Lenin andererseits) zuneigt.
Da ist sogar H. Kénig («Dialektik als gedankliche Experimentier-
Kunst») besser beraten. wenn er feststellt: «Die Begriffe wandeln
sich in dem MaBe. als wir mit ihnen arbeiten. Ihr Gehalt ist pro-
visorisch>. Und auch damit hat er recht. wenn er (in Punkt 14)
sagt. daB die dialektische Denkweise auf sich selbst angewendet
werden muB. Aus alledem ergibt sich, dall die Herausgabe dieser
Zeitschrift wohl gut gemeint war. aber etwas uberstiirzt erfolgte.
Zuerst hiitte der fundamentale Unterschied zwischen formaler Lo-
gik und Dialektik herausgearbeitet werden miissen und — was noch
wichtiger gewesen wiire — es hitte ein Soziologe zu Worte kom-
men sollen. der den Wandel des Begriffs «Dialektik» im Zusammen-
hang mit den okonomischen Umlagerungen seit den Tagen der alt-

hellenischen Philosophie zu verfolgen imstande war. Denn selbst-
verstindlich denkt man im Maschinenzeitalter anders als in der
Epoche der Sklaverei. Die «Einheit der Gegensitze» und das «Um-
schlagen der Quantitit in Qualitit» erleben wir heute sozusagen am
eigenen Leibe.

Zum SchluB sei noch ein merkwiirdiges und unliebsames Zu-
sammentreffen vermerkt: das vorliegende Heft Nr. 1 der «Dia-
lectica» endet (auf Seite 111) mit dem — piapstlichen Segen. Es
scheint ein bhoswilliger Zufall zu sein. besitzt aber geradezu sym-
ptomatische Bedeutung, denn was hat der Papst mit einer Revi-
sion unseres wissenschaftlichen Denkens zu tun? Die Sache verhilt
sich so. daB in der Rubrik «Die philosophische Lage» von Ferdi-
nand Gonseth iiber den letzten internationalen Philosophenkon-
¢greB in Rom (15.—20. November 1946) berichtet wird. Der Zweck
dieses Berichtes scheint aus einer darin enthaltenen seltsamen
Frage hervorzugehen: «Le matérialisme dialectique et I'existentia-
lisme sont-ils incompatibles?» Hilt man sich frei von allen philoso-
phischen Finessen, so ist diese Frage leicht zu beantworten: Der
Existentialismus ist eine Philosophie der Verzweiflung, wihrend
der dialektische Materialismus sich durch die Probleme des Lebens
durchaus nicht einschiichtern liBt. sondern darauf ausgeht, unsere
Welt so umzugestalten, daB wir keine Ursache haben. an ihr zu
verzweifeln. Um ein bekanntes Wort von Karl Marx zu zitieren:
«Die Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert. es



44 DER FREIDENKER

Nr. 6

den politischen Wahlen teilnehmen zu wollen), wird gelegent-
lich besonders zu berichten sein. Die Gesamtmitgliederzahl
der beiden baptistischen Richtungen, einschlieBlich der lokalen
Sondergesellschaften, wird zwar nur mit 150 000 angegeben. Die
wirklichen Massenversammlungen, die von der «Filadelfia-Ge-
sellschaft» allsonntiiglich veranstaltet werden, erweisen jedoch,
daf3 sie ihre Anhinger bis auf den letzten Mann aufzubieten
vermag und einen weit iiber die Mitgliedschaft hinausgehenden
Einfluf3 ausiibt. Diese autokratische, anmallende Sekte kann
man nur als einen «religiosen Fascismus» bezeichnen, der in
seinem finsteren Fanatismus jede Lebensfreude, nicht durch
direktes Verbot eines «Du-sollst-nicht», sondern in der dema-
gogischen Umschreibung: «Du sollst nicht wollen», zu ver-
nichten trachtet. Das sind jedoch nur die hauptsichlichsten
Richtungen, die aus der Eigenart der schwedischen Verhiilt-
nisse entstanden und zu erkliren sind. Hinzu kommen die in
Amerika und England entstandenen Gesellschaften, die zum
Teil — wie beispielsweise die Heilsarmee — bedeutende Or-
ganisationen sind, sowie eine Vielzahl kleinerer Sekten.

Diese freikirchlichen Gesellschaften verfiigen iiber eigene
Schulen und Volkshochschulen, Versammlungs- und Gesell-
schaftshiuser, sie betreiben Buchverlagsanstalten und ein um-
fangreiches Zeitschriftenwesen. Die gesellschaftliche Struktur
Schwedens gibt eine weitere Erklirung, wie es méglich ist, dal
die freireligitse Bewegung hier eine so bedeutsame Rolle spielt.
Die drei Grof}stidie konnen in diesem langgestreckten Lande
zwangsldufig nur einen beschrinkten Einfluf3 auf die Gesamt-
bevélkerung ausiiben. Die Industrien, vorwiegend naturgebun-
dener Art, sind auf dem Lande gelegen und haben die fiir
Schweden typische Ortschaftsform der «Bruks»- oder «Stations-
samhiillen» hervorgebracht, Ortschaften mit Industrieanlagen
und einer Eisenbahnstation, die in der Regel 2000—3000 Ein-
wohner haben. In diesen, zumeist recht isolierten Ortschaften.
hat der einférmige, gelangweilte Zustand vielfach in den Ge-

miitern der Menschen eine gewisse Leere verursacht, die irgend-
eine Befriedigung sucht. (Welche Rolle die Sekten und ihre
«Erweckungprediger> in den lidndlichen Ortschaften spielen,
hat die schwedische Schriftstellerin Ester Lindin in ihrem Buch
«Eva und die Gemeinde» [Biichergilde Gutenberg| anschau.
lich zu schildern verstanden.) In diesen «Bruksamhillen»
gibt es zumeist nebst der Staatskirche noch die Missionskirche
oder die einer andern Gesellschaft, sowie drei bis vier Bet-
hiduser (zumindest Betriume) irgendwelcher Sekten; es kann
auch vorkommen, daB3 es keine Staatskirche im Orte gibt, wohl
aber stattliche Gemeindehiuser der Filadelfia-Gesellschaft und
anderer Richtungen vorhanden sind. Die freireligiése Bewegung
nimmt fiir sich das Verdienst in Anspruch, daf3 ihr Wirken in
den lindlichen Gemeinden zu einer Erneuerung des Lebens ge-
fithrt habe, indem sie unendlich vielen Menschen, die sonst in
der Einformigkeit ihres Daseins der Trunk- und Spielsucht ver-
fallen waren. eine sittliche Daseinsbefriedigung zu geben ver-
mochte. Eine Untersuchung der soziologischen Gliederung ihrer
Anhingerschaft wiirde jedoch erweisen, daB ihr — im Hinblick
auf die Gesamtbevilkerung — nur ein geringer Teil des Ver-
dienstes gebiihrt. Die aufgeschlossenen Industriearbeiter ge-
horen den Arbeiterparteien an und finden weitestgehend ihre
Daseinsbefriedigung in der Titigkeit fiir ihre staatsbiirgerlichen
Aufgaben. Der unermiidlichen Sozialarbeit dieser Minner fiir
bessere Arbeits- der
Volksbildungsarbeit wie auch der modernen Sportbewegung ist

und Lebensverhiiltnisse, umfassenden

es in erster Linie zu danken, daBl in den letzten Jahrzehnten
eine auBlerordentliche Wandlung in den kleinortlichen Lebens-
verhiltnissen eingetreten ist.

(Fortsetzung folgt.)

. N s . 7 . .
Einzelne Gegenstinde des Wissens oder der Wissenschaft mé-
gen wir Fachleuten iiberlassen, aber das Denken im allgemei-
nen ist eine allgemeine Angelegenheit, die niemand kann er-

lassen sein. Josef Dietzgen.

kommt darauf an, sie zu verindern.» Auch der Existentialisinus in-
terpretiert nur die Welt, oder genauer gesagt: unser menschliches
Dasein; und er interpretiert sie auf eine hochst einseitige, sozusagen
angstschlotternde Weise. Wenn auf dem Philosophenkongrel von
einem Teilnehmer (G. Bontadini) gesagt wurde: «L’existentialisme
est une cadence obligée de la philosophie contemporaine ... Il n’est
rien moins que la définition de ’homme d’aujourd’hui», dann ist
dies richtigzustellen, denn dieser Mensch von heute ist zutiefst
durch die allgemeine Weltwirtschaftskrise (und deren Auswirkun-
gen, zu denen in erster Linie der Krieg gehort) erschiittert und der
Existentialismus ist nichts anderes als eine ideologische Auswir-
kung dieser Tatsache. Er ist also mehr décadence als cadence.

Hingegen ist der dialektische Materialismus durchaus optimistisch
eingestellt und wir begreifen sehr gut, warum die Kirche cinen
derartigen zuversichtlichen Standpunkt ablehnt: jede Verbesserung
des Diesseits hedeutet eine Entwertung des Jenseitsglaubens. Aber
auch der moderne Existentialismus geht der Kirche auf die Nerven,
denn er propagiert sozusagen die Hoffnungslosigkeit und wo bleibt
da die frohe Botschaft von einer in die Ewigkeit weisende Erlosung?
Es ist daher durchaus verstiindlich, dall der Papst die Gelegenheit
des in Rom stattfindenden Philosophenkongresses beniitzt hat, um
zur Frage des Existentialismus Stellung zu nehmen. In einer An-
sprache an die KongreBteilnehmer formulierie der Papst (laut Be-
richt des «Osservatore romano» vom 22. November 1946) seinen,
beziehungsweise den Standpunkt der katholischen Kirche zum Pro-
blem des Existentialismus. Diese Ansprache ist nun in dem vor-
liegenden Heft in einer Art Anhang wiedergegeben und so endet
die Nr. 1 der «Dialectica» mit den Worten: «Notre Bénédiction
Apostolique.»

Es ist an sich natiirlich nichts dagegen einzuwenden, dall ein
Ausspruch des Papstes zitiert wird, doch es darf dabei keinerlei
MifBverstindnis dariiber aufkommen, wie dieses Zitat gemeint ist.

Ohne Kommentar wirkt jedes Zitat bekriiftigend und so wird zu-
mindest der Anschein erweckt. als ob dic Herausgeber der «Dia-
lectjca» cich mit den Worten des Papstes einverstanden erkliren.
Dagegen mufl nun im Namen einer von dogmatischen Fragen un-
abhidngigen Wissenschaft schiirfstens protestiert werden. Fiir uns
ist der Papst nicht unfehlbar und seine Enunziationen bediirfen
einer kritischen Analyse. Der Papst polemisierte in seiner An-
sprache gegen den Existentialismus als «philosophie dn désastre»
und verwahrt sich gegen dessen «irrationalisme pessimiste». Auch
wir sind gegen den Existentialismus, aber nicht deshalb. weil er zu
cinem «volontarisme religieux» fiihrt, wie der Papst meint, son-
dern weil er seinem innersten Wesen nach eine ideologische Ver-
fallserscheinung darstellt. Der Papst kann niemals unser Buundes-
genosse sein, auch nicht in dieser Frage, denn seine Stellungnahme
zum Problem des Existentialismus gipfelt in dem Appell: «Reste-
t-il a la philosophie une autre voie que le désespoir. si elle ne
trouve pas ses solutions en Dieu, dans I'éternité et dans I'immor-
talité de la personne?»

Es gibt keine gemeinsame Abwehrfront der Wissenschaft und der
Religion in irgendeiner Kulturfrage und auch die Herausgeber der
«Dialectica». die sich — laut Geleitwort — zu einer «Philosophie
der Erfahrung» bekennen, werden sich entscheiden miissen, ob sie
es mit der Wissenschaft oder mit der Religion halten wollen. Wer
es allen recht machen will. macht es schlieBlich niemanden recht.
Die Reinlichkeit unseres Denkens erfordert gebieterisch eine klare
politische Stellungnahme. Dariiber helfen keinerlei «dialektische»
Spitzfindigkeiten hinweg. Ein Sprichwort sagt: «Wer vom Papst
iBt, stirbt daran.» Das gilt erst recht in ideologischem Sinne. Wer
irgendwie mit dem <dogmatischen Papsttum Sache
macht, der hat keinen Anspruch mehr darauf, als aufrechter
Wissenschafter zu gelten. Hier scheiden sich die Geister: Hie Er-
kenntnis der Wirklichkeit. hie Offenbarungsglaube!  Th. Hartwig.

gemeinsame



	Schweden - Land der religiösen Sekten : ein Volk ohne Freidenker [Teil 1]

