
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 30 (1947)

Heft: 3

Artikel: Wissen und Glauben

Autor: K.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409722

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AARAU, den 1. März 1947 (Irscheint regelmäßig am 1. jeden Monat») 30. Jahrgang — Nr. 3

ORGAN DER F R E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DERSCHWEIZ
Redoktion: Transitfach 541, Bern / Abonnementspreis jährlich Fr. 6.— (Mitglieder Fr. 5.—). Sämtliche Adreßänderungen und Bestellungen

sind zu richten an die Geschäftsstelle der FVS Postfach 16, Basel 12. Postcheck V 19305 Basel

Inhalt: Wissen und Glauben - Die Kirche soll nicht
politisieren - Eine gewerkschaftliche Entgleisung - Das

Horoskop - Schandtafel des Klerikalismus - Hall und
Widerhall - Literatur - Mitteilungen - Aus der Bewegung

Die Geistlichkeit war von jeher eine Stütze der
Tyrannei. Friedrich Schiller

Wissen und Glauben
Auf dem Boden der Kirche bedeutet die Frage des Verhältnisses

von «Glauben und Wissen» ein rein machtpolitisches
Problem der Herrschaft über «Seelen». Die hierarchische Füh-
rerschicht der Kirche besitzt ein «Wissen» (als von ihr selbst

gemachtes Dogma), an welches das Kirchenvolk zu «glauben»
hat. Das Kirchenvolk hat nicht einfach um des Glaubens willen
zu glauben, sondern es hat an bestimmte dogmatische Inhalte
zu glauben, denn die kirchliche Hierarchie ist nicht so

einfältig wie ein primitiver «Liberalismus», der selbstgefällig —
im Stil der bürgerlichen Universität — erklärt: wo das Wissen

aufhört, fängt das Glauben an, das Glauben an die Atomenergie
oder an den lieben Gott, je nach persönlichem Geschmack. Die
kirchliche Hierarchie sorgt in ihrer Politik der Seelenbeherrschung

dafür, daß die Glaubenssehnsüchte der Menschen nicht
ins Unbestimmte verlaufen; sie sagt: hier ist die Grenze des

erlaubten Wissens, und hier setzt die Kirche ihr inhaltlich
bestimmtes Dogma. — Es ist klar, daß dieses rem innerkirchlich'
machtpolitische Problem von «Wissen und Glauben» philosophisch

völlig uninteressant ist.
Das Problem des Verhältnisses von Wissen und Glauben ist

aber, ganz abgesehen von den Praktiken der Kirchen, auch ein

echtes menschliches Problem, das immer auftritt, wenn Men
sehen von verschiedener geistiger Produktivität zusammen
leben. Der einfachste Volksschullehrer verfügt über ein Wissen,

an das der Erstkläßler zunächst nur «glauben» kann, um sich

allmählich des Lehrers Wissen selbst anzueignen. Würde dei
Volksschullehrer dem Erstkläßler dadurch zu imponieren ver>

suchen, daß er piagierte, er habe sein Wissen unmittelbar vom
lieben Gott, so würde der Erstkläßler vielleicht eine Zeitlang
auf diesen Zauber hereinfallen, bis er dann doch dahinter
käme, daß das in ihm erwachende eigene Denken den gleichen
menschlichen Ursprung hat wie das Denken des Lehrers. Ein
Volksschullehrer wäre ein schlechter Betreuer und Verwalter
des «Glaubens» seiner Schüler, wenn er aus Eitelkeit oder
Großhanserei sich als den Vertrauten des lieben Gottes
aufspielen würde.

«Verwaltung des Glaubens» ist nicht nur im Verhältnis des

Lehrers zum Schüler eine ernsthafte und verantwortungsreiche
Sache, sondern auch noch auf einer ganz anderen Ebene.
Anstatt «Verwaltung des Glaubens» braucht man bloß «Verwaltung

des Kredites» (Kredit Glaube) zu sagen — und man

steht mitten in sehr wichtigen praktischen Fragen: Sparer
übergeben emer Bank ihre Ersparnisse, damit die Bank etwas
wirtschaftlich Vernünftiges damit unternehme, wobei für die
Sparer ein Vorteil erwächst, auf den sie Anspruch haben, weil
sie ihr Geld niclit leichtsinnig aufgefressen, sondern einen Teil
eben gespart haben. Die Sparer, die ihr Geldchen der Bank
anvertrauen, «glauben» an die gescheite Vernünftigkeit der
Herren der Bankleitung. Die Herren von der Bankleitung
dagegen «wissen» um ihre Pflicht und Schuldigkeit den Sparern
gegenüber. Das scheint alles sehr selbstverständlich zu sein. Aber
die Sache hat einen Haken.

Wenn nämlich der Herr Bankdirektor zufällig ein kirchlich
gläubiger Christ ist, so hat er aus dem Katechismus gelernt,
daß man «Schuld» (und der Bankherr ist der Schuldner gegenüber

den Sparern) grundsätzlich niclit «wissen», sondern nur
«glauben» könne. Es ist geradezu das Regierungsprinzip der
Regenten der christlichen Religion, daß sie den Satz «Schuld
kann man nur glauben, nicht wissen» zum Eckpfeder ihrer
Seelenherrschaft machen.

Man betrachte einmal daraufhin die Wirklichkeit. Sieht es

im christlichen Abendland nicht weitgehend so aus, als ob die
Bankherren in der Tat von ihrer Pflicht und Schuldigkeit kein
Wissen, sondern nur so etwas wie einen verschwommenen Glauben

hätten? Es ist jedenfalls sehr zeitgemäß, die glaubende
und wissende Christenheit einmal unter diesem Gesichtspunkte
unter die Lupe zu nehmen.

Die christlichen Kirchen lehren: daß ihr Menschen Schuldner

und Sünder seid, das könnt ihr nicht ivissen, das könnt ihr
nur glauben. Nur aus einer historischen «Offenbarimg» könnt
ihr lernen, indem ihr an die euch von der Kirche vermittelte
«Offenbarung» glaubt, daß ihr Schuldner und Sünder seid. Der
«christliche» Kapitalismus (Kapitalismus als Kreditwirtschaft
verstanden) ist die folgerichtige Konsequenz dieses christlichen

Glaubens, denn im christlichen Kapitalismus dürfen die
Bankherren als die Verwalter des Glaubens (die Verwalter der
Spargelder) ungestraft diese oder jene fragwürdigen Dinge
unwissend betreiben.

Der christliche Kapitalismus betrachtet überhaupt die
Kapitalien grundsätzlich nicht als Schuld, sondern als «Besitz».
Aber man bedenke doch, was es für das christliche Abendland
Ijedeuten müßte, wenn morgen die Kirche feierlich verkünden
würde: Kapitalbesitz ist grundsätzlich Schuld, Schuld und
Verpfliclitung gegenüber der Allgemeinheit; wer über Kapital
verfügt, hat es als intelligenter Unternehmer wie ein Pfand der



18 DER FREIDENKER Nr. 3

Allgemeinheit zu gebrauchen. Die Kirche wird diese Verkündigung

nicht loslassen. Die Kirclie hat andere Sorgen als diese

Verkündigung! Der Papst baut seine ganze Strategie auf dem

Prinzip des «privaten» Kapitaleigentums auf. Um die soziale

Frage päpstlich zu lösen, erklärte Papst Leo XIII. in seiner
famosen Enzyklika «Rerum Novarum», daß der Besitzer von
Kapital auch dann in seinem Besitze geschützt werden muß,
wenn er ein Schuft ist, der mit seinem Kapital Mißbrauch
treibt zum Schaden der Allgemeinheit. Während der Papst als

gläubiger Christ von Schuld nicht «wissen» kann, so weiß er
wenigstens auf das bestimmteste, daß Kapital — coûte que
coûte — «privater» Besitz ist und auf keinen Fall Schuld und
Verpflichtung gegen die Allgemeinheit. Die Kirclie wettert
gegen den bösen Kommunismus, der grundsätzlich und
utopisch das private Eigentum am Kapital abschaffen will. Und
der Freisinn hört es gern, wenn die Kirclie tief christlich gegen
die Kommunisten wettert, denn der Freisinn enthebt sich
damit der Aufgabe, darüber nachzudenken und anzuerkennen,
daß ein Unternehmer «privater» Besitzer von Unternehmerkapital

und dennoch Schuldner gegenüber der Allgemeinheit
sein kann.

Diese kurzen und fragmentarischen Bemerkungen möchten
dem Problem «Glauben und Wissen» einen neuen Aspekt
abgewinnen, und möchten zum Weiterdenken anregen. Ueber
Glauben und Wissen wird ja viel gesalbadert, von Gläubigen
und Ungläubigen; besonders an der Universität machen die
Theologen gute Geschäfte mit der feinen Einteilung der
Universitätsbelange nach «Glauben und Wissen» oder «Glaube und
Forschung». Die Solidarität der herrschenden Klassen ist
bewunderungswürdig. Doch sollte sich das christliche Abendland
und seine christliche Nationalökonomie überlegen, ob der
christliche Fundamentalsatz, daß man von Schuld nicht wissen

könne, weiterhin tragbar ist. K. B.

Die Kirche soll nicht politisieren!
Ein katholischer Pfarrer sagte unlängst, wie in der Zeitung

zu lesen war, in einem Vortrag:
«Niemals dürfe die Kirche in den Streit der Parteien

hinuntergezogen oder sie zu Hilfe genommen werden, um den

politischen Gegner mundtot zu machen. Das würde heißen, den

Glauben mißbrauchen.
Niemals dürft ihr eure Zustimmung dazu geben, daß die

Interessen der Religion mit rein politischen Fragen vermengt
werden; denn diese stehen höher als alles Uebrige, wie der

Himmel höher steht als die Erde.
Der Glaube müsse für alle heilig und unverletzlich sein. Das

Glaubensbekenntnis verlange auch niclit und werde auch- nie
dazu kommen, daß man bekennend beifügen müsse, man
gehöre noch zu den Konservativen. Es sei übrigens ein großer
Unfug, wenn eine Partei wie die katholisch-konservative den

Namen unserer Religion dazu mißbrauche, um ihn ihrer Partei
voranzustellen, um damit den Gläubigen den scheinbaren
Eindruck zu erwecken, sie habe die Religion allein für sich
gepachtet.

Jeder Katholik habe freie Wahl, sich dieser oder jener Partei

anzuschließen, solange sie nicht gegen die Kirche sei und

man dafür die Mitglieder einer andern Partei nicht als mindere
Brüder ansehen oder gar beschimpfen oder lieblos gegen sie

auftreten.
Niemals dürften die religiösen Interessen mit politischen

Fragen vermengt werden usw.»
Schade, daß dieser einfache Pfarrer nicht die römisch-katholische

Kirclie repräsentiert oder wenigstens Einfluß auf sie hat.

Der Ahnungslose scheint niclit zu wissen, daß eine Kirche
nichts mit Religion, aber nur mit Politik zu tun hat und daß

vergessiichkeii ist die Voraussetzung aller weltgeschichtlichen Fehler, Dummheiten und uerbrechen.

J. Wanner

Af/ffVl"tllf Einführung in die Elemente der Rechts-
1 Wissenschaft und Rechtsphilosophie

1946. Verlag Unionsdruckerei AG. Luzern. 146
Seiten. Preis Fr. 4.50; für FVS-Mitglieder Fr. 3.50

Gesinnungsfreund Joseph Wanner hat sich die Aufgabe gestellt,
dem Laien einen Ueberblick über das Rechtswesen und eine
Anleitung zur Unterscheidung der Rechtsbegriffe zu geben. Eine große
Arbeit liegt in seinem Studium der Fachliteratur, die er im Anhang
des Buches übersichtlich geordnet aufführt. Ferner ist die ebenfalls
dem Buche angegliederte Erklärung fachwissenschaftlicher
Ausdrücke äußerst wertvoll.

Das Charakteristische des Buches liegt jedoch in der persönlichen
Stellungnahme des Verfassers zu den Rechtsbegriffen und -normen
vom Standpunkt des Werktätigen. Diese Verbundenheit mit dem
Volke verleiht seinen Ausführungen besondern Wert. So ist es

denn verständlich, wenn Wanner den Rechtsverhältnissen in bezug
auf die Gewerkschaftsbewegung weitgehende Beachtung schenkt.

Die Grundlage jedes Rechtes soll der Sittlichkeit und der
Gerechtigkeit entsprechen. Da diese Begriffe jedoch zeitbedingt sind
bzw. jeweils von der herrschenden Gesellschaft bestimmt werden,
gibt es kein absolutes Recht. Wanner unterzieht deshalb die beiden
Hauptelemente des Rechtswesens, das subjektive und das objektive
Recht, einer eingehenden Untersuchung. Repräsentant des subjektiven

Rechts ist die Persönlichkeit, während das objektive Recht
von der Gesellschaft, dem Staat, verkörpert wird. Es wird deshalb
das objektive Recht weitgehend von politischen, sozialen und
weltanschaulichen Verhältnissen bestimmt. Besonders die soziale Ent¬

wicklung wird für die Zukunft den Rechtsbegriff im Sinne einer
vernünftigen Auslegung beeinflussen.

Große Wichtigkeit kommt nach der Meinung des Verfassers der
«Freirechtslehre» zu, welche den Richter nicht mehr an den starren
Gesetzesbuchstaben bindet, sondern ihm die Möglichkeit der
Anpassung an die bestehenden Verhältnisse lasse. Wanner betrachtet
diese Möglichkeit «als Wendepunkt im Rechtsleben».

Ueber die Aufgaben der Rechtswissenschaft und der Rechtsphilosophie

zitiert der Verfasser den bekannten Berner Staatsrechtslehrer

Prof. Walter Burkhardt, welcher von der erstem sagt: «Ihre
Aufgabe besteht darin, die Normen des Verhaltens festzulegen,
welche vom Recht an die vernünftigen Menschen gestellt werden.»
Ueber diejenige der Rechtsphilosophie sagt Wanner, «sie habe den

Ursprung und die Anwendung des Rechts auf die menschlichen
Verhältnisse zu untersuchen». Aber hier, wie in bezug auf die
Rechtsbegriffe, gilt, daß die Gesellschafts- bzw. Staatsform nicht
dogmatisch-überzeitlich Bestand haben kann. So werden auch die
Rechtswissenschaft und Rechtsphilosophie in ständiger Entwicklung und

Anpassung sich wandeln.
Heute, da die materialistische Geschichtsauffassung gegenüber

einer sogenannt idealistischen mehr und mehr die Oberhand
gewinnt, letztere aber die Auslegung des Rechts mehr nach ihrem
Machtstandpunkt statt nach dem der Gerechtigkeit und einer
zeitgemäßen Auffassung mit allen ihr zu Gebote stehenden Mitteln
anstrebt, spitzen sich die Rechtsverhältnisse raffiniert zu. Wanners
Buch ist deshalb als Anreiz zur Ueberlegung unseres Rechtsstandpunktes

äußerst zeitgemäß. Aus dem Studium dieser wertvollen
Schrift wird jedermann eine Klärung und Festigung seines Zieles


	Wissen und Glauben

