
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 30 (1947)

Heft: 2

Artikel: Wissenschaft und Theologie

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409717

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409717
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AARAU, den 1. Februar 1947 Erscheint regelmäßig am 1. jeden Monat») 30. Jahrgang — Nr. 2

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DERSCHWEIZ
Redoktion: Transitfach 541, Bern / Abonnementspreis jährlich Fr. 6.— (Mitglieder Fr. 5 — Sämtliche Adreßänderungen und Bestellungen
sind zu richten an die Geschäftsstelle der FVS Postfach 16, Basel 12. Postcheck V 19305 Basel

Inhalt: Wissenschaft und Theologie — Leonhard Ragaz
und der Marxismus (Schluß) •— Das Nürnberperurteil —
Hall und Wicderhall — Der Zeilen Verderbnis — Aus
der Bewegung

Die wahre Freiheit ist nur da, wo der Mensch auch

religiös frei ist. Ludwig Feuerbach

J

we

Es hat eine Zeit gegeben, da stand die kirchliche
Wellanschauung in schroffem Gegensatz zur wissenschaftlichen Welt-
nuffassung. Noch im «Syllabus» des Papstes Pius IX. (1864)
wurden jene wissenschaftlichen «Irrtümer» aufgezählt, die sich
mit den Dogmen des römischen Katholizismus nicht vertrugen.

Gegenüber den Anpassungsbestrebungen des Reformkatholizismus

formulierte dann der Papst Pius X. (1907 I noch schärfer

die «Irrtümer unserer Zeit» und verlangt eine Art Abschwörung

von Seite der mit den Ergebnissen der Naturwissenschaft
(insbesondere: mit dem Darwinismus) liebäugelnden Priester
(«Modernisteneid»), um die starren Prinzipien der katholischen

Theologie vor Konzessionen an jene Wissenschaft zu
bewahren, die an der biblischen Uebcrlieferung rüttelte.
Damals war es für die Freidenker leicht, gegen die dogmatischen
Anschauungen der unnachgiebigen Kirche zu polemisieren,
denn die Demarkationslinie zwischen Wissenschaft und Theologie

war scharf abgesteckt. Ein dröhnendes Lachen ging durch
die ganze zivilisierte Welt, als in dem berühmten nordamerika-
nischen «Affenprozeß» ein Lehrer verurteilt wurde, der es —
entgegen den Ansichten derKirche — gewagt hatte, die Lehren
Darwins zu vertreten.

Seither hat die Kirclie zugelernt; zu sehr sind die neuen
wissenschaftlichen Erkenntnisse in den Unterricht der öffentlichen

Schulen eingedrungen. Der Reformkatholizismus hat
sich in aller Stille durchgesetzt und die Kirche muß gute Miene
zum bösen Spiel machen, wie die katholischen Lehrbücher
beweisen. (Man vergleiche z. B. daraufhin das 1932 erschienene
Werk «Die katholische Weltanschauung» von Dr. O. Hergel
und Dr. L. Walk, welches als «Lehr- und Arbeitsbuch für die
achte Klasse der Mittelschulen» bestimmt war und die
Druckerlaubnis vom erzbischöflichen Ordinariate Wien erhielt.) Die
Kirche begnügt sich mit einigen geistigen Reservaten und
spricht sich in den meisten Fällen recht zurückhaltend aus;
z B. hält sie an der Tatsache der Erschaffung der Welt durch
Gott fest, aber sie läßt die Frage offen, in welcher Zeit sich
der Schöpfungsvorgang abgespielt hat. Dadurch ist eine freiere
Auffassung in der Auslegung des biblischen Sechstagewerkes
(geologische Epochen!) zulässig. Auch mit dem Darwinismus
hat sich die Kirche abgefunden und beharrt nur darauf, daß

über die Ursachen der Wandlungen (Entstehung der Arten)
noch nichts Endgültiges ausgesagt werden kann. Dabei kann
sie sich sogar auf Darwin selbst berufen, der in seinem Hauptwerk

«unsere gänzliche Unwissenheit über die Ursache jeder
besonderen Abweichung» zugab. (Es braucht wohl nicht
ausdrücklich hervorgehoben zu werden, daß die große Masse der
Gläubigen sich — trotz Volksschulbildung — überhaupt keine
Gedanken über die Widersprüche macht, die zwischen den
Berichten der Bibel und den Ergebnissen der wissenschaftlichen

Forschung bestehen. Für primitive Menschen gibt es

sozusagen eine «doppelte Wahrheit», eine solche für das
«Gemüt» in sonntäglicher Stimmung und eine andere für den
gesunden Menschenverstand in der Praxis des Alltags.)

Die Kirclie hat demnach ihre Abwehrstellung gegenüber der
wissenschaftlichen Kritik — letzlere ist aus politischen Gründen

zurückhaltend genug! — entschieden verbessert; dennoch

gibt es genügend viele schroffe Gegensätze zwischen der
wissenschaftlichen und der theologischen Weltbetrachtung, so daß

wir die Winkelzüge einer konzessionsbereiten Kirche als solche

erkennen imd leicht zurückzuweisen vermögen. Wo aber gar
Wissenschaftler der theologischen Auffassung entgegenkommen,

da werden wir nachweisen können, daß sie nur in
einzelnen Punkten nachzugeben bereit sind (z. B. in Bezug auf
das — nach ihrer Meinung — durcli die Heisenbergsche
Unbestimmtheitsrelation erschütterte Kausalgesetz), sofern nicht
überhaupt ein Mißbrauch des Intellekts zu politischen Zwek-
ken vorliegt. Aber es dürfte wohl kaum einen ehrlichen
Wissenschaftler geben, der alle Kirchendogmen zur Gänze schluckt.
Gerade darum wird sich der geistig unverbildete Freidenker
schwerlich durcli die Verbeugungen gewisser reaktionärer
Wissenschaftler vor der Theologie irreführen lassen, selbst wenn er
von der modernen Atomphysik nichts versteht. Er weiß, daß
diese ganz bestimmt nichts mit der unbefleckten Empfängnis
der Jungfrau Maria zu tun hat.

Eher liegt die Gefahr vor, daß manche Freidenker, die sich
allzu viel mit subtilen philosophischen Fragen befaßt haben,

empfänglich sind für die Argumente solcher Wissenschaftler,
die — wie z. B. der Engländer Jeans — «Vernunft und Wissenschaft

des Menschen allerhöchste Kraft» verleugnen, indem



10

t

DER FREIDENKER Nr. 2

sie mit theologischen Vorstellungen jonglieren. Wir müssen

uns davor hüten, solche fahnenflüchtige Wissenschaftler als

Repräsentanten der Wissenschaft zu werten und dürfen nicht
der Wissenschaft ankreiden, was auf die private Rechnung
derartiger «Vertreter der Wissenschaft» zu setzen ist. Unerbittlich
haben wir aber diese gelehrten Defaitisten an den Pranger zu
stellen, denn nicht nur bei jeder Verleumdung bleibt etwas

hängen, sondern auch die Mutlosigkeit wirkt ansteckend.

In der Epoche des aufstrebenden Bürgertums galt es als

selbstverständlich, daß die Wissenschaft atheistisch eingestellt
war. Heute in unserer von Wirtschaftskrisen durchtobten Welt
gibt es Wissenschaftler, die ihre soziale Position zu reiten glauben,

wenn sie — in offenkundig reaktionärer Gesinnung — ihre
antitheologische Grundüberzeugung verleugnen und bei der
Kirche Zuflucht suchen, die selbst durch die Wirren der Zeit
ins Wanken geraten ist. Es sind dieselben geistig rückgratlosen
Gesellen, die — in Verleugnung der einstigen Ideale der
bürgerlichen Demokratie — dem Nazismus Gefolgschaft leisteten
und dadurch Blutschuld auf sich luden. Aber wir müssen uns
— wie gesagt — davor hüten, den Wankelmut solcher
Gesinnungslumpen der Wissensehaft selbst zur Last zu legen und
etwa — in psychologisch begreiflichem Mißmut — das
wissenschaftliche Weltbild in eine Parallele mit dem theologischen
zu setzen, weil es sich — anscheinend so wie dieses — von dem
unmittelbar gegebenen Weltbild des naiven Menschen
unterscheidet. Demgegenüber haben wir immißverständlich festzulegen

:

1. Die Theologie ist intellektualisierte Religion; diese beinhaltet

in irgendeiner Form den Glauben an eine Ueberwelt, mit
der in Verbindung zu treten sich gewisse Zeremonien (Gebet,
Opfer u. dgl.) eingebürgert haben. Auch die Spiritisten halten

sich an bestimmte Regeln, um — mit Hilfe eines
Mediums — mit ihrer Ueberwelt (Astralwelt) in Kontakt zu
kommen; psychische Phänomene deuten sie als Ausfluß
übersinnlicher Kräfte. Die Wissenschaft kennt keine Ueberwelt,

sondern nur eine einheitlich gegebene Realität, deren

systematische Erforschimg ihre Aufgabe ist. Weder das

scheinbar unendliche Weltall bildet eine uns unzugängliche
Ueberwelt, noch die ultramikroskopische Welt der Elektronen;

sie erscheinen uns nur fremd, weil ihre Dimensionen
sich von jenen unserer gewohnten Sinnenwelt unterscheiden.
Aber prinzipiell unerreichbar bleiben uns die^e Welten
nicht, sondern mit Hilfe von entsprechenden Instrumenten
(Herbert Spencer nannte dieselben treffend «Verlängerungen

unserer Organe») dringen wir immer tiefer in die
Geheimnisse dieser uns nicht unmittelbar zugänglichen Wellen
ein.

2. Bei der Erforschung der Wirklichkeit bedient sich die
Wissenschaft vorläufiger Annahmen (Arbeitshypothesen), um
nicht blind in unbekannte Gebiete vorzustoßen. Das Experiment

ist eine Frage an die Natur, ob man sich bei der"

Forschung auf dem richtigen Wege befindet. Fällt die Antwort
negativ aus, dann versucht man es mit einer anderen Hypothese.

Letztere darf daher niclit mit einem Dogma verwechselt

werden, denn dieses setzt eine Vergewaltigung des

Denkens voraus: «Credo, quia absurdum est.» (Ich glaube, weil
es widersinnig ist.) Die Wissenschaft achtet aber auf die

kleinste Widersinnigkeit, um einen Weg zu verlassen, der zu

Widersprüchen mit realen Tatsachen führt, also sich als irrig
erweist. Als Napoleon nach der Lektüre der «Himmelmechanik»

von Laplace, diesen fragte, wo denn in dessen System
Gott hingeraten sei, da antwortete dieser stolz: «Sire, ich
brauche diese Hypothese nicht.» Streng genommen ist jedoch
Gott keine Hypothese in wissenschaftlichem Sinne, sondern

eine Fiktion, etwa wie die Annahme eines besseren Jenseits,
das sich jeder Kontrolle entzieht. Die Fiktion «Gott» kann
sich bei krankhaft veranlagten Personen bis zur Halluzination

steigern, wodurch die psychische Natur der Gottesvorstellung

nur bestätigt wird. In der Wissenschaft mögenmanch-
mal subjektive Täuschungen vorkommen (z. B. die
Marskanäle), da aber alle Forschungsergebnisse jederzeit
überprüfbar sind, so ist ein Irrtum auf die Dauer ausgeschlossen.

In der Theologie gibt es hingegen nur «geoffenbarte Wahr¬

et- ^.eit-ey^ verbervryis

Gott dürfte sich kaum rechtfertigen können!
So meint wenigstens der altfranzösische Dichter François Villon

(geb. 1431) in seinem berühmten «Großen Testament». Was er
anklagend gegen Gottes Langmut vorbringt, ist — gemessen an dem,
was wir schaudernd während des letzten Krieges erlebt haben ¦—
allerdings relativ recht harmlos. Heute müßte sich Gott, wenn er
existieren würde, für ganz andere Dinge verantworten, die er
auf Erden geschehen läßt und für die kein noch so gerechtes besseres

Jenseits entschädigen könnte. Immerhin ist es bemerkenswert,
daß er es zu einer Zeit, da die Ketzer noch verbrannt wurden (in
sein Geburtsjahr fällt der Feuertod der Jeanne d'Arc!) wagte, an
einer gottgewollten Gesellschaftsordnung oder gar an der Kirche
und deren Diener Kritik zu üben. Schreibt er doch selbst in seinem
Testament (zitiert nach Joseph Chapiro, «Der arme Villon» 1931):
«Man müßte ja recht töricht sein, um schlecht von ihnen zu
sprechen! Weder unter vier Augen noch in öffentlichen Reden darf
man es tun, denn es handelt sich hier um Menschen, die sich bitter
zu rächen wissen.»

Dies vorausgeschickt, wird man es erst richtig würdigen, was er
gegen den unerforschlichen Ratschluß Gottes vorbringt, wenn er
— in seiner gewohnt spöttischen Weise — die traurigen
Freudenmädchen bedauert: «Nicht anders ergeht es den armen Huren, die
alt sind und mit sich nichts mehr anfangen können. Und wenn sie
sehen, wie die kleinen Jungfräulein sie verdrängen und sich offen

der Liebe hingeben, klagen sie Gott an, warum und mit welchem
Recht Er sie schon so früh zur Welt kommen ließ. Unser ewiger
Herr aber hüllt sich in Schweigen, denn Er weiß, daß Er in diesem

Disput den Kürzeren zöge.» Villon hütet sich natürlich, an der
Existenz Gottes zu zweifeln; er zieht es vor, den Schalknarren zu
spielen, um unter dieser Maske den Menschen — und insbesondere
den Religionsheuchlern — Bosheiten zu sagen. So schreibt er in
dem Testament: «Item, den Bettelmönchen, den Nonnen und
Novizinnen vermache ich fette Sülzen, wie sie die Jakobinermönche

lieben, und Sahnentorten, die sie als Hostien verwenden
können. Und dann — jedoch erst dann! — das Recht, sich hinter
Bettvorhänge zurückzuziehen, um gemeinsam die Andacht zu
verrichten.»

Gegen den allmächtigen Bischof Thibault d'Aussigny, der ihn
in Gefangenschaft setzte und ihn «einen ganzen Sommer hindurch
mit Brosamen und kaltem Wasser ernährte», wagt er nur zu schreiben:

«Möge Gott zu ihm sein, wie er zu mir war.» Ein frommer
Wunsch, an dessen Erfüllung er selbst — nach seinen Erfahrungen,
die er mit der Gerechtigkeit Gottes gemacht hatte - — nicht recht
glaubt.

Hört! Hört!
Rührende Klagen der Gläubigen über «der Zeiten Verderbnis',

nämlich über die unaufhaltsam fortschreitende «Entchristlichung
des Abendlandes» mischen sich in das übliche Getöse der
Weihnachtsglocken. Unter dem Titel «Können wir noch Christen sein?»
berichtet Peter Schmid in der Weihnachtsnummer der «Weltwoche»
(Zürich) über die Rede des katholischen Dichters Georges Bernanos



Nr. 2 DER FREIDENKER 11

heiteri» und an ihnen darf nicht gerüttelt werden. (Allerdings

kann sich — wie das Beispiel des «Syllabus» zeigte —

sogar der unfehlbare Papst irren.) Wesentlich bleibt jedoch,
daß Gott eine Pauschalerklärung ist, denn bei Gott ist
bekanntlich alles möglich, so daß damit schließlich gar nichts
erklärt wird. In der Wissenschaft ist eben nicht alles möglich
und erklären heißt in der Wissenschaft, Unbekanntes auf
Bekanntes (Maxwell), d. h. Ungewohntes auf Gewohntes
(Mach) zurückführen. In der Theologie wird hingegen alles
Bekannte durch etwas ganz Unbekanntes, nämlich Gott,
«erklärt».

.'5. Natürlich unterscheidet sich das objektive Weltbild der
Wissenschaft wesentlich von unserem subjektiven Weltbild, das

sich unseren Sinnen unmittelbar darbietet. Das erklärt sich
schon aus der Natur unserer Sinnesorgane, die eine ganz
bestimmte Funktion in unserem Lebenshaushalt zu erfüllen
haben. Die primitivsten Lebewesen müssen sich mit dem
Tastsinn allein behelfen, der auch noch Wärmeempfindungen

zu vermitteln vermag. Das reicht für die geringe
Bewegungsfreiheit der Protozoen aus; von der Entwicklung
eigener Nerven kann aber unter solchen Umständen keine
Rede sein. Erst mit der stufenweisen Entwicklung von
besonderen Sinnesorganen kommt es zur Ausbildung eines

Nervensystems, das schließlich durch einen Zentralapparat,
das Gehirn, gekrönt wird. Es ist nun selbstverständlich, daß

unsere Sinnesorgane nur einen sehr begrenzten Teil der
Wirklichkeit wahrnehmen, nämlich jenen Teil, der für die
besondere Art unserer Konstitution lebenswichtig ist, denn
durch die ganze Fülle äußerer Eindrücke würden wir
erstickt werden. Jeder unserer Sinne wählt — gleichsam wie
ein Radioapparat —- aus der verwirrenden Mannigfaltigkeit
der einander durchkreuzenden Wellenlängen ein einzelnes

Empfangsgebiet heraus und übersetzt es in seine eigene
Empfindungsqualität («spezifische Sinnesenergie»), sozusagen in
seine besondere Sprache. So reagiert z. B. unser Auge nur
auf eine sehr beschränkte Anzahl elektrischer Schwingungen,
die in uns Farbenempfindungen im Bereich des Sonnenspek-

in der «Salle de la Réformation» (Genf) während der Tagung
«Entretiens de l'esprit européen». Der Berichterstatter rühmt die
oratorische Leistung des Redners, aber er bekennt mit dankenswerter

Offenheit, daß der Eindruck der Rede durch persönliche
Momente getrübt war: «Seine (Bernanos) Stimme wuchs nicht
ungebrochen aus echter Inbrunst; sie tönte krächzend, fast
marktschreierisch. Als ob einer dastände und riefe: Hereinspaziert, meine
Herrschaften, sie sehen hier den Mann am Kreuz. Eine große
Sensation. Das beste Heilmittel gegen den Kommunismus.' Ja, das

war es: Eigentlich eine politische Rede In diesem Augenblicke
konnte einem bewußt werden, daß das Christentum auch dort, wo
es in politischen Massenbewegungen einen Aufschwung zur Macht
zu nehmen scheint, bedroht ist, daß diese neue Bedrohung sogar
gefährlicher ist als die Indifferenz, in der es etwa bei uns in der
Schweiz zu erlöschen droht Das Christentum steht heute gleichsam

zwischen Skylla und Charybdis, zwischen der Gefahr der
Entfremdung vom modernen Leben und derjenigen der Verquickung
mit ihm.»

Wohlgemerkt: Das sagt nicht ein böswilliger Freidenker, sondern
ein dem Katholizismus zumindest wohlwollend zugewendeter
Reporter. Klagend vermerkt er die Zeichen des zunehmenden
religiösen Verfalls unserer Zeit, der natürlich auch anderen gewissenhaften

Beobachtern im theologischen Lager nicht entgeht. Die
französische katholische Zeitschrift «Esprit» hat im Sommer d. J. eine
Enquête «Monde moderne — Monde chrétien» eröffnet, in der
auch der russische Religionsphilosoph Berdiajeiv das Wort ergriff
und die Christen selbst für die Krise der christlichen Welt
verantwortlich machte: «Das Christentum verharrte prinzipiell auf kon-

trums, von Rot bis Violett, auslösen. Was unterhalb liegt
(infrarot) wird von uns mir als Wärmestrahlung empfunden,
während oberhalb die chemisch so wirksamen ultravioletten
Strahlen liegen. Aehnlich begrenzt ist unser Hörvermögen in
Bezug auf gewisse Luftschwingungen; unsere musikalische
Tonskala umfaßt nur Schall Schwingungen im Umfang von
ungefähr 8 Oktaven, nämlich von der Schwingungsfrequenz
16 Va bis 4224 pro Sekunde. Höhere Schwingimgsfrequenzen
(Ultraschallwellen) entziehen sich unserer Hörwahrnehmung,
haben aber physiologische Auswirkungen: kleinere Tiere
werden durch solche Hochfrequenztöne getötet und bei
entsprechender Energiesteigerung könnte man auch für
Menschen gefährliche akustische Todesstrahlen erzeugen.

Aus alledem ergibt sich, daß der Umfang unserer Sinnes-

wahrnehmungen nicht mehr für den gesteigerten Bedarf
unserer immer differenzierter werdenden Umwelt ausreicht.
Manche unserer Sinnesorgane sind mangels entsprechender
Betätigung in Rückbildung begriffen (z. B. der Geruehsinn)
und auch die Möglichkeit von Sinnestäuschungen rechtfertigt

das Eingreifen der wissenschaftlichen Forschung,
abgesehen von der Ergänzung der unzureichenden Sinnesorgane
durch entsprechende Instrumente. Unser Denken erweist sich
immer melir als wirksamste Waffe im Kampfe ums Dasein,
insbesondere im Kampf gegen verschiedene Krankheitserreger,

für deren Vorhandensein kein menschliches Sinnesorgan

Aufschluß gibt. Was die Wissenschaft auf diesem
Gebiet geleistet hat, bedarf nicht erst besonders liervorgelioben
zu werden. (Nebenbei: Im Grunde genommen ist jede
Seruminjektion eine Gotteslästerung, nämlich ein Eingriff in den
unerforschlichen Ratschluß Gottes.)
Wie man angesichts solcher Tatsachen auf die Idee kommen

kann, auch die Wissenschaft zu bezichtigen, daß sie ähnlich
wie die Theologie — eine Ueberwelt ins Auge faßt, die sich in
Widerspruch setzt zur Welt des natürlichen Menschenverstandes,

der sich auf den unmittelbaren Eindruck unserer Sinne

stützt, ist mir unerfindlich. Da könnte man sich geradeso gut
gegen das kopernikanische Wellbild verwahren, weil es dem

servativen und defensiven Positionen Die historischen Formen
des Christentums, die von dem ersterbenden Licht der Vergangenheit

lebten, sind vorbei Es handelt sich darum, das fast
erloschene messianische Bewußtsein wieder zu erneuern. Nur auf
diese Weise kann das Christentum den toten Punkt, auf dem es

sich gegenwärtig befindet, überwinden. Eine solche Wandlung setzt
aber vor allem auch eine Aenderung seiner Haltung dem
Kommunismus gegenüber, voraus.» (Lieber Leser, merkst du was?)

Von entgegengesetzter Seite aus möchte Marcel Moré das
Problem anpacken, aber er erkennt deutlich die Schwierigkeit dieser
Aufgabe: «Das Christentum ist Träger eines Mysteriums, das es

den Menschen vermitteln soll: nun haben aber die Menschen den
Sinn für das Mysterium verloren Die Lage ist umso tragischer,
als sich kaum ein Mittel sehen läßt, wie man das ändern könnte.
Denn diese Beziehungslosigkeit zum Mysterium ist durch die Struktur

unserer Gesellschaft bedingt durch die unaufhaltsame
Technisierung der Welt.» Nach dieser sehr richtigen Einsicht versucht
Moré einzulenken, um nicht alle Hoffnung fahren zu lassen: «Das

Wichtigste ist, daß wir Christen uns selber treu bleiben, d. h.

das Wort Gottes unangetastet, auch nicht in einem Wort verändert,
bewahren. Eines ist vielleicht heule unsere vornehmlichste
Aufgabe: die Unschuld und das Vertrauen eines Kindes wieder zu
erlangen.»

Man merkt den Widerspruch: Wie soll es möglich sein, inmitten
einer technisierten Welt den alten Kinderglauben zu erhalten? Der
Berichterstatter der «Weltwoche» bringt da einen treffenden
Vergleich: Es ist «so, als ob ein Kind durch ein Wunder über Nacht

zum Manne erwüchse und am Morgen versuchte, sich in seine



12 DER FREIDENKER Nr. 2

unmittelbaren Eindruck widerspricht, den wir — von unserem
geozentrischen Standpunkt aus — von der Bewegung der Sonne
und der Gestirne erhalten. Und doch bedeutete die Ueberwindung

der ptolemäischen Auffassung, die auch dem biblischen
Weltbild entspricht, einen nicht hoch genug einzuschätzenden

geistigen Fortschritt der Menschheit. Die Erde stand nicht mehr
im Mittelpunkt des Weltalls und der Mensch, das nach dem
Ebenbilde Gottes fabrizierte und zum Herrn der Erde eingesetzte

Wesen, mußte sich mit seiner untergeordneten Rolle
abfinden. Gerade diese Degradierung feuerte ihn aber an, seine

geistigen Fähigkeiten zu gebrauchen und fortzuentwickeln, um
sich von der Fiktion einer über ihm waltenden Schicksalsmacht
frei zu machen. Nur die Theologie sucht ihn — gestützt auf
gewisse seelische Rückstände — - im Bann eines veralteten
Weltbildes festzuhalten.

Demgegenüber verfolgt die Wissenschaft unbeirrt ihren Weg
der systematischen Erforschung der Wirklichkeit. Der fiktiven
Ueberwelt der Theologie setzt sich entgegen jene Erkenntnisse,
die sich aus der gewissenhaften Beobachtung der gesamten
Wirklichkeit ergeben; sie läßt sich dabei auch nicht durcli die

Begrenztheit unserer Sinnesorgane beirren, die durch die

Anpassung an «normale» Lebensverhältnisse bedingt ist. Diese
haben sich seit der Urzeit des Menschengeschlechts wesentlich
gewandelt und wandeln sich noch immer. Durch neue Lebens-

möglichkeiten werden überdies neue Bedürfnisse geweckt und
es ist gar nicht abzuseilen, wohin uns noch die wachsende wis-
8t.ni8chaftliche Natur- und Kulturbeherrschimg (Miiiler-Lyer)
führt. Mit einer solchen Zukunftsaussicht erhöht sich
allerdings unser Verantwortlichkeitsgefülil für die ganze Menschheit.

Niclit mit Rücksicht auf ein fiktives höheres Wesen oder
auf unser eigenes «ewiges Seelenheil», sondern in Hinblick
auf die mit der internationalen Verflochtenlieit der Weltwirtschaft

zweifellos im Aufstieg befindliche kosmopolitische
Gesinnung. Solange es noch Kriege gibt, leben wir erst in der
«Vorgeschichte der Menschheit». Diese endet erst dann, bis es

uns gelingt, eine die ganze Erde umfassende, sozial befriedete
Gesellschafteordnung zu schaffen.

Wenige Jahre vor dem zweiten Wellkrieg gab es in der
Weltwirtschaft eine durch Ueberproduktion verursachte allgemeine
Absatzstockung; in den Vereinigten Staaten wurden Weizen
und Baumwolle absichtlich vernichtet, um den Weltmarktpreis
dieser Güter künstlich hochzuhalten. Das war eine Menschen-

lästerung, denn zu derselben Zeit hungerten imd froren
Millionen Menschen in verschiedenen Ländern. Wir alle sind
mitverantwortlich dafür, daß eine solche Menschenlästerung eich

nicht mehr wiederholt ; wir sind auch mitverantwortlich für
alle abwendbaren Leiden auf Erden. Mögen die Gläubigen sich

mit diesen Leiden abfinden, indem sie dieselben als Prüfung
oder Strafe ansehen, die ein fiktives («allgütiges»!) höheres
Wesen über die sündige Menschheit verhängt, unser
wissenschaftlich geschulter Verstand sagt uns, daß es nur einer
vernünftig regulierten sozialen Organisation bedarf, um den größten

Teil dieser Leiden aus der Welt zu schaffen. Es wird aucli
keinen halbwegs normal denkenden Menschen geben, der in
Ungeduld und Verzweiflung vorschlagen würde, dem Massenelend

dadurch ein rasches Ende zu bereiten, indem man die

ganze Erde durch eine ausreichende Atoinbombenladung «in
die Luft» sprengt. Mit Selbstmord löst man keine Lebensprobleme;

man weicht dinen nur aus. Und gerade jetzt, wo uns
die Wissenschaft Mittel in die Hand gibt, um die soziale Frage
restlos zu meistern, sollten wir verzagen? Nein, lassen wir uns
durch einige verängstigte Wissenschaftler, die — um dire
eigene Existenz bangend — bereit sind, der Theologie
Handlangerdienste zu leisten, nicht irreführen, sondern bekennen
wir uns unverdrossen zu jener Wissenschaft, die uns den Weg
in ein besseres Diesseits weist! Hartwig.

Nicht nur die Dogmen des Islams, sondern auch das Credo
anderer Konfessionen, christlich oder nichtchrisllich, sind
Narkotika, welche die auf neuen Entdeckungen der menschlichen
Erkenntnis begründeten sozialen Reformen hemmen, vor allem
solche, die die Natur des Menschen selbst betreffen.

August Forel.

Knabenkleider zu zwängen». Die religiösen Knabenkleider sind der
Menschheit zu eng geworden und das kirchliche Lager hat alle
Ursache, mutlos zu sein. Wir nehmen die Verzweiflungsausbrüche der
Gläubigen mit Befriedigung zur Kenntnis und reagieren auf ihre
Jeremiaden mit dem bekannten parlamentarischen Zwischenruf:
Hört! Hört! H.

„Stille Nacht, heilige Nacht"
Eine merkwürdige Erscheinung, die sich alljährlich wiederholt:

In der Christnacht, in der — nach Ansicht der Gläubigen ¦—- das

Christkind mit seinen Gaben auf Erden wandelt, ereignen sich,
mehr als sonst, zahlreiche Unglücksfälle. Natürlich gibt es dafür
eine einfache Erklärung: Festlich gestimmte Menschen sind
unachtsam; auch der Alkoholkonsum spielt dabei eine entsprechende
Rolle. Aber die Gläubigen, die vom «Frieden auf Erden und den
Menschen ein Wohlgefallen» faseln, sollten doch darüber
nachdenken, wo eigentlich der «Weihnachtsengel» bleibt, der doch
gerade an diesen religiösen Festtagen die Aufgabe hätte, die
Menschen besonders zu beschützen.

Aus Nordamerika meldete der Rundfunk vom 26. Dezember v. J.:
Am Weihnachtsabend gab es in den Vereinigten Staaten 200 Tote;
darunter waren 150 Opfer von Verkehrsunfällen, 50 von
Brandkatastrophen und sonstigen Unfällen. .Amerika ist ein frommes
Land und die U.S.A. bezeichnen sich gern als «Gottes eigenes
Land». Dort blüht das Sektenwesen besonders stark und es ist
bekannt, daß gerade diese Sektierer ihre Gottgläubigkeit laut
unterstreichen und sich nicht mit einem Lippenbekenntnis begnügen.
Christentum bedeutet für sie so viel wie Kreditwürdigkeit im Ge¬

schäftsleben. Was mögen sich diese ansonst so praktisch denkenden

Baptisten und Methodisten denken, wenn sie von der Un-

glücksbilanz der Christmasfeier hören? Gott mit seinem
unerforschlichen Ratschluß in allen Ehren, aber der Weihnachtsengel
— von den verschiedenen Nothelfern gar nicht erst zu reden •—
sollte doch etwas gewissenhafter über die allzu vertrauensseligen
Menschlein wachen.

Auch in anderen Ländern ist zu Weihnachten eine Unglücks-
strähne zu verzeichnen. So ereigneten sich in Wien •— laut
Rundfunkmeldung — in der Christnacht nicht weniger als 39 Gasunfälle,
davon 9 mit tödlichem Ausgang. Bekanntlich gibt es in Oesterreich
— aus Ersparungsrücksichten — bestimmte Gaslieferzeiten, die
jeweilig bekanntgemacht werden. Viele Gasbezieher vergessen nun,
nach Gebrauch ihrer Gasgeräte, den Gashahn abzudrehen, so daß

beim Wiedereinsetzen der Gaslieferung das unheilvolle Gas

ausströmt. Solange die Leute wachen, merken sie am Geruch die
drohende Gefahr, aber während der Schlafenszeit passiert dann das

Unglück. Tagtäglich ertönt eine entsprechende Mahnung aus dem

Lautsprecher, doch alles nützt nichts und wenn der Weihnachtsfimmel

einsetzt, schon gar nicht. Es ist halt ein Kreuz mit den

Menschen, wenn das christliche Kreuz ihnen auch noch in die

Quere kommt.
Das war nur eine kleine Auswahl bösartiger Vorkommnisse aus

zwei Ländern, wobei die Selbstmorde (aus Einsamkeitsgefühl!) und
kriminellen Vorgänge, sowie andersartige gefährliche Vorfälle gar
nicht erwähnt wurden. Der Weihnachtstag ist nun einmal — laut
Statistik — ein Unglückstag und es klingt wie blutiger Hohn, wenn
der fromme Sang ertönt: «Stille Nacht, heilige Nacht!» H.


	Wissenschaft und Theologie

