Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 30 (1947)

Heft: 2

Artikel: Wissenschaft und Theologie

Autor: Hartwig, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409717

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409717
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AARAU, den 1. Februar 1947

( Erscheint regelméBig am 1. jeden Moncts)

30. Jahrgang — Nr. 2

DER FREIDENIKER

s d

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Redaktion: Transitfach 541, Bern / Abonnementspreis j&hrlich Fr. 6— (Mitglieder Fr. 5 —). Sémtliche AdreBénderungen und Bestellungen

sind zu richten an die Geschéfisstelle der FVS

Inhalt : Wissenschaft und Theologie — Leonhard Ragaz
und der Marxismus (Schlul) — Das Niirnbergerurteil —
Hall und Wiederhall — Der Zeiten Verderbnis — Aus
der Bewegung

@%édé%éﬁ 22

Es hat eine Zeit gegeben, da stand die kirchliche Weltan-
schauung in schroffem Gegensatz zur wissenschaftlichen Welt-
auffassung. Noch im «Syllabus» des Papstes Pius IX. (1864)
wurden jene wissenschaftlichen «Irrtiimer» aufgezihlt, die sich

mit den Dogmen des rémischen Katholizismus nicht vertru-
gen. Gegeniiber den Anpassungsbestrebungen des Reformkatho-
lizismus formulierte dann der Papst Pius X. (1907) noch schir-
fer die «Irrtiimer unserer Zeit» und verlangt eine Art Abschwo-
rung von Seite der mit den Ergebnissen der Naturwissenschaft
(insbesondere: mit dem Darwinismus) l%ebiiugelnden Priester
(«Modernisteneid»), um die starren Prinzipien der katholi-
schen Theologie vor Konzessionen an jene Wissenschaft zu be-
wahren, die an der biblischen Uebcrlieferung riittelte. Da-
mals war es fiir die Freidenker leicht, gegen die dogmatischen
Anschauungen der unnachgiebigen Kirche zu polemisieren,
denn die Demarkationslinie zwischen Wissenschaft und Theo-
logie war scharf abgesteckt. Ein dréhnendes Lachen ging durch
die ganze zivilisierte Welt, als in dem beriihmten nordamerika-
nischen «AffenprozeB» ein Lehrer verurteilt wurde, der es —-
entgegen den Ansichten der'Kirche — gewagt hatte, die Lehren
Darwins zu vertreten.

Seither hat die Kirche zugelernt; zu sehr sind die neuen
wissenschaftlichen Erkenntnisse in den Unterricht der 6ffent-
lichen Schulen eingedrungen. Der Reformkatholizismus hat
sich in aller Stille durchgesetzt und die Kirche muf gute Miene
zum bdsen Spiel machen, wie die katholischen Lehrbiicher be-
weisen. (Man vergleiche z. B. daraufhin das 1932 erschienene
Werk «Die katholische Weltanschauungs von Dr. O. Herget
und Dr. L. Walk, welches als «Lehr- und Arbeitsbuch fiir die
achte Klasse der Mittelschulen:» bestimmt war und die Druck-
erlaubnis vom erzbischéflichen Ordinariate Wien erhielt.) Die
Kirche begniigt sich mit einigen geistigen Reservaten und
spricht sich in den meisten Fiillen recht zuriickhaliend aus;
z B. hilt sie an der Tatsache der Erschaffung der Welt durch
Gott fest, aber sie liB3t die Frage offen, in welcher Zeit sich
der Schépfungsvorgang abgespielt hat. Dadurch ist eine freiere
Auffassung in der Auslegung des biblischen Sechstagewerkes
(geologische Epochen!) zulissiz. Auch mit dem Darwinisinus
hat sich die Kirche abgefunden und beharrt nur darauf, da3

Postfach 16, Basel 12. Postcheck V 19305 Basel

~

Die wahre Freiheit ist nur da, wo der Mensch auch

religios frei ist. Ludwig Feuerbach

J

7 wrnd @%@%%zé

itber die Ursachen der Wandlungen (Entstehung der Arten)
noch nichts Endgiiltiges ausgesagt werden kann. Dabei kann
sie sich sogar auf Darwin selbst berufen, der in seinem Haupt-
werk «unsere giinzliche Unwissenheit iiber die Ursache jeder
besonderen Abweichung» zugab. (Es braucht wohl nicht aus-
driicklich hervorgehoben zu werden, daf3 die groB3e Masse der
Gldubigen sich — trotz Volksschulbildung — iiberhaupt keine
Gedanken iiber die Widerspriiche macht, die zwischen den
Berichten der Bibel und den Ergebnissen der wissenschaft-
lichen Forschung bestehen. Fiir primitive Menschen gibt es
sozusagen eine «doppelte Wahrheit», eine solche fiir das «Ge-
miit» in sonntiiglicher Stimmung und eine andere fiir den ge-
sunden Menschenverstand in der Praxis des Alltags.)

Die Kirche hat demnach ihre Abwehrstellung gegeniiber der
wissenschaftlichen Kritik — letztere ist aus politischen Griin-
den zuriickhaltend genug! — entschieden verbessert; dennockh
gibt es geniigend viele schroffe Gegensiitze zwischen der wis-
senschaftlichen und der theologischen Weltbetrachtung, so daf3
wir die Winkelziige einer konzessionshereiten Kirche als solche
erkennen und leicht zuriickzuweisen vermégen. Wo aber gar
Wissenschaftler der theologischen Auffassung entgegenkom-
men, da werden wir nachweisen konnen, daf sie nur in ein-
zelnen Punkten nachzugeben bereit sind (z. B. in Bezug auf
das — nach ihrer Meinung — durch die Heisenbergsche Un-
bestimmtheitsrelation erschiitterte Kausalgesetz), sofern nicht
itherhaupt ein MiBbrauch des Intellekts zu politischen Zwek-
ken vorliegt. Aber es diirfte wohl kaum einen ehrlichen Wis-
senschaftler geben, der alle Kirchendogmen zur Génze schluckt.
Gerade darum wird sich der geistig unverbildete Freidenker
schwerlich durch die Verbeugungen gewisser reaktionirer Wis-
senschaftler vor der Theologie irrefiihren lassen, selbst wenn er
von der modernen Atomphysik nichts versteht. Er wei3, daB
diese ganz bestimmt nichts mit der unbefleckten Empfingnis
der Jungfrau Maria zu tun hat. ‘

Eher liegt die Gefahr vor, dafl manche Freidenker, die sich
allzu viel mit subtilen philosophischen Fragen befafit haben,
empfinglich sind fiir die Argumente solcher Wissenschaftler,
die — wie z. B. der Englinder Jeans — «Vernunft und Wissen-
schaft des Menschen allerh6chste Krafts verleugnen, indem

u 4



10 DER FREIDENKER

Nr. 2

sie mit theologischen Vorstellungen jonglieren. Wir miissen
uns davor hiiten, solche fahnenfliichtige Wissenschaftler als
Reprisentanten der Wissenschaft zu werten und diirfen nicht
der Wissenschaft ankreiden, was auf die private Rechnung der-
artiger «Vertreter der Wissenschaft» zu setzen ist. Unerbittlich
haben wir aber diese gelehrten Defaitisten an den Pranger zu
stellen, denn nicht nur bei jeder Verleumdung bleibt etwas
hingen, sondern auch die Mutlosigkeit wirkt ansteckend.

In der Epoche des aufstrebenden Biirgertums galt es als
selbstverstindlich, dafi die Wissenschaft atheistisch eingestellt
war. Heute in unserer von Wirtschaftskrisen durchtobten Welt
gibt es Wissenschaftler, die ihre soziale Position zu retten glau-
ben, wenn sie — in offenkundig reaktiondrer Gesinnung — ihre
antitheologische Grundiiberzeugung verleugnen und bei der
Kirche Zuflucht suchen, die selbst durch die Wirren der Zeit
ins Wanken geraten ist. Es sind dieselben geistig riickgratlosen
Gesellen, die — in Verleugnung der einstigen Ideale der biir-
gerlichen Demokratie — dem Nazismus Gefolgschaft leisteten
und dadurch Blutschuld auf sich luden. Aber wir miissen uns
— wie gesagt — davor hiiten, den Wankelmut solcher Gesin-
nungslumpen der Wissenschaft selbst zur Last zu legen und
etwa — in psychologisch begreiflichem MiBBmut — das wissen-
schaftliche Welthild in eine Parallele mit dem theologischen
zu setzen, weil es sich — anscheinend so wie dieses — von dem
unmittelbar gegebenen Weltbild des naiven Menschen unter-
scheidet. Demgegeniiber haben wir unmiBlverstindlich festzu-
legen:

1. Die Theologie ist intellektualisierte Religion; diese beinhal-
tet in irgendeiner Form den Glauben an eine Ueberwelt, mit
der in Verbindung zu treten sich gewisse Zeremonien (Gebet,
Opfer u. dgl.) eingebiirgert haben. Auch die Spiritisten hal-
ten sich an bestimmte Regeln, um — mit Hilfe eines Me-
diums — mit ihrer Ueberwelt (Astralwelt) in Kontakt zu
kommen; psychische Phinomene deuten sie als Ausflufl
ithersinnlicher Krifte. Die Wissenschaft kennt keine Ueber-
welt, sondern nur eine einheitlich gegebene Realitit, deren

systematische Erforschung ihre Aufgabe ist. Weder das
scheinbar unendliche Weltall bildet eine uns unzugingliche
Ueberwelt, noch die ultramikroskopische Welt der Elektro-
nen; sie erscheinen uns nur fremd, weil ihre Dimensionen
sich von jenen unserer gewohnten Sinnenwelt unterscheiden.
Aber prinzipiell unerreichbur bleiben uns diese Welten
nicht, sondern mit Hilfe von entsprechenden Instrumenten
(Herbert Spencer nannte dieselben treffend «Verlingerun-
gen unserer Organe») dringen wir immer tiefer in die Ge-
heimnisse dieser uns nicht unmittelbar zugénglichen Weltlen
ein.

2. Bei der Erforschung der Wirklichkeit bedient sich die Wis-
senschaft vorldufiger Annahmen (Arbeitshypothesen), um
nicht blind in unbekannte Gebiete vorzustolen. Das Experi-

_ ment ist eine Frage an die Natur, ob man sich bei der For-
schung auf dem richtigen .\Vege befindet. Fillt die Antwort
negativ aus, dann versucht man es mit einer anderen Hypo-
these. Letztere darf daher nicht mit einem Dogma verwech-
selt werden, denn dieses setzt eine Vergewaltigung des Den-
kens voraus: «Credo, quia absurdum est.» (Ich glaube, weil
es widersinnig ist.) Die Wissenschaft achtet aber auf die
kleinste Widersinnigkeit, um einen Weg zu verlassen, der zn
Widerspriichen mit realen Tatsachen fiihrt, also sich als irrig
erweist. Als Napoleon nach der Lektiire der «Himmelmecha-
nik» von Laplace, diesen fragte, wo denn in dessen System
Gott hingeraten sei, da antwortete dieser stolz: «Sire, ich
brauche diese Hypothese nicht.» Streng genommen ist jedoch
Gott keine Hypothese in wissenschaftlichem Sinne, sondern
eine Fiktion, etwa wie die Annahme eines besseren Jenseits,
das sich jeder Kontrolle entzieht. Die Fiktion «Gott» kann
sich bei krankhaft veranlagten Personen bis zur Halluzina-
tion steigern, wodurch die psychische Natur der Gottesvor-
stellung nur bestitigt wird. In der Wissenschaft mégen manch-
mal subjektive Tduschungen vorkommen (z. B. die Mars-
kanile), da aber alle Forschungsergebnisse jederzeit iiber-
priifbar sind, so ist ein Irrtum auf die Dauer ausgeschlossen.
In der Theologie gibt es hingegen nur «geoffenbarte Wahr-

&)er zzeﬂ'en Vevbe\-l’nis!

Gott diirfte sich kaum rechtfertigen kénnen!

So meint wenigstens der altfranzosische Dichter Francois Villon
(geb. 1431) in seinem beriihmten «GroBen Testament». Was er an-
klagend gegen Goites Langmut vorbringt, ist — gemessen an dem,
was wir schaudernd wihrend des letzten Krieges erlebt haben —
allerdings relativ recht harmlos. Heute miilite sich Gott, wenn er
existieren wiirde, fiir ganz andere Dinge verantworten, die er
auf Erden geschehen ldBt und fiir die kein noch so gerechtes besse-
res Jenseits entschidigen konnte. Immerhin ist es bemerkenswert,
daB er es zu einer Zeit, da die Ketzer noch verbrannt wurden (in
sein Geburtsjahr fillt der Feuertod der Jeanne d’Arc!) wagte, an
einer gottgewollten Gesellschaftsordnung oder gar an der Kirche
und deren Diener Kritik zu iiben. Schreibt er doch selbst in seinem
Testament (zitiert nach Joseph Chapiro, «Der arme Villon» 1931):
«Man miilte ja recht téricht sein, um schlecht von ihnen zu spre-
chen! Weder unter vier Augen noch in &ffentlichen Reden darf
man es tun, denn es handelt sich hier um Menschen, die sich bitter
zu rdchen wissen.» (!)

Dies vorausgeschickt, wird man es erst richtig wiirdigen, was er
gegen den unerforschlichen RatschluB Gottes vorbringt, wenn er
— in seiner gewohnt spéttischen Weise — die traurigen Freuden-
midchen bedauert: «Nicht anders ergeht es den armen Huren, die
alt sind und mit sich nichts mehr anfangen konnen. Und wenn sie
sehen, wie die kleinen Jungfriulein sie verdringen und sich offen

der Liebe hingeben, klagen sie Gott an, warum und mit welchem
Recht Er sie schon so friilh zur Welt kommen lie. Unser ewiger
Herr aber hiillt sich in Schweigen, denn Er weif}, dal} Er in diesem
Disput den Kiirzeren zdge.» (!) Villon hiitet sich natiirlich, an der
Existenz Gottes zu zweifeln; er zicht es vor, den Schalknarren zu
spielen, um unter dieser Maske den Menschen — und insbhesondere
den Religionsheuchlern — Bosheiten zu sagen. So schreibt er in
dem Testament: «Item, den Bettelmonchen, den Nonnen und No-
vizinnen ... vermache ich fette Siilzen, wie sie die Jakobiner-
monche lieben, und Sahnentorten, die sie als Hostien verwenden
konnen. Und dann — jedoch erst dann! — das Recht, sich hinter
Bettvorhinge zuriickzuziehen, um gemeinsam die Andacht zu ver-
richten.»

Gegen den allmichtigen Bischof Thibault d’Aussigny, der ihn
in Gefangenschaft setzte und ihn «einen ganzen Sommer hindurch
mit Brosamen und kaltem Wasser ernihrte», wagt er nur zu schrei-
ben: «Mége Gott zu ihm sein, wie er zu mir war.» Ein frommer

Wunsch, an dessen Erfiillung er selbst — nach seinen Erfahrungen,
die er mit der Gerechtigkeit Gottes gemacht hatte -— nicht recht
glaubt.

Hért! Hort!

Rithrende Klagen der Gldubigen iiber «der Zeiten Verderbnis.,
namlich iiber die unaufhaltsam fortschreitende «Entchristlichung
des Abendlandes» mischen sich in das iibliche Getose der Weih-
nachtsglockén. Unter dem Titel «Kénnen wir noch Christen sein?»
berichtet Peter Schmid in der Weihnachtsnummer der «Weltwoche»
(Ziirich) iiber die Rede des katholischen Dichters Georges Bernanos



Nr. 2 DER FREIDENKER 11

heiten» und an ihnen darf nicht geriittelt werden. (Aller-
dings kann sich —- wie das Beispiel des «Syllabus» zeigte —
sogar der unfehlbare Papst irren.) Wesentlich bleibt jedoci,
dal3 Gott eine Pauschalerklirung ist, denn bei Gott ist be-
kanntlich alles moglich, so dal3 damit schlieBlich gar nichts

erklirt wird. In der Wissenschalt ist eben nicht alles méglich .

und erkliiren heiflt in der Wissenschaft, Unbekanntes auf Be-
kanntes (Maxwell), d. h. Ungewohntes auf Gewohntes
(Mach) zuriickfithren. In der Theologie wird hingegen alles
Bekannte durch etwas ganz Unbekanntes, nimlich Gott, «er-
klérts.
. Natiirlich unterscheidet sich das objektive Welthild der Wis-
senschaft wesentlich von unserem subjektiven Weltbild, das
sich unseren Sinnen unmittelbar darbietet. Das erklirt sich
schon aus der Natur unserer Sinnesorgane, die eine ganz be-

stimmte Funktion in unserem Lebenshaushalt zu erfiillen
haben. Die primitivsten Lebewesen miissen sich mit dem
Tastsinn allein behelfen, der auch noch Wirmeempfindun-
gen zu vermitteln vermag. Das reicht fiir die geringe Be-
wegungsfreiheit der Protozoen aus; von der Entwicklung
eigener Nerven kann aber unter solchen Umstinden keine
Rede sein. Erst mit der stufenweisen Entwicklung von be-
sonderen Sinnesorganen kommt es zur Ausbildung eines
Nervensystems, das schlieBlich durch einen Zentralapparat,
das Gehirn, gekréont wird. Es ist nun selbstverstindlich, daB
unsere Sinnesorgane nur einen sehr begrenzten Teil der
Wirklichkeit wahrnehmen, aimlich jenen Teil, der fiir die
besondere Art unscrer Konstitution lebenswichtig ist, denn
durch die ganze Fiille @ulerer Eindriicke wiirden wir er-
stickt werden. Jeder unserer Sinne wihlt — gleichsam wie
ein Radioapparat — aus der verwirrenden Mannigfaltigkeit
der einander durchkreuzenden Wellenlingen ein einzelnes
Empfangsgebiet heraus und iibersetzt es in seine eigene Emp-
findungsqualitiit («spezifische Sinnesenergie»), sozusagen in
seine besondere Sprache. So reagiert z. B. unser Auge nur
auf eine sehr beschriinkte Anzahl elektrischer Schwingungen,
die in uns Farbenempfindungen im Bereich des Sonnenspek-

trums, von Rot bis Violett, auslosen. Was unterhalb liegt

(infrarot) wird von uns nur als Wirmestrahlung empfunden,

wihrend oberhalb die chemisch so wirksamen ultravioletten

Strahlen liegen. Aehnlich begrenzt ist unser Hérvermégen in

Bezug auf gewisse Luftschwingungen; unsere musikalische

Tonskala umfaBt nur Schallschwingungen im Umfang von

ungefihr 8 Oktaven, nimlich von der Schwingungsfrequenz

16% bis 4224 pro Sekunide. Kéhere Schwingungsfrequenzen

(Ultraschallwellen) entziehen sich unserer Hérwahrnehmung,

haben aber physiologische Auswirkungen: kleinere Tiere

werden durch solche Hochfrequenztdne getitet und bei ent-
sprechender Energiesteigerung konnte man auch fiir Men-
schen gefihrliche akustische Todesstrahlen erzeugen.

Aus alledem ergibt sich, dal der Umfang unserer Sinnes-
wahrnehmungen nicht mehr fiir den gesteigerten Bedarf un-
serer immer differenzierter werdenden Umwelt ausreicht.
Manche unserer Sinnesorgane sind mangels entsprechender
Betiitigung in Riickbildung begriffen (z. B. der Geruchsinn)
und auch die Méglichkeit von Sinnestiuschungen rechifer-
tigt das Eingreifen der wissenschaftlichen Forschung, abge-
sehen von der Ergiinzung der unzureichenden Sinnesorgane
durch entsprechende Instrumente. Unser Denken erweist sich
immer mehr als wirksamste Waffe im Kampfe ums Dasein,
inshesondere im Kampf gegen verschiedene Krankheits-
erreger, fiir deren Vorhandensein kein menschliches Sinnes-
organ Aufschlul} gibt. Was die Wissenschaft auf diesem Ge-
biet geleistet hat, bedarf nicht erst besonders hervorgehoben
zu werden. (Nebenbei: Im Grunde genommen ist jede Serum-
injektion eine Gottesldsterung, ndmlich ein Eingriff in den
unerforschlichen Ratschluf3 Gottes.)

Wie man angesichts solcher Tatsachen auf die Idee kommen
kann, auch die Wissenschaft zu bezichtigen, daf3 sie dhnlich
wie die Theologie — eine Ueberwelt ins Auge faBt, die sich in
Widerspruch setzt zur Welt des natiirlichen Menschenverstan-
des, der sich auf den unmittelbaren Eindruck unserer Sinnc
stiitzt, ist mir unerfindlich. Da kinnte man sich geradeso gut
gegen das kopernikanische Weltbild verwahren, weil es dem

in der «Salle de la Réformation» (Genf) wiihrend der Tagung
«Entretiens de I’esprit européen». Der Berichterstatter rithmt die
oratorische Leistung des Redners, aber er bekennt mit dankens-
werter Offenheit, daB} der Eindruck der Rede durch persénliche
Momente getriibt war: «Seine (Bernanos) Stimme wuchs nicht un-
gebrochen aus echter Inbrunst; sic tonte krichzend, fast markt-
schreierisch. Als ob einer dastinde und riefe: ,Hereinspaziert, meine
Herrschaften, sie sehen hier den Mann am Kreuz. Eine grofle Sen-
sation. Das beste Heilmittel gegen den Kommunismus.” Ja, das
war es: Eigentlich eine politische Rede ... In diesem Augenblicke
konnte einem bewuBt werden, daBl das Christentum auch dort, wo
es in politischen Massenbewegungen einen Aufschwung zur Macht
zu nehmen scheint, bedroht ist, dall diese neue Bedrohung sogar
gefihrlicher ist als die Indifferenz, in der es etwa bei uns in der
Schweiz zu erloschen droht ... Das Christentum steht heute gleich-
sam zwischen Skylla und Charybdis, zwischen der Gefahr der Ent-
fremdung vom modernen Leben und derjenigen der Verquickung
mit ihm.»

Wohlgemerkt: Das sagt nicht ein béswilliger Freidenker, sondern
ein dem Katholizismus zumindest wohlwollend zugewendeter Re-
porter. Klagend vermerkt er die Zeichen des zunehmenden reli-
giosen Verfalls unserer Zeit, der natiirlich auch anderen gewissen-
huften Beobachtern im theologischen Lager nicht entgeht. Die fran-
zosische katholische Zeitschrilt «Esprit» hat im Sommer d. J. eine
Enquéte «Monde moderne — Monde chrétien» eroffnet, in der
auch der russische Religionsphilosoph Berdiajew das Wort ergriff
und die Christen selbst fiir die Krise der christlichen Welt verant-
wortlich machte: «Das Christentum verharrte prinzipiell auf kon-

servativen und defensiven Positionen ... Die historischen Formen
des Christentums, die von dem ersterbenden Licht der Vergangen-
heit lebten, sind vorbei ... Es handelt sich darum, das fast er-
loschene messianische BewufBtsein wieder zu erneuern. Nur auf
diese Weise kann das Christentum den toten Punkt, auf dem es
sich gegenwiirtig befindet, iiberwinden. Eine solche Wandlung setat
aber ... vor allem auch eine Aenderung seiner Haltung dem Kom-
munismus gegeniiber, voraus.» (Lieber Leser, merkst du was?)

Von entgegengesetzter Seite aus méchte Marcel Moré das Pro-
blem anpacken, aber er erkennt deutlick die Schwierigkeit dieser
Aufgabe: «Das Christentum ist Triger cines Mysteriums, das es
den Menschen vermitteln soll: nun haben aber die Menschen den
Sinn fiir das Mysterium verloren ... Die Lage ist umso tragischer,
als sich kaum ein Mittel sehen liBt, wie man' das d@ndern kénnte.
Denn diese Beziehungslosigkeit zum Mysterium ist durch die Struk-
tur unserer Gesellschaft bedingt ... durch die unaufhaltsame Tech-
nisierung der Welt.» Nach dieser sehr richtigen Einsicht versucht
Moré einzulenken, um nicht alle Hoffnung fahren zu lassen: «Das
Wichtigste ist, daB wir Christen uns selber treu bleiben, d. h. ...
das Wort Gottes unangetastet, auch nicht in einem Wort verédndert,
bewahren. Eines ist vielleicht heute unsere vornehmlichste Auf-
gabe: die Unschuld und das Vertrauen eines Kindes wieder zu er-
langen.» , Co

Man merkt den Widerspruch: Wie soll es maglich sein, inmitten
einer technisierten Welt den alten Kinderglauben zu erhalten? Der
Berichterstatter der «Weltwoche» bringt da einen treffenden Ver-
gleich: Es ist «so, als ob ein Kind durch ein Wunder iiber Nacht
zum Manne erwiichse und am Morgen versuchte, sich in seine



12 ‘ DER FREIDENKER

Nr. 2

unmittelbaren Eindruck widerspricht, den wir — von unserem
geozentrischen Standpunkt aus — von der Bewegung der Sonne
und der Gestirne erhalten. Und doch bedeutete die Ueberwin-
dung der ptolemiischen Auffassung, die auch dem biblischen
Welthild entspricht, einen nicht hoch genug einzuschitzenden
geistigen Fortschritt der Menschheit. Die Erde stand nicht mehr
im Mittelpunkt des Weltalls und der Mensch, das nach dem
Ebenbilde Gottes fabrizierte und zum Herrn der Erde einge-
setzte Wesen, muBte sich mit seiner untergeordneten Rolle
abfinden. Gerade diese Degradierung feuerte ihn aber an, seine
geistigen Fihigkeiten zu gebrauchen und fortzuentwickeln, um
sich von der Fiktion einer iiber ihm waltenden Schicksalsmacht
frei zu machen. Nur die Theologie sucht ihn — gestiitzt auf
gewisse seelische Riickstinde —- im Bann eines veralteten Welt-
bildes festzuhalten.

Demgegeniiber verfolgt die Wissenschaft unbeirrt ihren Weg
der systematischen Erforschung der Wirklichkeit. Der fiktiven
Ueberwelt der Theologie setzt sich entgegen jene Erkenntnisse,
die sich aus der gewissenhaften Beobachtung der gesamten
Wirklichkeit ergeben; sie 1dBt sich dabei auch nicht durch die
Begrenztheit unserer Sinnesorgane beirren, die durch die An-
passung an «normale» Lebensverhiltnisse bedingt ist. Diese
haben sich seit der Urzeit des Menschengeschlechts wesentlich
gewandelt und wandeln sich noch immer. Durch neue Lebens-
moglichkeiten werden iiberdies neue Bediirfnisse geweckt und
es ist gar nicht abzusehen, wohin uns noch die wachsende wis-
senschaftliche Natur- und Kulturbeherrschung (Miiller-Lyer)
filhrt. Mit einer solchen Zukunftsaussicht erhsht sich aller-
dings unser Verantwortlichkeitsgefiihl fiir die ganze Mensch-
heit. Nicht mit Riicksicht auf ein fiktives hoheres Wesen oder
auf unser eigenes «ewiges Seelenheil», sondern in Hinblick
auf die mit der internationalen Verflochtenheit der Weltwirt-
schaft zweifellos im Aufstieg befindliche kosmopolitische Ge-
sinnung. Solange es noch Kriege gibt, leben wir erst in der
«Vorgeschichte der Menschheit». Diese endet erst dann, bis es
uns gelingt, eine die ganze Erde umfassende, sozial befriedete
Gesellschaftsordnung zu schaffen.

Wenige Jahre vor dem zweiten Weltkrieg gab es in der Welt-
wirtschaft eine durch Ueberproduktion verursachte allgemeine
Absatzstockung; in den Vereinigten Staaten wurden Weizen
und Baumwolle absichtlich vernichtet, um den Weltmarktpreis
dieser Giiter kiinstlich hochzuhalten. Das war eine Menschen-
liisterung, denn zu derselben Zeit hungerten und froren Mil-
lionen Menschen in verschiedenen Lindern. Wir alle sind mit-
verantwortlich dafiir, da3 eine solche Menschenlisterung sich
nicht mehr wiederholt; wir sind auch mitverantwortlich fiir
alle abwendbaren Leiden auf Erden. Mégen die Gliubigen sich
mit diesen Leiden abfinden, indem sie dieselben als Priifung
oder Strafe ansehen, die ein fiktives (<allgiitiges»!) héheres
Wesen iiber die siindige Menschheit verhiingt, unser wissen-
schaftlich geschulter Verstand sagt uns, dal} es nur einer ver-
niinftig regulierten sozialen Organisation bedarf, um den grof-
ten Teil dieser Leiden aus der Welt zu schaffen. Es wird auch
keinen halbwegs normal denkenden Menschen geben, der in
Ungeduld und Verzweiflung vorschlagen wiirde, dem Massen-
elend dadurch ein rasches Ende zu bereiten, indem man die
ganze Erde durch eine ausreichende Atombombenladung «in
die Luft» sprengt. Mit Selbstmord lést man keine Lebenspro-
bleme; man weicht ihnen nur aus. Und gerade jetzt, wo uns
die Wissenschaft Mittel in die Hand gibt, um die soziale Frage
restlos zu meistern, sollten wir verzagen? Nein, lassen wir uns
durch einige veringstigte Wissenschaftler, die — um ihre
eigene Existenz bangend — bereit sind, der Theologie Hand-
langerdienste zu leisten, nicht irrefiithren, sondern bekennen
wir uns unverdrossen zu jener Wissenschaflt, die uns den Weg

in ein besseres Diesseits weist! Hartwig.

Nicht nur die Dogmen des Islams, sondern auch das Credo
anderer Konfessionen, christlich oder nichtchristlich, sind Nar-
kotika, welche die auf neuen Entdeckungen der menschlichen
Erkenntnis begriindeten sozialen Reformen hemmen, vor allem
solche, dic die Natur des Menschen selbst betreffen.

August Forel.

Knabenkleider zu zwingen». Die religiosen Knabenkleider sind der
Menschheit zu eng geworden und das kirchliche Lager hat alle Ur-
sache, mutlos zu sein. Wir nehmen die Verzweiflungsausbriiche der
Gldubigen mit Befriedigung zur Kenntnis und reagieren auf ihre
Jeremiaden mit dem bekannten parlamentarischen Zwischenruf:

Hort! Hort! _ H.

»Stille Nacht, heilige Nacht*

Eine merkwiirdige Erscheinung, die sich alljahrlich wiederholt:
In der Christnacht, in ‘'der — nach Ansicht der Glaubigen — das
Christkind mit seinen Gaben auf Erden wandelt, ereignen sich,
mehr als sonst, zahlreiche Ungliicksfille. Natiirlich gibt es dafiir
eine einfache Erklirung: Festlich gestimmte Menschen sind un-
achtsam; auch der Alkoholkonsum spielt dabei eine entsprechende
Rolle. Aber die Glaubigen, die vom «Frieden auf Erden und den
Menschen ein Wohlgefallen» faseln, sollten doch dariiber nach-
denken, wo eigentlich der «Weihnachtsengel» bleibt, der doch ge-
rade an diesen religiosen Festtagen die Aufgabe hitte, die Men-
schen besonders zu beschiitzen.

Aus Nordamerika meldete der Rundfunk vom 26. Dezember v. J.:
Am Weihnachtsabend gab es in den Vereinigten Staaten 200 Tote;
darunter waren 150 Opfer von Verkehrsunfillen, 50 von Brand-
katastrophen und sonstigen Unfillen. Amerika ist ein frommes
Land und die U.S.A. bezeichnen sich gern als «Gottes eigenes
Land». Dort bliiht das Sektenwesen besonders stark und es ist be-
kannt, daB gerade diese Sektierer ihre Gottgliubigkeit laut unter-
streichen und sich nicht mit einem Lippenbekenntnis begniigen.
Christentum bedeutet fiir sie so viel wie Kreditwiirdigkeit im Ge-

schiftsleben. Was mogen sich diese ansonst so praktisch denken-
den Baptisten und Methodisten denken, wenn sie von der Un-
gliicksbilanz der Christmasfeier horen? Gott mit seinem uner-
forschlichen RatschluB in allen Ehren, aber der Weihnachtsengel
— von den verschiedenen Nothelfern gar nicht erst zu reden —
sollte doch etwas gewissenhafter iiber die allzu vertrauensseligen
Menschlein wachen.

Auch in anderen Lindern ist zu Weihnachten eine Ungliicks-
strihne zu verzeichnen. So ereigneten sich in Wien — laut Rund-
funkmeldung — in der Christnacht nicht weniger als 39 Gasunfille,
davon 9 mit tédlichem Ausgang. Bekanntlich gibt es in Oesterreich
— aus Ersparungsriicksichten — bestimmte Gaslieferzeiten, die je-
weilig bekanntgemacht werden. Viele Gasbezieher vergessen nun,
nach Gebrauch ihrer Gasgerite, den Gashahn abzudrehen, so dafl
beimn Wiedereinsetzen der Gaslieferung das unheilvolle Gas aus-
stromt. Solange die Leute wachen, merken sie am Geruch die dro-
hende Gefahr, aber wihrend der Schlafenszeit passiert dann das

Ungliick. Tagtiglich ertént eine entsprechende Mahnung aus dem

Lautsprecher, doch alles niitzt nichts und wenn der Weihnachts-
fimmel einsetzt, schon gar nicht. Es ist halt ein Kreuz mit den
Menschen, wenn das christliche Kreuz ihnen auch noch in die
Quere kommt.

Das war nur eine kleine Auswahl bésartiger Vorkommnisse aus
zwei Lindern, wobei die Selbstmorde (aus Einsamkeitsgefiihl!) und
kriminellen Vorginge, sowie andersartige gefihrliche Vorfille gar

nicht erwidhnt wurden. Der Weihnachtstag ist nun einmal — laut
Statistik — ein Ungliickstag und es klingt wie blutiger Hohn, wenn
der fromme Sang ertont: «Stille Nacht, heilige Nacht!» H.



	Wissenschaft und Theologie

