
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 30 (1947)

Heft: 9

Artikel: Warum gab es in Italien keine Reformation?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409766

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 9 DER FREIDENKER 69

bestehender Differenzen in der Größe, Farbe, Gestalt uw. —
gemeinsam haben. Natürlich gibt es nicht zwei Dinge auf der
Welt, die einander «gleich» sind; sie ähneln einander bestenfalls

«wie ein Ei dem andern». Aber wir müssen uns mit einer
relativen Gleichheit, beziehungsweise Aehnlichkeit der Dinge
begnügen, um überhaupt zu einer Begriffsbestimmung in einem
mehr oder weniger begrenzten Umkreis zu gelangen. Das

logische Denken ist eine notwendige Vorstufe des dialektischen
Denkens und bezeichnete einst einen gewaltigen Fortschritt
gegenüber dem vorlogischen (magischen) Denken. Heute aber
führt die Verschiedenheit im Denken der Menschen, die
natürlich ihrerseits sozialpsychologisch bedingt ist, zu den größten

Mißverständnissen, die selbst wieder nur dialektisch
verslanden werden können. Um es ganz grob zu formulieren: Die
konservative Gesinnung begnügt sich mit der starren formalen
Logik, der fortschrittlich eingestellte Denker wird der Dialektik

den Vorzug geben. Es ist typisch konservativ, wenn man die
Gleichberechtigung der Menschen mit der Begründung
ablehnt, daß die breiten Massen des Volkes in ihrer Kulturrück-
sländigkeit nicht den Anspruch erheben dürfen, mit der geistig

verfeinerten Oberschicht der Gesellschaft politisch
gleichgestellt zu werden. Der Dialektiker fragt nach der Ursache der
Kulturrückständigkeit der Massen und da erhält er ein ganz
anderes Bild von den tatsächlichen Verhältnissen.

Das hat sogar schon Kant gewußt; in einem Aufsatz «Was
ist Aufklärung?» (Berlinische Monatsschrift 1784) erhebt er
den Vorwurf gegen die herrschende Klasse, deren Angehörige
er spöttisch als «Vormünder» bezeichnete, die «die Oberaufsicht

über sie (die minder berechtigten Mitglieder der bürgerlichen

Gesellschaft) gütigst auf sich genommen haben», daß
sie absichtlich die Aufklärung des Volkes verhindert: «Nachdem

sie ihr Hausvieh zuerst dumm gemacht haben und
sorgfältig verhüteten, daß diese ruhigen Geschöpfe ja keinen
Schritt außer dem Gängelwagen, darin sie sie einsperrten, wagen

durften, so zeigen sie ihnen nachher die Gefahr, die ihnen
droht, wenn sie es versuchen, allein zu gehen.»

Damit sei zugleich angedeutet, wer heute ein Interesse daran
hat, die Entwicklung des dialektischen Denkens zu hemmen.

Hartwig.

Warum gab es in Italien keine

Reformation?
Diese Frage stellt der große schweizerische Kunst- und

Kulturhistoriker Jacob Burckhardt* in seinem berühmten Werk
«Die Kultur der Renaissance in Italien» (im VI. Abschnitt,
2. Kapitel «Die Religion im täglichen Leben»). Er wundert
eich, «warum das geistig so mächtige Italien nicht kräftiger
gegen die (klerikale) Hierarchie reagiert, warum es nicht eine
Reformation gleich der deutschen und vor derselben zustande

gebracht habe»?

Das Ausbleiben einer Reformationsbewegung in Italien
erscheint ihm besonders deshalb so rätselhaft, weil zahlreiche
Zeugnisse in der Literatur der damaligen Epoche beweisen,
wie sehr die allgemeine Stimmung aller Volksschichten gegen
die Uebergriffe der Romkirche, gegen das Mönchsunwesen,

gegen die aufreizend üppige Lebenshaltung der hohen
Geistlichkeit, gegen die Korruption des Klerus, gegen die Simonie
(Erwerb geistlicher Aemter durch Bestechung), gegen die Aus-

* Am 8. August d. J. jährte sich zum 50. Mal sein Todestag.

Bekunden Sie Ihr Interesse an der Bewegung durch
die Teilnahme an der 3. Arbeitstagung in Aarau vom

'^^^^eptemb^

wüchse des Papsttums, gegen den Ablaßhandel usf. gerichtet
war. Die Empörung über diesen öffentlichen Skandal war
allgemein, und trotzdem gab es in Italien keine Auflehnung der
gläubigen Massen gegen den Mißbrauch der geistlichen
Amtsgewalt, gegen die Vergewaltigung des christlichen Gedankens.
Burckhardt grübelt vergebens und meint schließlich resigniert:
«Kolossale Ereignisse, wie die Reform des 16. Jahrhunderts,
entziehen sich wohl überhaupt aller geschichtsphilosophi-
schen Deduktion, so klar man auch ihre Notwendigkeit im
großen und ganzen erweisen kann. Die Bewegungen des Geistes,

ihr plötzliches Aufblitzen, ihre Verbreitung, ihr Innehalten
sind und bleiben unseren Augen wenigstens insoweit ein Rätsel,
als wir von den dabei tätigen Kräften immer nur diese und
jene, aber niemals alle kennen.»

So versucht er denn im einzelnen, «diesen und jenen Kräften»

nachzuspüren, um zu einer Art Erklärung zu gelangen
und stellt zunächst fest: «Die Stimmung der höheren und
mittleren Stände gegen die Kirche zur Zeit der Höhe der
Renaissance ist zusammengesetzt aus tiefem, verachtungsvollem
Unwillen, aus Akkomodation an die Hierarchie, insofern sie

auf alle Weise in das äußere Leben verflochten ist und aus
einem Gefühl der Abhängigkeit von den Sakramenten, Weihen
und Segnungen.» Diese widerspruchsvolle Einstellung der
«höheren und mittleren Stände» zur Kirche gab es aber auch in
Deutschland und trotzdem kam es dort zur Reformation, während

der «antihierarchische Unwillen der Italiener» sich
hauptsächlich nur in der Literatur (Dante, Machiaveli, Guicciardini,
Bandello, Franco Sacchelti, Boccaccio u. a.) Luft machte.

Besonders Masuccio nimmt sich kein Blatt vor den Mund;
die ersten zehn seiner fünfzig Novellen sind «in der tiefsten

Entrüstung und mit dem Zweck, dieselbe zu verbreiten,
geschrieben und den vornehmsten Personen, selbst dem König
Ferrante und dem Prinzen Alfonso von Neapel dediziert». Von
herumziehenden Minoritenkonventualen sagt er: «Sie betrügen,

rauben und huren, und wo sie nicht mehr weiter wissen,
stellen sie sich als Heilige und tun Wunder, wobei der eine das

Gewandt von S. Vincenzo, der andere die Schrift S. Bernardino,

ein dritter den Zaum von Capistranos Esel vorzeigt.»
Andere «bestellen sich Helfershelfer, welche scheinbar blind oder

todkrank, durch Berührung des Saumes ihrer Kutte oder der

mitgebrachten Reliquien plötzlich mitten im Volksgewühl
genesen ; dann schreit alles Misericordia man läutet die Glocken

und nimmt lange, feierliche Protokolle auf». «Es kommt vor,
daß ein Mönch auf der Kanzel von einem andern, welcher unter

dem Volke steht, keck als Lügner angeschrien wird; dann

aber fühlt sich der Rufende plötzlich von Besessenheit ergriffen,

worauf ihn der Prediger bekehrt und heilt — alles reine
Komödie. Der Betreffende mit seinem Helfershelfer sammelte

so viel Geld, daß er von einem Kardinal ein Bistum kaufen

konnte, wo beide gemächlich auslebten.»

«Die Nonnen gehören ausschließlich den Mönchen; sobald

sie sich mit Laien abgeben, werden sie eingekerkert und
verfolgt, die andern aber halten mit Mönchen förmlich Hochzeit,
wobei sogar Messen gesungen, Kontrakte aufgesetzt und Speise

und Trank reichlich genossen werden Solche Nonnen
gebären dann entweder niedliche Mönchlein oder sie treiben die

Frucht ab. Und wenn jemand behaupten möchte, dies sei eine



70 DER FREIDENKER Nr. 9

Lüge, so untersuche er die Kloaken der Nonnenklöster, und er
wird darin einen Vorrat von zarten Knöchlein finden, nicht
viel anders als in Bethlehem zu Herodes' Zeiten. Solche und
andere Sachen birgt das Klosterleben. Freilich machen
einander die Mönche es in der Beichte bequem und diktieren ein
Paternoster für Dinge, um derentwillen sie einem Laien alle
Absolution versagen würden gleich einem Ketzer.»

Dies alles war wohlbekannt und es mußte daher — wie
Burckhardt meint — «eine solche Reputation von Weltklerus
und Mönchen bei Unzähligen den Glauben an das Heilige
überhaupt erschüttern». Und dennoch gab es in Italien keine
Reformationsbewegung, nicht einmal zu Sektenbildungen kam es,

wie in anderen Ländern. Um dies zu verstehen, muß man sich

klar machen, was diese Abfallsbewegungen außerhalb Italiens
eigentlich bedeuteten. Diese Sektierer waren nicht etwa der
Religion untreu geworden, sondern sie wollten im Gegenteil
den wahren Christenglauben neu begründen; nach ihrer
Ansicht hatte die Kirclie das Christentum verraten, da sie alle
oben geschilderten Ungeheuerlichkeiten duldete, ja selbst
mitmachte; Rom galt als große «babylonische Hure», die von
Rechts wegen verdiente, wie Korahs Rotte vom Erdboden
vertilgt zu werden. Diese Sektierer wollten das Christentum reinigen

von den Schlacken, die ihm anhafteten; daher ihr Name
«Katharer» (Reiniger), aus dem dann die Bezeichnung «Ketzer»

abgeleitet wurde.

Eigentlich waren aber solche Ketzerbewegungen — nicht nur
in Deutschland — Ausdruck einer sozialen Revolte. Die sich

damals im Zusammenhang mit den gesteigerten Handelsbeziehungen

(Entdeckung Amerikas) ausbreitende Geldwirtschaft
hatte eine wachsende Ausbeutung der Bauern zur Folge. Die
Städte blühten empor und die Grundherren, zu denen auch

die Geistlichkeit zählte, konnten die den leibeigenen Bauern

abgepreßten landwirtschaftlichen Produkte in den Städten
verkaufen, d. h. zu Gelde machen. Früher fand die Ausbeutimg
der Bauern ihre natürliche Grenze — wie Karl Marx einmal

sagt — an den Magenwänden der Grundherren ; mehr als diese

und ihr Troß verzehren konnten, wurde sinngemäß den Bauern
nicht abgenommen. Jetzt aber hatte es einen Sinn, die Ausbeutung

zu steigern, denn dies bedeutete eine Erhöhimg des

Geldeinkommens, d. h. des Wohllebens der Grundherren. Die Bauern

wurden bis auf das Mark ihrer Knochen ausgesogen; in
ihrer Verzweiflung murrten sie nicht gegen Gott, sondern
grübelten nur darüber nach, wohin das Christentum geraten war,
wenn solches unmenschliches Tun der (christlichen) Grund-
herren möglich war. Und in ihrer Einfalt meinten sie, daß es

nur nötig sei, das wahre Christentum wieder herzustellen, die
brüderliche Gemeinschaft aller Kinder Gottes neu zu begründen,

dann werde es keine Ausbeutung mehr auf Erden geben
und das Reich Gottes werde nahe sein.

Das war der tiefere Sinn der Sektenbewegungen; es waren
soziale Bewegungen in religiösem Gewände. Auch Martin
Luther verkündete die «Freiheit des Christenmenschen»; erst

später, als er sich mit den Fürsten gegen die aufrührerischen
Bauern verband, erstarrte der Protestantismus zu einer
staatserhaltenden Kirclie. Warum gab es aber in Italien keine
derartigen Massenbewegungen? Es war doch auch dort genug
Elend unter der Bauernschaft vorhanden. Das ist es eben, was
Burckhardt sich nicht erklären kann und er meint, daß Klerus
und Mönchtum, trotz alledem, an der Gewalt der Tradition
profitierten und den Vorteil genossen, «den alle alten und
mächtigen Dinge von jeher in der Welt gehabt haben»: «Die

Abhängigkeit von Segnungen und Sakramenten versteht

sich bei dem gläubigen Teil des Volkes von selbst; bei den

Emanzipierten bedeutet und bezeugt sie die Stärke der .Jugend¬

eindrücke und die enorme magische Kraft altgewohnter
Symbole. Das Verlangen der Sterbenden — wer er auch sein

mochte — nach priesterlicher Absolution beweist einen Rest

von ^öllenfurcht Die kirchliche Lehre von dem character
indelebilis des Priesters woneben seine Persönlichkeit indifferent

wird, hat so weit Früchte getragen, daß man wirklich den

Priester verabscheuen und doch seine geistlichen Spenden
begehren kann.»

Dies alles gilt doch aber auch für Deutschland, wenn auch

zugegeben sein mag, daß das durchschnittliche Kulturniveau in

Italien damals weit höher lag. Das empfindet auch Burckhardt

und grübelt daher weiter; er mißt eine große Bedeutung
dem Auftreten der berühmten Bußprediger bei, die — wie

Fra Girolamo Savonarola von Ferrara — durch ihre
leidenschaftlichen Worte die Gemüter der Menge aufs tiefste erregten:

«Das ganze übrige Abendland ließ sich von Zeit zu Zeit

durch die Rede heiliger Mönche rühren, allein was wollte dies

heißen neben der periodischen Erschütterung der italienischen
Städte und Landschaften? Der hochmütige Humanismus
kritisierte und höhnte», aber «wenn sie (die Bußprediger) ihre
Stimme erhoben, so dachte man seiner nicht mehr Man

fuhr fort, über gemeine Mönchspredigten mit erdichteten Wundern

und Vorzeigung falscher Reliquien zu lachen und die

echten großen Bußprediger hoch zu achten».

Dagegen läßt sich vom psychologischen Standpunkt aus

nichts sagen, doch auch diese Ueberlegung rechtfertigt nicht
die Ausnahmestellung Italiens in Bezug auf die Reformation.
Gewiß unterscheidet sich der italienische Volkscharakter
wesentlich von jenem in Deutschland: «Der Norden bringt eine

Imitatio Christi hervor, welche im stillen,- anfangs nur in
Klöstern, aber auf Jahrhunderte wirkt; der Süden produziert
Menschen, welche auf Menschen einen kolossalen Eindruck des

Augenblickes machen.» Doch eben, der Augenblick ist flüchtig

und auf die Dauer ist nur das entscheidend, was ständig
auf den Menschen lastet, wie z. B. der oben erwähnte Druck
auf die deutsche Bauernschaft. Das ist jedoch ein sehr
materielles Moment und der Ideologe Burckhardt entschließt sich

schwer, in der Geschichte auch materielle Momente anzuerkennen.

Immerlin gibt er aber schließlich zu: «Jedermann hatte

(in Italien) irgendeinen Verwandten im Priesterrock oder in

der Kutte, irgendeine Aussicht auf Protektion oder künftigen
Gewinn aus dem Schatz der Kirche, und in der Mitte von
Italien saß die römische Kurie, welche ihre Leute bisweilen plötzlich

reich machte.»
Das ist noch nicht die ganze Wahrheit, aber man kommt doch

der Lösung des Rätsels etwas näher. Solange Burckhardt nur

mit ideellen Momenten arbeitet, können seine Argumente nichl

überzeugen; jetzt aber steigt er in die materiellen Niederungen

des Lebens hinab und da enthüllt sich uns, wenn wir weiter

denken, der große Unterschied zwischen Italien und

Deutschland. Letzteres war ein relativ armes Land, doch nach

Italien floß der Peterspfennig aus der halben Welt, d. h. am

der ganzen katholischen Welt. Die kunstsinnigen Päpste
verwendeten die ungeheuren Reichtümer, um ein Heer von Künstlern

und Arbeitern zu beschäftigen und gut zu besolden.
Allein der Bau der Peterskirche in Rom verschlang Geldsummen,

die für die damalige Zeit als phantastisch zu bezeichnen waren.

Das gab es natürlich nirgendwo sonst, am wenigsten in Deutschland,

wo wohl auch Kirchen gebaut wurden, doch war der

Kreis der daran Beteiligten relativ klein. In Italien aber parti-



f

Nr. 9 DER FREIDENKER 71

zipierten nicht nur jene Leute an dem Goldregen, den die
Kirche spendete, welche «Verwandte im Priesterrock oder in
der Kutte» hatten, sondern es gab tausend Kanäle, durcli die
der Segen des Geldes bis in die untersten Schichten des Volkes
sickerte.

Der schnöde Mammon war es, der die Stellung der Kirche in
Italien sicherte. Das wird durch ein Zitat aus den Aphorismen
(1529) des Guicciardini, Geschichtsschreiber und vieljähriger
Beamter der mediceischen Päpste bestätigt: «Keinem Menschen

mißfällt mehr als mir der Ehrgeiz, die Habsucht und
die Ausschweifung der Priester Gleichwohl hat meine Stellung

bei mehreren Päpsten mich gezwungen, die Größe
derselben zu wollen, meines eigenen Vorteils wegen. Aber
ohne diese Rücksicht hätte ich Martin Luther geliebt wie mich
selbst, niclit um mich loszumachen von den Gesetzen, welche
das Christentum, so wie es insgemein erklärt und verstanden
wird, uns auferlegt, sondern um diese Schar von Nichtswürdigen

in ihre gebührenden Grenzen gewiesen zu sehen, so daß
sie entweder ohne Laster oder ohne Macht leben müßten.»

Dieser Guicciardini, einer von vielen, bekennt also seine
Sympathie für die Lehren der Reformation, aber um seines «eigenen

Vorteils» willen schweigt er nicht nur, sondern sieht sich

«gezwungen, die Größe derselben (der Päpste) zu wollen».
Wenn derartige Erwägungen bei solchen Leuten überwiegen, die
den «bergeversetzenden Glauben» eines Savorarola und dessen

Nachfolgern als «ein kurioses Phänomen» bezeichnen, dann
darf man sich niclit wundern, wenn die breiten Massen des

Volkes, das noch im tiefsten Aberglauben befangen war, den

man fälschlich als Christentum hinnahm, treu bei der päpstlichen

Stange blieben, denn die Kirche war nicht nur mächtig,
sondern spendete Brot und da gilt in übertragener Bedeutung
der alte, wenn auch wenig gesinnungstüchtige Grundsatz: «Wo
es dir gut geht, da ist dein Vaterland.»

La Deutschland lagen die Verhältnisse aber ganz anders. Der
Abfall vom Katliolizismus bedeutete eine große Ersparnis, denn
das Geld blieb im Lande, wenn man den lästigen Tribut des

Peterspfeunigs kündigte. Und die deutschen Fürsten, die sich
zu Martin Luther bekannten, taten dies auch nicht aus religiösen,

sondern aus sehr materiellen Gründen: ihr Bekenntnis
zum Protestantismus ermöglichte es ihnen, die in diren Ländern

gelegenen katholischen Kirchengüter zu «säkularisieren»,
d. h. sich anzueignen. Fürwahr, die Weltgeschichte wird viel
verständlicher, wenn man jene Frage stellt, die in der
Kriminalistik zur Aufklärung so mancher Verbrechen verholfen hat:
Wer hatte ein Interesse an der betreffenden Tat? H.

Hall und Widerhall

Verfolgung; der >Yis«icn««chaft
durch den argentinischen Katholizismus

Der während der letzten drei oder vier Jahre von der
akademischen Welt Argentiniens geführte «Kampf für die Freiheit»
war gekennzeichnet durch die Entlassung von 2000 Universitätsund

Mittelschulprofessoren. Allgemeine Schätzungen gehen dahin,
daß über die Hälfte des Personals Argentiniens führender B.ldungs-
stätten und Erziehungsinstitute Disziplinarstrafen oder Racheaktionen

zum Opfer gefallen sind, die von den verschiedenen Regierungen

erlassen wurden.
Illustre Persönlichkeiten wurden von den Universitäten

entlassen, an denen sie während mehrerer Jahre gelehrt hatten. Die
letzte Entlassung von Lehrkräften begann vor einigen Monaten. Die
entlassenen Professoren und Lehrer haben nun in Montevideo, der

blühenden Hauptstadt Uruguays, Schutz, Unterkunft und Möglichkeiten

zur Fortsetzung ihrer Studien gefunden. Ebenso gehen viele
Studenten, die nach dem jüngsten «Universitäts»-Streik in Ungnade
gefallen sind, nach der uruguayischen Hauptstadt, um dort ihre
Studien fortzusetzen.

Im Zusammenhang mit diesen Ereignissen begann nun eine neue
Welle der Verfolgung von Professoren und Studenten. Nacht für
Nacht werden ihre Häuser und Wobnungen mit kleinen Bomben
angegriffen und die Türen mit Teer und beleidigenden Aufschriften
verschmiert.

Der gegenwärtige religiöse und politische Kampf geht auf das

Jahr 193U zurück, d. b. auf die Zeit der Revolution General Uri-
burus. Nach der Revolution von 1943 aber verschärfte sich der
Kampf noch mehr. Damals wurde Dr. José Olmedo zum Vertreter
des nationalen Erziehungsrates gewählt. Er war überzeugter Katholik,

und für ihn war sein Glaube der erste Grund zu seiner Existenz.
Der Religionsunterricht, der durch ein Gesetz aus dem Jahre 1884
von den Schulen ausgeschlossen war, wurde wieder eingeführt, und
600 Lehrer, Schulleiter und Inspektoren verloren ihre Stelle. Nach
Olmedos Demission herrschte einige Zeit Ruhe; dann aber kam
Dr. Mordeglia und entfachte die Glut der religiösen Leidenschaft
aufs neue. Zu Beginn des Wahlfeldzuges gegen Ende 1945 standen
die Studenten schon in entschlossener Opposition und Offensive,
was vielen unter ihnen Verfolgung, Gefangenschaft und sogar den
Tod eintrug. Berner Tagwacht, 3. April 1947.

Beinahe zum Lachen
Wie nötig es ist, Zeltplätze zu organisieren, erhellt aus einem

Beispiel, das sich dieses Jahr an Pfingsten abgespielt hat. Es zeigt,
daß wir uns nicht nur der Zeltrowdys und der Uebergriffe des
Staates, sondern gelegentlich auch der Landbesitzer zu erwehren
haben. Hören wir, was uns ein Augenzeuge berichtet:

«. Ich verbrachte die Nacht in Aescli am Hàllwilersee, wo sich
kein offizieller Zeltplatz befindet. Hier herrschte ein wahrer
Wucherkrieg bei den Bodenbesitzern. Es wurde einem z. B. um ein
Zelt aufstellen zu dürfen, bis zu Fr. 20.— (in Worten- zwanzig)
verlangt und wenn man nicht sofort einverstanden war, so stieg
der Preis immer weiter. Hatte man einmal das Zelt aufgeschlagen,
so standen die Besitzer der angrenzenden Grundstücke um einem
herum und lauerten, bis man ein wenig in ihrem Gras herumlief,
um einem weitere 10 Franken zu verlangen. Den Vogel hat aber
sicher der abgeschossen, der den katholischen Zeltlern Fr. 15.—
den Andersgläubigen jedoch Fr. 20.— verlangte. Im Laufe des

Tages stellte sich dann noch heraus, daß er gar nicht der
Besitzer des Bodens war .» H. B.

(Aus: «Camping and Canoe» Nr. 3, Juni 1947, Bern. Verband
Schweiz. Camping Clubs; Verband Schweiz. Faltbootfahrer.)

Ein Schritt, den sie nicht wagt
In der «Kirchlichen Umschau» des «Säemann», Nr. 6, Juni 1947,

6teht auf Seite 46 zu lesen:

«Besonders erwähnt sei noch der Entscheid der Neuenburger
Kircne in der Tauffrage. Einige Pfarrer hatten unter dem Einfluß
gewisser theologischer Anschauungen erklärt, sie könnten nicht
melir die Uebung der Kindertaufe mitmachen und verlangten, daß
die Kircue die Taufe nur derer, die bewußte Glieder der christlichen

Gemeinde sein wollen, einführe. Eine besondere Kommission
der Neueuburger Kirche hat diese Tauffrage, die ja schon je und
je, so auch in der Reformation durch die Wiedertäufer ist
aufgeworfen worden und heute in z. T. recht zahlreichen Gemeinschaften

der Täufer oder Baptisten und andern in obgenanntem
Sinne beantwortet wird, eingehend geprüft. Die Kommission ist
zum Schluß gekommen, die Evangelisch-reformierte Kirche im Kanton

Neuenburg müsse getreu einer Ueberlieferung, die bis in
apostolische Zeit hinaufreiche und getreu der Lehre der Reformatoren

de3 16. Jahrhunderts, erklären: 1. Die Kindertaufe ist dem

Bihelwort des Neuen Testaments nicht zuwider, vielmehr entspricht
sie durchaus seinem Geist. Daher bestreitet die Kirche grundsätzlich

weder die Gültigkeit noch die Uebung der Kindertaufe.
Uebrigens kennt sie im Zusammenhang mit der Kindertaufe den
reformierten Brauch der Konfirmation. 2. Läßt die Neuenburger Kirche
freilich auch die Erwachsenentaufe zu, von der gewiß im Neuen
Testament die Rede ist. 3. Die Kirche erwartet daher von ihren


	Warum gab es in Italien keine Reformation?

