Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 30 (1947)

Heft: 6

Artikel: Gedanken eines Laien zu den philosophischen Problemen unserer Zeit
Autor: Wanner, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409745

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

46 DER FREIDENKER

Nr. 6

will mir scheinen, es handle sich hier um Erkennungsmarken
der Gesinnung.

Uebrigens stehen auch die Lautsprecher aus der fascistischen
Aera immer noch da. Auf einem Hausdach an der Via dei Fori
Imperiali, wie die Via del Impero sinnig umgetauft wurde,
gleich deren acht, gegeniiber deren vier. Man weil3 doch eben
nie, ob man sie in absehbarer Zeit nicht doch wieder verwen-
den kénnen wird.

Wie man mit zunehmendem Alter abgebriiht wird! Vor drei-
Big Jahren stand ich auf dem Palatin. «Jahrtausende schauen
auf dich hernieder!» ging es mir als Hochgefiihl durch die aller
Romantik aufgeschlossene Seele.

Heute stehe ich wieder auf dem Palatin. «Genau so viele
Jahrtausende schauen . auf Biimpliz oder Niedergerlafingen
oder Kiigeliswinden oder sonst ein unromantisches Kaff her-
nieder, und niemand macht deswegen ein grofles Geschrei.»

Im Stadtplan sind so ziemlich alle Gemicher im Haus der
Vestalinnen im Forum Romanum eingezeichnet und er weil3
genau anzugeben, welchen Zwecken sie dienten. Nur iiber etwas
schweigt er sich aus. Und ich frage mich: «Wo zum Teufel
hatten denn die alten Rémer ihre sanitiren Einrichtungen??»

So abgebriiht wird der Mensch mit zunehmendem Alter.

*

Es gibt in Ttalien gar keinen Schwarzhandel. Das heiBit, er
ist legal. Und ich vermute sehr, die Regierung will damit das
Arbeitslosenproblem lsen. Denn wenn in Rom allein Zehn:
tausende auf der Strafle Zigaretten und alles Erdenkliche feil-
bieten, das sich doch ebensogut in den Liden verkaufen lie3e,
so sieht das verdidchtig nach kiinstlicher Arbeitsbeschaffung
aus. Die Leute sind beschiftigt, basta. Uebrigens ist das An-
gebot an Zigaretten, auch solche schweizerischer Herkunft,
viel grofler als die Nachfrage und driickt schon spiirbar auf die
Preise. Und wir phantasievollen Hirtenknaben glauben ...

(SchluB} folgt.)

Gedanken eines Laien zu den
philosophischen Problemen unserer Zeit

Da die Freidenkerbewegung .eng mit der Philesophie und
ihren Problemen verkniipft ist, mag es angezeigt erscheinen,
hier in Kiirze auf die philosophischen Strémungen der Gegen-
wart hinzuweisen. Anlaf} zu den nachfolgenden Betrachtungen
gab mir der vom 15.--20. November 1946 in Rom stattgefun-
dene internationale philosophische Kongrefi, iiber den in der
Februarnummer der «Neuen Schweizer Rundschau» ein Be-
richt veroffentlicht wurde. Aus den Verhandiungen dieses IKon-
gresses, der zwar verschieden bheurteilt und bewertet ist, kann
geschlossen werden, daf3 sich heute viele Philosophen neue
Wege in die Zukunft zu bahnen suchen. Es diirfte sich damit
auch unsere Bewegung vor Perspektiven gestellt sehen, iiber
die zu diskutieren wir kaum Umgang nehmen kénnen.

In der marxistischen Philosophie begegnen wir ciner der be-
kanntesten Thesen Marxens: «Die Philosophen haben die Welt
nur verschieden interpretiert, es kommit aber darauf an, sie zu
verdndern.» Wer michte ernsthaft leugnen, daf in diesem Satz
eine groBle Wahrheit enthalten ist? Die Grofizahl der Philo-
sophen,vorabdieSchulphilosophen, die theologisierenden Philo-
sophen und die philosophierenden Theologen haben es ver-

sdumt, zu lebenswichtigen Problemen eindeutig Stellung zu be-
ziehen. Sowohl die atheistische als die offizielle Philosophie
haben sich in ihrem Kampf und in ihrem Zielstreben wenig
oder gar nicht nach jenen Gesichtspunkten ausgerichtet, welche
die Welt wirklich zu verindern und ihre griofiten Uebel und
Ungerechtigkeiten an den Wurzeln zu fassen vermocht hitten.

Erfreulicherweise sind nun, vorwiegend im Ausland, An-
zeichen dafiir vorhanden, daf} viele der zeitgenossischen Philo-
sophen die Unzulinglichkeit und Unhaltbarkeit ihres bisheri-
gen Standpunktes erfassen und zugeben. An dem eingangs er-
wihnten Kongrel haben siebzehn Linder teilgenommen. Ob
auch die Schweiz vertreten war, geht aus dem von Ernesto
Grassi, Professor an der Universitit Rom und Sekretir der Aus
landsabteilung des «Istituto di studi filosofici» verfaf3ten Be-
richt nicht hervor*. Grassi orientiert in groben Ziigen iiber die
am Kongref3 behandelten Hauptthemen: «Der historische Ma-
terialismus» und «Der Existentialismus». Von zwei interessan-
ten Erscheinungen berichtet Grassi ebenfalls, ndmlich iiber die
rege Teilnahme von Seite des Publikums. Es wurden neunhun-
dert Einladungen verschickt; es dringte sich aber eine solche
Menge nicht eingeladener Zuhérer vor den Haupteingang des
Senats, daf3 die Polizei einschreiten muflte und daf3 man sich
fragte, ob alle Italiener Philosophen geworden seien. «Die.zweite
vollig neue Tatsache besteht wohl darin», so fithrt Grassi wei-
ter aus, «daBl in den Rdumen des Vatikans der Papst einem
Teil der Kongrefiteilnehmer (es werden vor allem die christ-
lichen Existentialisten gewesen sein), eine dreiviertelstiindige
Rede iiber Existentialphilosophie hielt, worin er sich iiber be-
stimmte existentialistische Richtungen sehr streng und voller
Besorgnis duBlerte.»

Ueber das, was unter Existentialphilosophie zu verstehen ist,
kann hier nur andeutungsweise elwas gesagt werden. Die sich
interessierenden Leser verweise ich auf Heft 2/1946 der Samm-
lung «Wissen und Wahrheits> (Verlag Hans Huber, Bern). In
einer Abhandlung nimmt dort Dr. Ernst HaenBler Stellung
besonders zur Existentialphilosophie des Philosophieprofessors
Heinrich Barth in Basel. Auch im «Freidenker» Nr. 4/1947 fin-
det sich aus der Hand unseres Gesinnungsfreundes Prof. Hart-
wig ein die Existentialphilosophie beriihrender Beitrag (Siehe
Artikel «Ein metaphysisches Nirwanay.)

Eingefithrt wurde die Existentialphilosophie vom Diinen
Kierkegaard (1813—1855), wieder aufgenommen und verwelt-
licht von Karl Jaspers und Martin Heidegger. Es gibt zwei Ar-
ten von Existentialisten: auf der einen Seite stehen die Chri-
sten (Kierkegaard, Jaspers, Gabriel Marcel, dieser katholischer
Konfession, iibrigens auch Referent am Kongref$ in Rom), auf
der andern Seite die atheistischen Existentialisten, zu denen
Heidegger und der als Kommunist geltende, gerade in unserer
Zeit viel genannte und diskutierte Franzose Jean Paul Sartre
gehort. Es ist bezeichnend, daB3 die Existentialphilosophie so-
zusagen an der Schwelle der nazistischen Aera in Deutschland
hervorgebracht, oder besser gesagt, wiederbelebt wurde, die
man als die Philosophie des Nichts bezeichnet und die von
Hermann Rauschning die Philosophie des Nihilismus genannt
wurde. Die Existentialphilosophie wird nicht selten auch in
Parallele gestellt mit den philosophischen Ideengingen von
Max Stirner, dessen Grundhaltung auf dem von ihm geprigten
Satz beruht: «Ich hab’ mein’ Sach auf Nichts gestellt». Auch
in der Philosophie Friedrich Nietzsches ist schlieBlich deren

+ Wie mir indessen von befreundeter Seite mitgeteilt wurde, war
die Schweiz durch Herrn Dr. Landmann aus Basel vertreten.



Nr. 6

DER FREIDENKER 47

nihilistischer und machtpolitischer Charakter im letzten Welt-
krieg praktisch zum Durchbruch gekommen. Das Schicksal des
deutschen Volkes, das wihrend zwei Generationen unter dem
EinfluB des theoretischen Nihilismus stand, offenbart sehr
drastisch, welch verheerende Wirkungen die zerstérenden
Krifte einer auf negativen Gedanken aufgebauten Philosophie

haben koénnen.

Die am Kongref3 in Rom gefiihrten Diskussionen manifestier-
ten die Gegensiitze und die Fiille der Gegenwartsprobleme sehr
klar. Das Aufkommen der Existentialphilosophie einerseits und

des Marxismus anderseits wird damit erklirt, daf3 heute das-

denkende Publikum seine geistigen Bediirfnisse auf einem an-
dern Element zu befriedigen sucht. Vom Marxismus schreibt
Grassi: «<Mag man ihn auch bewerten wie man will, dessen
Bedeutung ist nicht mehr in Frage zu stellen: denn der philo-
sophische Marxismus hat sich schon in eine Revolution ver-
wandelt und ist einer der michtigsten Faktoren der Weltpoli-
tik geworden.» Grassi und die Organisatoren des Kongresses
von Rom hiitten es als einen Verrat an den wichtigsten Auf-
gahben der Zeit auffassen miissen, wenn iiber die gewihlten
Themen die Diskussion unterdriickt worden wire. Ob das
abendlidndische Denken einen Beitrag zu diesen aktuellen Pro-
blemen leisten kann und will, dariiber scheinen vielerorts noch
berechtigte Zweifel zu herrschen. In der Schweiz bestehen nach
dieser Richtung schlechte Aussichten, namentlich im Hinblick
auf die Reserviertheit unserer vorwiegend im traditionellen
Denken verhafteten Philosophen und angesichts der geistigen
Trigheit der Groflzahl der politischen Fiihrer.

Wie aus diesen Ausfithrungen hervorgeht, standen am Philo-
sophen-Kongre3 in Rom die Probleme des Marxismus und des
Existentialismus im Brennpunkt der Verhandlungen. In der
Diskussion zeichnete sich der Standpunkt der Gegner der Exi-
stentialphilosophie deutlich ab. Marxisten und Antimarxisten
waren sich darin einig, da3 hauptsdchlich der franzosische
Existentialismus «der Ausdruck einer Reaktion der Philosophie
und der epigonenhafte Ausdruck des Biirgertums sei, das die
eigene geistige Sterilitiit in einem scheinbar philosophischen
Gewand zu verbergen suche: er sei eine Philosophie des Re-
lativismus, der Angst als lezten Ausdruckes einer Zivilisation,
die schon an ihr Ende gelangt ist».

Interessieren diirfte hier auch die Stellungnahme der Wissen-
schafter in SowjetruBBland zur Existentialphilosophie. Nach den
neuesten Berichten wird Jean Paul Sartre von diesen eindeu-
tig abgelehnt. In einer Zeitungsnotiz ist dariiber folgendes zu
lesen: «Seine Werke werden im héchsten Malle als charakte-
ristisch bezeichnet fiir den ideologischen Kampf der Reaktion
gegen die fortschrittlichen Ideen unserer Zeit. Die soziale Funk-
tion der von Sartre geschaffenen Bewegung ist mit einem Tro-
janischen Pferd zu vergleichen, das die Reaktion mitten in die
Reihen der fortschrittlichen Krifte zu bringen gewufit habe.»

Aus dem Bericht Grassis kann geschlossen werden, daf3 die
Auseinandersetzungen wohl leidenschaftlich waren, aber doch
auf einem hohen Niveau standen. Es zeigte sich besonders, dal
hier nicht die sogenannten Vulgirmarxisten dasFeld beherrsch-
ten, sondern philosophisch geschulte Denker, die sich bewuf3t
waren, daf3 die Fragen iiber Wesen und Sein des Menschen im
letzten Grunde nicht rein soziologische sind ; diese Fragen miis-
sen vom Marxismus in Angriff genommen und als sein tiefstes
Bediirfnis anerkannt werden. Es wurde dabei auch auf Lenin
hingewiesen, der «die Untrennbarkeit der Skonomischen Fra-
gen und der Begriffe wie Arbeit, Produktion von den philoso-

phischen Problemen des Marxismus immer wieder ausdriick-
lich betonts.

Die Erkenntnis,:dal der Marxismus in erster Linie eine
Denk- und Forschungsmethode darstellt, und daB sein Lehr-
gebiude nicht zu einem die Ahsolutheit in Anspruch nehmen-
des Dogma erstarren darf, wenn seine Thesen schiopferisch und
lebendig sein und bleiben sollen, bricht namentlich bei den
philosophisch orientierten Marxisten immer mehr durch. Da-
mit diirften aber auch die Voraussetzungen geschaffen werden
dafiir, daB sich jene Kreise und Vertreter der Sozialwissen-
schaften und ihrer Grenzgebiete mit dem Marxismus zu be-
schiftigen willens sind, die ihm der Intoleranz und Einseitig-
keit seiner Apologeten wegen bis heute fern standen oder sogar
feindlich gesinnt waren.

Wenn ich etwas ausfithrlich auf diesen Philosophen-Kongref3
eingetreten bin, so deshalb, weil ich damit zeigen wollte, daf
hier in das bisherige Schweigen iiber Marxismus, Kommunis-
mus und Existentialphilosophie eine Bresche geschlagen wurde.
Darin liegt wohl sein groBtes Verdienst und seine eigentliche
Bedeutung fiir die philosophischen Diskussionen der Gegen-
wart und Zukunft. Ob aus den in Rom zutage getretenen Er-
scheinungen von allen Philosophen die notwendigen Schliisse
gezogen werden, diirfte sich schon in den nichsten Jahren er-
weisen, scheint mir aber gerade bei unsern schweizerischen
Verhiltnissen aus bereits angetinten Griinden durchaus zwei-
felhaft zu sein.

Personlich’ hat mich die Lektiire des Berichtes iiber diesen
Kongre3 in meiner Auffassung von der Aufgabe eines moder-
nen Freidenkertums bestiirkt. Seit Jahren vertrete ich die An-
sicht, daB3 der Gesichtskreis unserer Bewegung zu eng gewor-
den sei, und daf} sie sich in Zukunft nicht damit begniigen
konne, nur Atheismus zu verbreiten oder sich mit den Er-
rungenschaften der Aufkldarungsphilosophie, deren Bedeutung
in keiner Weise verkannt werden soll, zufrieden zu geben. Da-
mit will aber nicht gesagt sein, dafl wir uns einer Kritik der
Religionen enthalten oder einem Kampf gegeniiber den kon-
fessionellen Ueberlieferungen, Uebergriffen und Machtansprii-
chen ausweichen. Aber diese Kritik sollte doch mehr im Sinne
einer historischen und psychologischen Betrachtungsweise vor-
genommen werden; den Kampf denke ich mir weniger im
Geiste einer destruktiven Polemik, als auf der Ebene der Wis-
senschaft und des aufbauenden Elementes. Und wenn uns von
Philosophie gesprochen wird, so wiire zu wiinschen, daf3 dabei
weniger mit der Firma «Atheismus» getindelt, als vielmehr ihr
Inhalt unter das Volk gebracht wiirde. (Ich folge hier einem
Gedankengang von Karl Marx, dessen Standpunkt zur Kirche
und Religion nie den geringsten Zweifel aufkommen lieB3.)

Wie oft muBte ich in meinem Leben die Beobachtung ma-
chen, daBB «Pfaffenfresser», Gottesleugner, Wort- und Schein-
radikalinski elendiglich versagten oder feige auswichen, wenn
ernste und entscheidende Probleme und die Forderung einer
grundsitzlichen Stellungnahme und Verhaltensweise an sie
herantraten! Diese «Versager» kompromittierten dann nicht
nur sich selber, sondern auch eine ganze geistige Bewegung,
von der wir hoffen und wiinschen, daB} sie das sichere Funda-
ment zu einer gefestigten und unverriickbaren Lebens- und
Weltanschauung bilde.

Dies alles miissen wir mehr denn je ins Auge fassen, wenn
Philosophie und Freidenkertum aus ihrem Dilemma heraus-
treten und vermehrten EinfluB auf das geistige Leben unserer

Tage und der Zukunft gewinnen wollen. J. Wanner.



	Gedanken eines Laien zu den philosophischen Problemen unserer Zeit

