
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 30 (1947)

Heft: 6

Artikel: Gedanken eines Laien zu den philosophischen Problemen unserer Zeit

Autor: Wanner, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409745

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


46 DER FREIDENKER Nr. 6

wdl mir scheinen, es handle sich hier um Erkennungsmarken
der Gesinnung.

Uebrigens stehen auch die Lautsprecher aus der fascistischen
Aera immer noch da. Auf einem Hausdach an der Via dei Fori
Imperiali, wie die Via del Impero sinnig umgetauft wurde,
gleich deren acht, gegenüber deren vier. Man weiß doch eben

nie, ob man sie in absehbarer Zeit nicht doch wieder verwenden

können wird.

Wie man mit zunehmendem Alter abgebrüht wird Vor dreißig

Jahren stand ich auf dem Palatin. «Jahrtausende schauen
auf dich hernieder » ging es mir als Hochgefühl durch die aller
Romantik aufgeschlossene Seele.

Heute stehe ich wieder auf dem Palatin. «Genau so viele
Jahrtausende schauen auf Bümpliz oder Niedergerlafingen
oder Kügeliswinden oder sonst ein unromantisches Kaff
hernieder, und niemand macht deswegen ein großes Geschrei.»

Im Stadtplan sind so ziemlich alle Gemächer im Haus der
Vestalinnen im Forum Romanum eingezeichnet und er weiß

genau anzugeben, welchen Zwecken sie dienten. Nur über etwas

schweigt er sich aus. Und ich frage mich: «^/o zum Teufel
hatten denn die alten Römer ihre sanitären Einrichtungen? ?»

So abgebrüht wird der Mensch mit zunehmendem Alter.

#

Es gibt in Italien gar keinen Schwarzhandel. Das heißt, er
ist legal. Und ich vermute sehr, die Regierung will damit das

Arbeilslosenproblem lösen. Denn wenn in Rom allein Zehnr
tausende auf der Straße Zigaretten und alles Erdenkliche
feilbieten, das sich doch ebensogut in den Läden verkaufen ließe,
so sieht das verdächtig nach künstlicher Arbeitsbeschaffung
aus. Die Leute sind beschäftigt, basta. Uebrigens ist das

Angebot an Zigaretten, auch solche schweizerischer Herkunft,
viel größer als die Nachfrage und drückt schon spürbar auf die
Preise. Und wir phantasievollen Hirtenknaben glauben

(Schluß folgt.)

Gedanken eines Laien zu den

philosophischen Problemen unserer Zeit
Da die Freidenkerbewegung eng mit der Philosophie und

ihren Problemen verknüpft ist, mag es angezeigt erscheinen,
hier in Kürze auf die philosophischen Strömungen der Gegenwart

hinzuweisen. Anlaß zu den nachfolgenden Betrachtungen
gab mir der vom 15.—20. November 1946 in Rom stattgefundene

internationale philosophische Kongreß, über den in der
Februarnummer der «Neuen Schweizer Rundschau» ein
Bericht veröffentlicht wurde. Aus den Verhandlungen dieses

Kongresses, der zwar verschieden beurteilt und bewertet ist, kann
geschlossen werden, daß sich heute viele Philosophen neue
Wege in die Zukunft zu bahnen suchen. Es dürfte sich damit
auch unsere Bewegung vor Perspektiven gestellt sehen, über
die zu diskutieren wir kaum Umgang nehmen können.

In der marxistischen Philosophie begegnen wir einer der
bekanntesten Thesen Marxens: «Die Philosophen haben die Welt
nur verschieden interpretiert, es kommt aber darauf an, sie zu
verändern.» V,'er möchte ernsthaft leugnen, daß in diesem Satz

eine große Wahrheit enthalten ist? Die Großzahl der
Philosophen, vorab die Schidphilosophen, die theologisierenden
Philosophen und die philosophierenden Theologen haben es ver¬

säumt, zu lebenswichtigen Problemen eindeutig Stellung zu
beziehen. Sowohl die atheistische als die offizielle Philosophie
haben sich in ihrem Kampf und in ihrem Zielstreben wenig
oder gar nicht nach jenen Gesichtspunkten ausgerichtet, welche

die Welt wirklich zu verändern und ihre größten Uebel und

Ungerechtigkeiten an den Wurzeln zu fassen vermocht hätten.

Erfreulicherweise sind nun, vorwiegend im Ausland,
Anzeichen dafür vorhanden, daß viele der zeitgenössischen
Philosophen die Unzulänglichkeit und Unhaltbarkeit ihres bisherigen

Standpunktes erfassen und zugeben. An dem eingangs
erwähnten Kongreß haben siebzehn Länder teilgenommen. Ob

auch die Schweiz vertreten war, geht aus dem von Ernesto

Grassi, Professor an der Universität Rom und Sekretär der
Auslandsabteilung des «Istituto di studi filosofici» verfaßten
Bericht nicht hervor*. Grassi orientiert in groben Zügen über die

am Kongreß behandelten Hauplthemen: «Der historische
Materialismus» und «Der Existentialismus». Von zwei interessanten

Erscheinungen berichtet Grassi ebenfalls, nämlich über die

rege Teilnahme von Seite des Publikums. Es wurden neunhundert

Einladungen verschickt; es drängte sicli aber eine solche

Menge nicht eingeladener Zuhörer vor den Haupteingang des

Senats, daß die Polizei einschreiten mußte und daß man sich

fragte, ob alle Italiener Philosophen geworden seien. «Die.zweite

völlig neue Tatsache besteht wohl darin», so führt Grassi weiter

aus, «daß in den Bäumen des Vatikans der Papst einem

Teil der Kongreßteilnehmer (es werden vor allem die
christlichen Existentialisten gewesen seinl, eine dreiviertelstündige
Rede über Existentialphilosophie hielt, worin er sich über
bestimmte existentialistische Richtungen sehr streng und voller

Reeorgnis äußerte.»

Ueber das, was unter Existentialphilosophie zu verstehen ist,

kamt hier nur andeutungsweise etwas gesagt werden. Die sich

interessierenden Leser verweise ich auf Heft 2/1946 der Sammlung

«Wissen und Wahrheit» (Verlag Hans Huber, Bern). In

einer Abhandlung nimmt dort Dr. Ernst Haenßler Stellung
besonders zur Existentialphilosophie des Philosophieprofessors
Heinrich Barth in Basel. Auch im «Freidenker» Nr. 4/1947
findet sich aus der Hand unseres Gesinnungsfreundes Prof. Hartwig

ein die Existentialphilosophie berührender Beitrag (Siehe

Artikel «Ein metaphysisches Nirwana».)

Eingeführt wurde die Existentialphilosophie vom Dänen

Kierkegaard (1813—1855),- wieder aufgenommen und verweltlicht

von Karl Jaspers und Martin Heidegger. Es gibt zwei
Arten von Existentialisten: auf der einen Seite stehen die Christen

(Kierkegaard, Jaspers, Gabriel Marcel, dieser katholischer
Konfession, übrigens auch Referent am Kongreß in Rom auf

der andern Seite die atheistischen Existentialisten, zu denen

Heidegger und der als Kommunist geltende, gerade in unserer
Zeit viel genannte und diskutierte Franzose Jean Paul Sartre

gehört. Es ist bezeichnend, daß die Existentialphilosophie
sozusagen an der Schwelle der nazistischen Aera in Deutschland

hervorgebracht, oder besser gesagt, wiederbelebt wurde, die

man als die Philosophie des Nichts bezeichnet und die von

Hermann Rauschning die Philosophie des Nihilismus genannt
wurde. Die Existentialphilosophie wird nicht selten auch in

Parallele gestellt mit den philosophischen Ideengängen von

Max Stirner, dessen Grundhaltung auf dem von ihm geprägten
Satz beruht: «Ich hab' mein' Sach auf Nichts gestellt». Auch

in der Philosophie Friedrich Nietzsches ist schließlich deren

* Wie mir indessen von befreundeter Seite mitgeteilt wurde, war
die Schweiz durch Herrn Dr. Landmann aus Basel vertreten.



Nr. 6 DER FREIDENKER 47

nihilistischer und machtpolitischer Charakter im letzten Weltkrieg

praktisch zum Durchbruch gekommen. Das Schicksal des

deutschen Volkes, das während zwei Generationen unter dem
Einfluß des theoretischen Nihilismus stand, offenbart sehr
drastisch, welch verheerende Wirkungen die zerstörenden
Kräfte einer auf negativen Gedanken aufgebauten Philosophie
haben können.

Die am Kongreß in Rom geführten Diskussionen manifestierten

die Gegensätze und die Fülle der Gegenwartsprobleme sehr
klar. Das Aufkommen der Existentialphilosophie einerseits und
des Marxismus anderseits wird damit erklärt, daß heute das-

denkende Publikum seine geistigen Bedürfnisse auf einem
andern Element zu befriedigen sucht. Vom Marxismus schreibt
Grassi: «Mag man ihn auch bewerten wie man will, dessen

Bedeutung ist nicht mehr in Frage zu stellen: denn der
philosophische Marxismus hat sich schon in eine Revolution
verwandelt und ist einer der mächtigsten Faktoren der Weltpolitik

geworden.» Grassi und die Organisatoren des Kongresses
von Rom hätten es als einen Verrat an den wichtigsten
Aufgaben der Zeit auffassen müssen, wenn über die gewählten
Themen die Diskussion unterdrückt worden wäre. Ob das

abendländische Denken einen Beitrag zu diesen aktuellen
Problemen leisten kann und will, darüber scheinen vielerorts noch

berechtigte Zweifel zu herrschen. In der Schweiz bestehen nach
dieser Richtung schlechte Aussichten, namentlich im Hinblick
auf die Reserviertheit unserer vorwiegend im traditionellen
Denken verhafteten Philosophen und angesichts der geistigen
Trägheit der Großzahl der politischen Führer.

Wie aus diesen Ausführungen hervorgeht, standen am
Philosophen-Kongreß in Rom die Probleme des Marxismus und des

Existentialismus im Brennpunkt der Verhandlungen. In der
Diskussion zeichnete sich der Standpunkt der Gegner der
Existentialphilosophie deutlich ab. Marxisten und Antimarxisteu
waren sich darin einig, daß hauptsächlich der französische
Existentialismus «der Ausdruck einer Beaktion der Philosophie
und der epigonenhafte Ausdruck des Bürgertums sei, das die

eigene geistige Sterilität in einem scheinbar pliilosophischen
Gewand zu verbergen suche; er sei eine Philosophie des

Relativismus, der Angst als lezten Ausdruckes einer Zivilisation,
die schon an ihr Ende gelangt ist».

Interessieren dürfte hier auch die Stellungnahme der Wissenschaf

1er in Sowjetrußland zur Existentialphilosophie. Nach den

neuesten Berichten wird Jean Paul Sartre von diesen eindeutig

abgelehnt. In einer Zeitungsnotiz ist darüber folgendes zu
lesen : «Seine Werke werden im höchsten Maße als charakteristisch

bezeichnet für den ideologischen Kampf der Reaktion

gegen die fortschrittlichen Ideen unserer Zeit. Die soziale Funktion

der von Sartre geschaffenen Bewegung ist mit einem
Trojanischen Pferd zu vergleichen, das die Reaktion mitten in die
Redien der fortschrittlichen Kräfte zu bringen gewußt habe.»

Aus dem Bericht Grassis kann geschlossen werden, daß die
Auseinandersetzungen wohl leidenschaftlich waren, aber doch
auf einem hohen Niveau standen. Es zeigte sich besonders, daß
hier nicht die sogenannten Vulgärmarxisten das Feld beherrschten,

sondern philosophisch geschulte Denker, die sich bewußt

waren, daß die Fragen über Wesen und Sein des Menschen im
letzten Grunde nicht rein soziologische sind; diese Fragen müssen

vom Marxismus in Angriff genommen und als sein tiefstes
Bedürfnis anerkannt werden. Es wurde dabei auch auf Lenin
hingewiesen, der «die Untrennbarkeit der ökonomischen Fragen

und der Begriffe wie Arbeit, Produktion von den philoso¬

phischen Problemen des Marxismus immer wieder ausdrücklich

betont».

Die Erkenntnis, daß der Marxismus in erster Linie eine
Denk- und Forschungsmethode darstellt, und daß sein
Lehrgebäude nicht zu einem die Absolutheit in Anspruch nehmendes

Dogma erstarren darf, wenn seine Thesen schöpferisch und
lebendig sein und bleiben sollen, bricht namentlich bei den
philosophisch orientierten Marxisten immer mehr durch.
Damit dürften aber auch die Voraussetzungen geschaffen werden
dafür, daß sich jene Kreise und Vertreter der Sozialwissenschaften

und ihrer Grenzgebiete mit dem Marxismus zu
beschäftigen willens sind, die ihm der Intoleranz und Einseitigkeit

seiner Apologeten wegen bis heute fern standen oder sogar
feindlich gesinnt waren.

Wenn ich etwas ausführlich auf diesen Philosophen-Kongreß
eingetreten bin, so deshalb, weil ich damit zeigen wollte, daß
hier in das bisherige Schweigen über Marxismus, Kommunismus

und Existentialphilosophie eine Bresche geschlagen wurde.
Darin liegt wohl sein größtes Verdienst und seine eigentliche
Bedeutung für die philosophischen Diskussionen der Gegenwart

und Zukunft. Ob aus den in Rom zutage getretenen
Erscheinungen von allen Philosophen die notwendigen Schlüsse

gezogen werden, dürfte sich schon in den nächsten Jahren
erweisen, scheint mir aber gerade bei unsern schweizerischen
Verhältnissen aus bereits angetönten Gründen durchaus
zweifelhaft zu sein.

Persönlich' hat mich die Lektüre des Berichtes über diesen

Kongreß in meiner Auffassung von der Aufgabe eines modernen

Freidenkertums bestärkt. Seit Jahren vertrete ich die
Ansicht, daß der Gesichtskreis unserer Bewegung zu eng geworden

sei, und daß sie sich in Zukunft nicht damit begnügen
könne, nur Atheismus zu verbreiten oder sich mit den

Errungenschaften der Aufklärungsphilosophie, deren Bedeutung
in keiner Weise verkannt werden soll, zufrieden zu geben.
Damit will aber nicht gesagt sein, daß wir uns einer Kritik der

Religionen enthalten oder einem Kampf gegenüber den
konfessionellen Ueberlieferungen, Uebergriffen und Machtansprüchen

ausweichen. Aber diese Kritik sollte doch mehr im Sinne

einer historischen und psychologischen Betrachtungsweise

vorgenommen werden; den Kampf denke ich mir weniger im
Geiste einer destruktiven Polemik, als auf der Ebene der
Wissenschaft und des aufbauenden Elementes. Und wenn uns von
Philosophie gesprochen wird, so wäre zu wünschen, daß dabei

weniger mit der Firma «Atheismus» getändelt, als vielmehr ihr
Inhalt unter das Volk gebracht würde. (Ich folge hier einem

Gedankengang von Karl Marx, dessen Standpunkt zur Kirche
und Religion nie den geringsten Zweifel aufkommen ließ.)

Wie oft mußte ich in meinem Leben die Beobachtung
machen, daß «Pfaffenfresser», Gottesleugner, Wort- und
Scheinradikalinski elendiglich versagten oder feige auswichen, wenn
ernste und entscheidende Probleme und die Forderung einer

grundsätzlichen Stellungnahme und Verhaltensweise an sie

herantraten! Diese «Versager» kompromittierten dann nicht

nur sich selber, sondern auch eine ganze geistige Bewegung,

von der wir hoffen und wünschen, daß sie das sichere Fundament

zu einer gefestigten und unverrückbaren Lebens- und

Weltanschauung bilde.

Dies alles müssen wir mehr denn je ins Auge fassen, wenn
Philosophie und Freidenkertum aus ihrem Dilemma heraustreten

und vermehrten Einfluß auf das geistige Leben unserer
Tage und der Zukunft gewinnen wollen. J. Wanner.


	Gedanken eines Laien zu den philosophischen Problemen unserer Zeit

