Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 29 (1946)

Heft: 2

Artikel: Der politische Katholizismus

Autor: K.B.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409623

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER FREIDENKER 13

Am 12. Januar d. J. jihrte sich zum 200. Male der Geburts-
tag des groflen schweizerischen Pidagogen Heinrich Pestalozzi,
an dessen erzieherische Grundsitze die moderne Pidagogik an-
kniipft. Im Jahre 1800 griindete er eine Erziehungsanstalt in
Burgdorf, 1807 eine zweite in Iferten; an diesen Schulen ver-
wirklichte er in der Praxis jene pidagogischen Grundsitze, die
er in seinen Schriften «Lienhard und Gertrud» (1781—87)
und «Wie Gertrud ihre Kinder lehrt» (1801) verkiindet hatte.
Er strebte an: die harmonische Ausbildung aller im Kinde
vorhandenen Anlagen nach der physischen, sittlichen und in-
tellektuellen Seite. Mit dem Unterricht allein ist es nicht ge-
tan, denn dieser fithrt nur zu Wissen und Kénnen, Erziehung
aber hat die Einordnung des heranwachsenden Menschen in
die soziale Gemeinschaft im Auge. Wenn Pestalozzi fiir Natur-
gemiiBheit und Anschaulichkeit im Unterricht, sowie fiir die
Selbsttiitigkeit des Schiilers plddiert, so hat dies scheinbar
nichts mit Erziehung zu tun und doch sind in jedem Unter-
richt, sofern derselbe sich von Drillmethoden freihilt, erzieh-
liche Momente enthalten, denn neben der Anleitung und der
Unterweisung im Studium wird gleichzeitig die Erziehung zur
Gewissenhaftigkeit, zur Piinktlichkeit, Reinlichkeit (auch im
Denken), Ordnungsliebe usf. gepflegt. Besonders die Selbst-
titigkeit der Schulkinder ist von ausschlaggebender Bedeutung
fir deren Charakterbildung. .An diesen Gedanken kniipft die
moderne Arbeitsschule an, deren Ausbau sich auf neuere ex-
perimental-psychologische Forschungen stiitzt (Psychotechnik).

So wirkt Pestalozzi — direkt und indirekt — mit seinen
piidagogischen Bestrebungen bis auf unsere Zeit fort, ja, man
mul} sagen, daf} viele seiner Forderungen bis heute nicht ver-
wirklicht sind. Das liegt nicht an ihm und auch nicht etwa an
der mangelnden Einsicht seiner Nachfolger, sondern an har-
ten sozialpolitischen Tatsachen. Die osterreichische Kaiserin
Maria Theresia sprach es offen aus: «Die Schule ist ein Politi-
kum.» Und ihr Gegenspieler Friedrich der GroBe hat den glei-
chen Gedanken riicksichtslos in die Tat umgesetzt; er, der «auf-
geklirte» Despot, war sehr gegen eine Aufklirung seiner Un-
tertanen und er verfiigte, dal in der Volksschule nur «ein
Bisgen Lesen und Schreibens gelehrt werde. Er hat sogar ver-
raten, warum er dem «Racker» Volk eine weitergehende Schul-
bildung vorenthalten wissen wollte: «Wenn meine Soldaten
zu denken anfingen, dann bliebe keiner in den Reihen.» Daher
mufite man verhindern, daB die Soldaten — und nicht nur
diese — zu denken anfingen, und das erreicht man am besten
durch eine mangelhafte Schulbildung. So blieb denn alles Ge-
dankengut der groBen Volksschulpidagogen, die im Geiste
Pestalozzis zu wirken suchten, Utopie und die ganze Pidagogik
wurde zu einer «Wissenschaft der schonen Worte».

74@ {'cinnetung an eétd/(}}}i

Wenn sich trotz alledem eine Modernisierung des Schul-
wesens durchsetzte, so ist dies auf die allgemeine wirtschaft-
liche Entwicklung zuriickzufiihren, die einen unerhérten Auf-
stieg der Technik zur Folge hatte. Denn zur Bedienung der
hochkomplizierten maschinellen Einrichtungen der modernen
industriellen Betriebe kann man keine Arbeiter brauchen, die
nur «ein Bisgen Lesen und Schreiben» gelernt haben. Sogar in
der Landwirtschaft kommt man heute nicht mehr mit einigen
wenigen Handgriffen aus, da der technische Fortschritt auch
hier einen griindlichen Wandel geschaffen hat; T_raktoren,
Mihe- und Sdemaschinen stellen an den Landarbeiter ganz
andere Anforderungen, als dies vor kurzem noch der Fall war.
Ja, man kann sagen, daB heute vielfach an den Landarbeiter
hohere Anspriiche in intellektueller Hinsicht gestellt werden
als an jene Industriearbeiter, die infolge der fortschreitenden
Rationalisierung der Produktion und Mechanisierung der Be-
triebe (Taylorsystem) zu lebendigen Automaten degradiert
werden.

Der Erziehungsgedanke Pestalozzis weist jedoch noch immer
in eine ferne Zukunft. Denn eine menschliche Gemeinschaft
kann es erst dann geben, wenn die letzten Schranken zwischen
Mensch und Mensch fallen, d. h. wenn eine die ganze Erde um-
fassende Einheit alles dessen, was Menschenantlitz trigt, vor-
handen sein wird. Dann erst wird sich das piddagogische Ideal
Pestalozzis verwirklichen lassen: Das Recht eines jeden Men-

schen auf die beste Erziehung! Th. Hartwig (Briinn).

Der politische Katholizismus

Die romisch-katholische Kirche vertritt vollkommen ein-
deutig den Standpunkt, sie habe als von Gott eingesetzte
Rechtsgewalt ein «ilteres» (michtigeres) Recht zu vertreten
als irgend ein politischer Staat. Kirchliches Recht bricht jeder-
zeit minderes staatliches Recht, romisches Kirchenrecht bricht
eidgendssisches Bundesrecht, dies ist der theoretisch eindeutige
Standpunkt der réomischen Kirche. Dabei versteht es sich von
selbst, daB3 es fiir die Kirche und ihre Organe nicht immer
opportun ist, ihren grundsitzlichen Standpunkt als propagan-
distischen Aushingeschild zu benutzen. Greift man indessen zu
den kirchlichen Gesetzen, so st6t man auf Dinge, von denen
man nur bedauern kann, daf} sie nicht im staatshiirgerlichen
Unterricht erldutert werden. :

Wie vielen Schweizern ist es z. B. bekannt, da3 die katho-
lische Kirche aus der Vollmacht ihres géttlichen Auftrages das
Recht und die Pflicht fiir sich in Anspruch nimmt, jeden ein-
zelnen Schweizer und jede einzelne Schweizerin in den Schof3
der katholischen Kirche zu treiben? Die rémische Kirche als



14 DER FREIDENKER

Nr. 2

personliche «Stiftung» Gottes stellt diesen Auftrag in ihrem
Gesetzbuch in dem folgenden Rechtssatz fest (Canon 1322, § 2
CJC): «Die Kirche hat unabhingig von jeder staatlichen Ge-
walt das Recht und die Pflicht, die evangelische Lehre allen
Vilkern zu lehren: diese aber gehérig kennen zu lernen und
sich der wahren Kirche Gottes anzuschlieBen, sind- alle durch
gottliches Gesetz gehalten.» Mit nackten Worten heif3t das: der
katholischen Kirche ist von Gott die Rechtsgewalt verlichen,
aus allen Schweizern und Schweizerinnen Untertanen des ré-
mischen Papstes zu machen. Unverbliimt sagt daher der kiirz-
lich verstorbene Rechtsprofessor der Freiburger Universitiit,
Ulrich Lampert (in seinem Werk «Kirche und Staat in der
Schweiz», drei Binde, ab 1929): «Auch in der Schweiz ist die
Kirche die dlteste (lies michtigste) rechtlich begriindete In-
stitution.»

Bei der Inanspruchnahme eines héheren kirchlichen Rech-
tes gegeniiber dem minderen Bundesrecht muf} unterschieden
werden zwischen dogmatischer Theorie und kirchlicher Praxis.
Die Geschichte des Verhiltnisses der Papstkirche zu den euro-
péischen Staaten bestand ja immer aus Kompromissen zwi-
schen dem unverinderten Absolutheitsanspruch Roms und der
jeweiligen Stirke oder Schwiiche der Kirchenmacht im Ver-
hiltnis zu den anderen politischen Michten. Es gab Zeiten, da
der Papst mit seinen géttlichen Anspriichen sehr wenig zuriick-
haltend war, z. B. als der Papst Bonifacius VIIL in aller Férm-
lichkeit die Angehorigen des franzisischen Volkes von ihrer
Treue zum franzésischen Konig feierlich entband. Man ver-
suche sich als analogen Vorgang vorzustellen, dal der Papst
des Jahres 1939 das deutsche Volk von der politischen Treue-
verpflichtung gegen Hitler loste! Weil das nicht angingig war,
schlo3 der Papst mit Hitler das bekannte Konkordat.

Zur Abwehr der politischen AnmaBung der Romkirche wurde
in die Verfassungen der modernen Staaten die Garantierung
der Glaubens- und Gewissensfreiheit eingebaut (Art. 49 der
schweiz. Bun(iesverfassung). Aus unserem Art. 49 ergibt sich
fiir die Beurteilung der katholischen Kirche in der Schweiz
das Problem: Vertriigt sich der verfassungsrechtliche Sinn des
srt. 49 BV mit einer Beschrinkung, die ihm von einer dufle-
ren Rechtsgewalt auferlegt wird, die héheren Ranges und mich-
tiger ist als das Bundesrecht der Eidgenossen? Die katholische
Rechtswissenschaft der Freiburger Universitit verbreitet iiber
dieses Problem ihre aufschluflreichen Ansichten. Sie stellt z. B.
dem aargauischen Regierungsrate das Schulzeugnis aus, er leide
an «verkommener» Erkenntnis, wenn sich der aargauische Re-
gierungsrat auf die Bundesverfassung stiitzt. Die Aargauer Re-
gierung hatte in einem Bericht an den aargauischen Groflen
Rat behauptet: der religiose Glaube beruhe vornehmlich auf
der Ueberlieferung und auf der Trigheit des Denkens, weil es
bequemer sei, ein fertiges Dogma anzumelden, als mit sich selber
(durch freies Denken) dariiber ins klare zu kommen. — Diese
Ansicht der Aargauer Regierung aber wurde von den schwei-
zerischen Bischofen in einer Denkschrift als Zeugnis einer
«verkommenen» Erkenntnis bezeichnet, wie Prof. Lampert mit
Befriedigung feststellt (Bd. I, S. 162, veroffentlicht im Jahre
1929). Es ist ja auch ganz einleuchtend, daB3 es vom Stand-
punkt des Herrschaftsanspruches der Romkirche eine vorbe-
haltlose Respektierung des Art. 49 der BV nicht geben kann.
So deutlich wie méoglich verkiindet dies Prof. Lampert: »Es
gibt keine Glaubensfreiheit im Sinne eines Gegensatzes zur
Glaubensverpflichtung.» Denn eine echte Glaubensfreiheit
wiirde, nach der Erlduterung des Prof. Lampert, jede auller
der einzelpersonlichen Entscheidung gelegene Autoriticr in

Sachen der Religion leugnen, und dies wiire eben gegen die
von Gott der katholischen Kirche verliechene Rechtsgewalt.

Es ist klar, daB der verfassungsrechtliche Sinn des Art. 49
unserer schweizerischen Bundesverfassung («Die Glaubens- und
Gewissensfreiheit ist unverletzlich») fragwiirdig wird, wenn es
in der Schweiz nicht eine, sondern zwei einander konkurren.
zierende Rechtsgewalten gibt. Im Jahre 1921 sah sich der Bun-
desrat veranlaflt, den in der Bundesverfassung stipulierten
Sinn der Glaubensfreiheit zu bekriftigen durch eine eindeutige
Grenzziehung zwischen dem allein maBgeblichen Bundesrecht
und dem angemaBten Recht der Kirche. Zur Beurteilung stand
die Frage, ob die katholische Kirche, kraft gottlicher Beauf-
tragung, in der Eidgenossenschaft das Recht habe, alle Schwei-
zer und Schweizerinnen auf das «gottliche Gesetz» zu ver-
pflichten, das den Anschluf an die katholische Kirche befichlt.
Die Stellungnahme des Bundesrates ist enthalten in seinem
Bericht an die Bundesversammlung iiber die Motionen Knell-
wolf und Daucourt vom 4. April 1921 (Schweizerisches Bundes-
blatt 1921, I, S. 567). Der schweizerische Bundesrat erklirt in
der genannten Botschaft den Anspruch der katholischen Kirche
als einen Versto3 gegen die in Art. 49 BV garantierte Glau-
bensfreiheit.

"Und Herr Prof. Lampert als Rechtsgelehrter der Universi-
tit Freiburg erklirt zu diesem Entscheide des Bundesrates mit
gespielter Harmlosigkeit: «Wenn der schweizerische Bundesrat
diesen Canon (vgl. den oben angefiihrten Canon 1322) an-
fithrt im Sinne eines VerstoBes gegen die im Art. 49 der BV
garantierten Glaubensfreiheit, so iibersieht er, da3 die Kirche
sich keinem Andersgldubigen gegen seinen Willen aufdriingt.
Das Recht der religiosen Propaganda mit erlaubten Mitteln ist
aber anerkannt.» Zu diesem Argument des Prof. Lampert
kénnte man bemerken: In der deutschen Weimar-Republik
war das Recht der Propaganda rechtlich anerkannt. Hitler hat
sich keinem Andersgliubigen aufgedriingt, die Propaganda
sorgte dafiir, daB alle freiwillig an Adolf Hitler glaubten.

K.B.

Das nennen sie Seelsorge!

Im Fall Hoffmann wegen MiBhandlung eines Ausland-
schweizerkindes, der am 12. Januar im Schlofl Thun zur ge-
richtlichen Verhandlung kam (siehe eingehender Bericht in
der «Nation», Nr. 2, vom 16. Januar 1946, S. 14) trat als soge-
nannter «Entlastungszeuge» der katholische Jugendseelsorger
von Thun, Vikar Gétschi, auf. Nachdem der wissenschaftliche
Experte in der Angelegenheit, Prof. Dr. A. Weber von der
Kinderbeobachtungsstation Waldau-Bern, festgestellt hatte,
«ein Geistlicher sei nicht unbedingt ein Psychologe», zerstreut
der famose Seelsorger alle Bedenken durch die kiihne Behaup-
tung: «Wenn jemand Kinder versteht, so sicher ein katholi-
scher Priester.»

Vikar Gotschi, der vom angeklagten Hoffmann unrechtmiBig
Einsicht in die Akten erhielt und sich, um «dem Recht Geniige
tun» zu konnen, dem Gericht als Entlastungzeuge meldete, hat
nicht nur die Handlungen, bzw. MiBhandlungen des Herrn
Hoffmann zu rechtfertigen versucht. Er verstieg sich bei seiner
Mohrenwische und in seinem heiligen Eifer noch zu einem
beachtenswerten Gestindnis, das auf die katholischen Erzie-
hungsmethoden und auf die Seelsorge der Schwarzrécke ein
grelles Licht wirft. Wir erteilen, zitiert nach der «Nation», das

Wort Vikar Gotschi:



	Der politische Katholizismus

