
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 29 (1946)

Heft: 2

Artikel: Der politische Katholizismus

Autor: K.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 2 DER FREIDENKER 13

Am 12. Januar d. J. jährte sich zum 200. Male der Geburtstag

des großen schweizerischen Pädagogen Heinrich Pestalozzi,

an dessen erzieherische Grundsätze die moderne Pädagogik
anknüpft. Im Jahre 1800 gründete er eine Erziehungsanstalt in
Burgdorf, 1807 eine zweite in Iferten; an diesen Schulen
verwirklichte er in der Praxis jene pädagogischen Grundsätze, die
er in seinen Schriften «Lienhard und Gertrud» (1781—87)
und «Wie Gertrud ihre Kinder lehrt» (1801) verkündet halte.
Er strebte an: die harmonische Ausbildung aller im Kinde
vorhandenen Anlagen nach der physischen, sittlichen und
intellektuellen Seite. Mit dem Unterricht allein ist es nicht
getan, denn dieser führt nur zu Wissen und Können, Erziehung
aber hat die Einordnung des heranwachsenden Menschen in
die soziale Gemeinschaft im Auge. Wenn Pestalozzi für
Naturgemäßheit und Anschaulichkeit im Unterricht, sowie für die

Selbsttätigkeit des Schülers plädiert, so hat dies scheinbar
nichts mit Erziehung zu tun und doch sind in jedem Unterricht,

sofern derselbe sich von Drillmethoden freihält, erziehliche

Momente enthalten, denn neben der Anleitung und der

Unterweisung im Studium wird gleichzeitig die Erziehung zur
Gewissenhaftigkeit, zur Pünktlichkeit, Reinlichkeit (auch im
Denken), Ordnungsliebe usf. gepflegt. Besonders die
Selbsttätigkeit der Schulkinder ist von ausschlaggebender Bedeutung
für deren Charakterbildung. An diesen Gedanken knüpft die
moderne Arbeitsschule an, deren Ausbau sich auf neuere ex-

perimental-psychologische Forschungen stützt (Psychotechnik).
So wirkt Pestalozzi — direkt und indirekt — mit seinen

pädagogischen Bestrebungen bis auf unsere Zeit fort, ja, man
muß sagen, daß viele seiner Forderungen bis heute nicht
verwirklicht sind. Das liegt nicht an ihm und auch nicht etwa an
der mangelnden Einsicht seiner Nachfolger, sondern an harten

sozialpolitischen Tatsachen. Die österreichische Kaiserin
Maria Theresia sprach es offen aus: «Die Schule ist ein Politi-
kum.» Und ihr Gegenspieler Friedrich der Große hat den gleichen

Gedanken rücksichtslos in die Tat umgesetzt; er, der
«aufgeklärte» Despot, war sehr gegen eine Aufklärung seiner
Untertanen und er verfügte, daß in der Volksschule nur «ein
Bisgen Lesen und Schreiben» gelehrt werde. Er hat sogar
verraten, warum er dem «Racker» Volk eine weitergehende
Schulbildung vorenthalten wissen wollte: «Wenn meine Soldaten
zu denken anfingen, dann bliebe keiner in den Reihen.» Daher
mußte man verhindern, daß die Soldaten — und nicht nur
diese — zu denken anfingen, und das erreicht man am besten
durch eine mangelhafte Schulbildung. So blieb denn alles
Gedankengut der großen Volksschulpädagogen, die im Geiste
Pestalozzis zu wirken suchten, Utopie und die ganze Pädagogik
wurde zu einer «Wissenschaft der schönen Worte».

Wenn sich trotz alledem eine Modernisierung des

Schulwesens durchsetzte, so ist dies auf die allgemeine wirtschaftliche

Entwicklung zurückzuführen, die einen unerhörten
Aufstieg der Technik zur Folge hatte. Denn zur Bedienung der

hochkomplizierten maschinellen Einrichtungen der modernen
industriellen Betriebe kann man keine Arbeiter brauchen, die

nur «ein Bisgen Lesen und Schreiben» gelernt haben. Sogar in
der Landwirtschaft kommt man heute niclit mehr mit einigen
wenigen Handgriffen aus, da der technische Fortschritt auch

hier einen gründlichen Wandel geschaffen hat; Traktoren,
Mähe- und Säemaschinen stellen an den Landarbeiter ganz
andere Anforderungen, als dies vor kurzem noch der Fall war.
Ja, man kann sagen, daß heute vielfach an den Landarbeiter
höhere Ansprüche in intellektueller Hinsicht gestellt werden
als an jene Industriearbeiter, die infolge der fortschreitenden
Rationalisierung der Produktion und Mechanisierung der
Betriebe (Taylorsystem) zu lebendigen Automaten degradiert
werden.

Der Erziehungsgedanke Pestalozzis weist jedoch noch immer
in eine ferne Zukunft. Denn eine menschliche Gemeinschaft
kann es erst dann geben, wenn die letzten Schranken zwischen
Mensch und Mensch fallen, d. h. wenn eine die ganze Erde
umfassende Einheit alles dessen, was Menschenantlitz trägt,
vorhanden sein wird. Dann erst wird sich das pädagogische Ideal
Pestalozzis verwirklichen lassen: Das Recht eines jeden
Menschen auf die beste Erziehung! Th. Hartwig (Brünn).

Der politische Katholizismus
Die römisch-katholische Kirclie vertritt vollkommen ehir

deutig den Standpunkt, sie habe als von Gott eingesetzte
Rechtsgewalt ein «älteres» (mächtigeres) Recht zu vertreten
als irgend ein politischer Staat. Kirchliches Recht bricht jederzeit

minderes staatliches Recht, römisches Kirchenrecht bricht
eidgenössisches Bundesrecht, dies ist der theoretisch eindeutige
Standpunkt der römischen Kirche. Dabei versteht es sich von
selbst, daß es für die Kirche und ihre Organe nicht immer
opportun ist, ihren grundsätzlichen Standpunkt als propagandistischen

Aushängeschild zu benutzen. Greift man indessen zu
den kirchlichen Gesetzen, so stößt man auf Dinge, von denen

man nur bedauern kann, daß sie niclit im staatsbürgerlichen
Unterricht erläutert werden.

Wie vielen Schweizern ist es z. B. bekannt, daß die katholische

Kirche aus der Vollmacht ihres göttlichen Auftrages das

Recht und die Pflicht für sich in Anspruch nimmt, jeden
einzelnen Schweizer und jede einzelne Schweizerin in den Schoß
der katholischen Kirche zu treiben? Die römische Kirche als



14 DER FREIDENKER Nr. 2

persönliche «Stiftung» Gottes stellt diesen Auftrag in ihrem
Gesetzbuch in dem folgenden Rechtssatz fest (Canon 1322, § 2

CJC) : «Die Kirche hat unabhängig von jeder staatlichen
Gewalt das Recht und die Pflicht, die evangelische Lehre allen
Völkern zu lehren: diese aber gehörig kennen zu lernen und
sich der wahren Kirche Gottes anzuschließen, sind alle durch
göttliches Gesetz gehalten.» Mit nackten Worten heißt das: der
katholischen Kirche ist von Gott die Rechtsgewalt verliehen,
aus allen Schweizern und Schweizerinnen Untertanen des

römischen Papstes zu machen. Unverblümt sagt daher der kürzlich

verstorbene Rechtsprofessor der Freiburger Universität,
Ulrich Lampert (in seinem Werk «Kirche und Staat in der
Schweiz», drei Bände, ab 1929) : «Auch in der Schweiz ist die
Kirche die älteste (lies mächtigste) rechtlich begründete
Institution.»

Bei der Inanspruchnahme eines höheren kirchlichen Rechtes

gegenüber dem minderen Bundesrecht muß unterschieden
werden zwischen dogmatischer Theorie und kirchlicher Praxis.
Die Geschichte des Verhältnisses der Papstkirche zu den
europäischen Staaten bestand ja immer aus Kompromissen
zwischen dem unveränderten Absolutheitsanspruch Roms und der
jeweiligen Stärke oder Schwäche der Kirchenmacht im
Verhältnis zu den anderen politischen Mächten. Es gab Zeiten, da

der Papst mit seinen göttlichen Ansprüchen sehr wenig
zurückhaltend war, z. B. als der Papst Bonifacius VIII. in aller
Förmlichkeit die Angehörigen des französischen Volkes von ihrer
Treue zum französischen König feierlich entband. Man
versuche sich als analogen Vorgang vorzustellen, daß der Papst
des Jahres 1939 das deutsche Volk von der politischen
Treueverpflichtung gegen Hitler löste! Weil das nicht angängig war,
schloß der Papst mit Hitler das bekannte Konkordat.

Zur Abwehr der politischen Anmaßung der Romkirche wurde
in die Verfassungen der modernen Staaten die Garantierung
der Glaubens- und Gewissensfreiheit eingebaut (Art. 49 der
Schweiz. Bundesverfassung). Aus unserem Art. 49 ergibt sich

für die Beurteilung der katholischen Kirche in der Schweiz
das Problem: Verträgt sich der verfassungsrechtliche Sinn des

Art. 49 BV mit einer Beschränkung, die ihm von einer äußeren

Rechtsgewalt auferlegt wird, die höheren Ranges und mächtiger

ist als das Bundesrecht der Eidgenossen? Die katholische
Rechtswissenschaft der Freiburger Universität verbreitet über
dieses Problem ihre aufschlußreichen Ansichten. Sie stellt z. B.
dem aargauischen Regierungsrate das Schulzeugnis aus, er leide
an «verkommener» Erkenntnis, wenn sich der aargauische
Regierungsrat auf die Bundesverfassung stützt. Die Aargauer
Regierung hatte in einem Bericht an den aargauischen Großen
Rat behauptet: der religiöse Glaube beruhe vornehmlich auf
der Ueberlieferung und auf der Trägheit des Denkens, weil es

bequemer sei, ein fertiges Dogma anzumelden, als mit sich selber

(durch freies Denken) darüber ins klare zu kommen. — Diese

Ansicht der Aargauer Regierung aber wurde von den
schweizerischen Bischöfen in einer Denkschrift als Zeugnis einer
«verkommenen» Erkenntnis bezeichnet, wie Prof. Lampert mit
Befriedigung feststellt (Bd. I, S. 162, veröffentlicht im Jahre
1929). Es ist ja auch ganz einleuchtend, daß es vom Standpunkt

des Herrschaftsanspruches der Romkirche eine
vorbehaltlose Respektierung des Art. 49 der BV nicht geben kann.
So deutlich wie möglich verkündet dies Prof. Lampert: »Es

gibt keine Glaubensfreiheit im Sinne eines Gegensatzes zur
Glaubensverpflichtung.» Denn eine echte Glaubensfreiheit
würde, nach der Erläuterung des Prof. Lampert, jede außer
der einzelpersönlichen Entscheidung gelegene Autorität in

Sachen der Religion leugnen, und dies wäre eben gegen die

von Gott der katholischen Kirche verliehene Rechtsgewalt.
Es ist klar, daß der verfassungsrechtliche Sinn des Art. 49

unserer schweizerischen Bundesverfassung «Die Glaubens- und
GewissensfreUieit ist unverletzlich») fragwürdig wird, wenn es

in der Schweiz nicht eine, sondern zwei einander konkurrenzierende

Rechtsgewalten gibt. Im Jahre 1921 sah sich der
Bundesrat veranlaßt, den in der Bundesverfassung stipulierten
Sinn der Glaubensfreiheit zu bekräftigen durch eine eindeutige
Grenzziehung zwischen dem allein maßgeblichen Bundesrecht
und dem angemaßten Recht der Kirche. Zur Beurteilung stand

die Frage, ob die katholische Kirche, kraft göttlicher
Beauftragung, in der Eidgenossenschaft das Recht habe, alle Schweizer

und Schweizerinnen auf das «göttliche Gesetz» zu
verpflichten, das den Anschluß an die katholische Kirche befiehlt.
Die Stellungnahme des Bundesrates ist enthalten in seinem

Bericht an die Bundesversammlung über die Motionen Knell-
wolf und Daucourt vom 4. April 1921 (Schweizerisches Bundesblatt

1921, I, S. 567). Der schweizerische Bundesrat erklärt in
der genannten Botschaft den Anspruch der katliolischen Kirche
als einen Verstoß gegen die in Art. 49 BV garantierte
Glaubensfreiheit.

' Und Herr Prof. Lampert als Rechtsgelehrter der Universität

Freiburg erklärt zu diesem Entscheide des Bundesrates mit

gespielter Harmlosigkeit: «Wenn der schweizerische Bundesrat
diesen Canon (vgl. den oben angeführten Canon 1322)
anführt im Sinne eines Verstoßes gegen die im Art. 49 der BV

garantierten Glaubensfreiheit, so übersieht er, daß die Kirche
sich keinem Andersgläubigen gegen seinen Willen aufdrängt.
Das Recht der religiösen Propaganda mit erlaubten Mitteln ist

aber anerkannt.» Zu diesem Argument des Prof. Lampert
könnte man bemerken: In der deutschen Weimar-Republik
war das Recht der Propaganda rechtlich anerkannt. Hitler hat

sich keinem Andersgläubigen aufgedrängt, die Propaganda

sorgte dafür, daß alle freiwillig an Adolf Hitler glaubten.
K.B.

Das nennen sie Seelsorge!
Im Fall Hoffmann wegen Mißhandlung eines

Auslandschweizerkindes, der am 12. Januar im Schloß Thun zur
gerichtlichen Verhandlung kam (siehe eingehender Bericht in

der «Nation», Nr. 2, vom 16. Januar 1946, S. 14) trat als

sogenannter «Entlastungszeuge» der katholische Jugendseelsorger

von Thun, Vikar Götschi, auf. Nachdem der wissenschaftliche

Experte in der Angelegenheit, Prof. Dr. A. Weber von der

Kinderbeobachtungsstation Waldau-Bern, festgestellt hatte,

«ein Geistlicher sei nicht unbedingt ein Psychologe», zerstreut
der famose Seelsorger alle Bedenken durch die kühne Behauptung:

«Wenn jemand Kinder versteht, so sicher ein katholischer

Priester.»

Vikar Götschi, der vom angeklagten Hoffmann unrechtmäßig
Einsicht in die Akten erhielt und sich, um «dem Recht Genüge

tun» zu können, dem Gericht als Entlastungzeuge meldete, hat

nicht nur die Handlungen, bzw. Mißhandlungen des Herrn

Hoffmann zu rechtfertigen versucht. Er verstieg sich bei seiner

Mohrenwäsche und in seinem heiligen Eifer noch zu einem

beachtenswerten Geständnis, das auf die katholischen
Erziehungsmethoden und auf die Seelsorge der Schwarzröcke ein

grelles Licht wirft. Wir erteilen, zitiert nach der «Nation», das

Wort Vikar Götschi:


	Der politische Katholizismus

