Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 28 (1945)

Heft: 10

Artikel: Religidsitat und Gottesbegriff

Autor: Speri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409592

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

78 DER FREIDENKER

Nr. 10

Daran éndert auch nichts der Umstand, daf3 am Eingang un-
serer Bundesverfassung, die uns unsere Freiheitsrechte gewihr-
leistet, die Worte stehen: .

»Im Namen Gottes des Allmichtigen.«

Wir glauben nicht an diesen Gott, den sogenannten Allmich-
tigen.

Mit Goethe rufen wir diesem Gotte zu:

»Ich dich ehren, wofiir?

Hast du die Schmerzen gelindert

Je des Beladenen?

Hast du die Trinen gestillet

Je des Gedngsteten?

Hat nicht mich zum Manne geschmiedet
Die allmichtige Zeit

Und das ewige Schicksal,

Meine Herren und deine?«

Aber wir glauben an einen stetigen Fortschritt des Menschen-
geschlechtes, trotz allem, was wir heute erleben, an eine Ent-
wicklung des Menschengeschlechtes aus der Bestialitiit, aus dem
Tierischen zum menschlichen Rechtsstaate, wo die Menschen
Mitleid iiben und menschlich walten, mit vereinten Kriften
wirken und schaffen.

Méchte diese schwere Zeit der Kriege, der Gewalttaten, der
Ungerechtigkeiten, der Bestialitit ein Uebergang zu einer bes-
sern Zeit des Friedens, des Rechtes, der Gliickseligkeit des Men-
schengeschlechtes sein.

Méchte bald der ewige Frieden, nach dem sich die Mensch-
heit sehnt, kommen, und die Menschheit mit seinen Segnungen
begliicken.

Der grofite Segen des Friedens ist aber das, da3 der Mensch
lernte, seine Vernunft zu gebrauchen.

Wir geben uns keinen Illusionen hin, wenn wir von einem
ewigen Frieden triumen, denn wir wissen, daf3 der Kampf in
der Natur wie in der menschlichen Gesellschaft, dal der Kampf
des Menschen gegen die Naturgewalten wie der Kampf in der
menschlichen Brust nie aufhéren wird; aber dieser Kampf
braucht, soweit der Mensch in Frage kommt, nicht bestialisch
zu sein, er soll nicht mit den Waffen der Gewalt, sondern mit
den Waffen des Geistes ausgefochten werden, von Humanitit,
von Menschlichkeit geleitet.

Das ist die Bestimmung des Menschen, daf} er sich iiber die
Natur mit ihrer Bestialitiit erhebe und Menschlichkeit an die
Stelle der tierischen Triebe setze.

Nur dadurch beweist der Mensch, daB3 er kein Tier mehr ist,
wenn er seine tierischen Triebe unterdriickt und an ihrer Stelle
eine edle Menschlichkeit setzt, wenn er edel, hilfreich und gut
ist, mitfithlend und gerecht.

Méchte diese Wandlung bald eintreten, damit das Leben
lebenswert werde.

Das ist der heiBe Wunsch aller Freidenker.

Nicht der Aufstieg des am Kreuz gestorbenen und nachher
einbalsamierten Erlésers der Menschheit in den sogenannten
Himmel, sondern dem Aufstieg der Menschheit aus dem Tieri-
schen in die lichten Héhen edler Menschlichkeit soll dieser Tag,
der Auffahrtstag, gewidmet sein.

An diesem Aufstieg mitzuwirken ist unsere heilige Pflicht.
Stelle jeder seinen Mann zu dieser Arbeit.« E.A.

Ich freue mich, zu fiihlen, daB3 es Dinge gibt, die ich hasse.
Denn nichts ist todlicher fiir den Geist, als zu finden, daB3 die
Dinge gut sind, wie sie sind: es ist die Zerstérung jedes wahren

Gefiihls. Goethe.

Religiositdit und Gottesbegriff

»Religiositit« konnte ganz einfach als die hohe menschliche
Tugend, sich dem Unabinderlichen zu fiigen, ja sich ihm frei.
willig, sozusagen im voraus, zu unterwerfen (Ehrfurcht), be
zeichnet werden. Von diesem Gesichtspunkt aus muf} es als
eine Auflehnung gegen das Schicksal — also das Unabinder-
liche — empfunden werden, wenn man diesem einen mensch-
lichen Charakter zulegt, d. h. aus ihm ein menschliches Wesen
macht, mit dem sich paktieren 1iBt, wenn einem der gute Wille
fehlt, sich ihm vorbehaltlos unterzuordnen.

Religiositiit, aufgefaBt als »Hingabe an das Unabiinderliche,
ist die »Resignation«, von der Goethe gesagt hat, da} sie »Tap-
ferkeit« ist. Es braucht tatsichlich Mut, das Unabanderliche
als solches hinzunehmen, und es muf} als ein Schwiichezeichen
bewertet werden, wenn auf einen Schicksalsschlag mit zweifle:
rischen Griibeleien iiber »Gottes unerforschlichem Ratschlufic
reagiert wird.

Wie wir Freidenker das Gute um des Guten willen iiben, so
gehorchen wir da, wo gehorcht werden mul — und es mufl
stindig gehorcht werden, sei es auch nur der Stimme unseres
Gewissens —, um des Gehorsams willen. Denn aus dem Gehor-
chen entspringt die befreiende Tat, d. h. die im Einklang mit
dem »moralischen Gesetz in uns« stehende Leistung, wihrend
eine mit dem Gehorchen verbundene Vorstellung an eine gott
liche Instanz mit menschlichen Eigenschaften nur Verwirrung
stiftet und in unsern Augen” den Wert, den wir einer tiefen
Religiositit im eben beschriebenen Sinne beizumessen ver-
mogen, bedeutend herabmindert.

DaB3 iiber den Begriff des »Religiosen« verschiedene Auf-
fassungen bestehen, beweist folgende Stelle aus dem Werke des
Schweizer Psychologen C. G. Jung: »Das Problem der Heilung
ist ein religioses Problem. Auf der Ebene der sozialen und der
Voélkerbeziehung ist der leidende Zustand zum Beispiel Biirger-
krieg. Durch die christliche Tugend der Feindesliebe und Ver-
gebung heilen wir diesen leidenden Zustand.«

Hierzu 14Bt sich einwenden, daB die »Tugend der Feindes
liebe und Vergebung« eine Moralregel gewisser Religions:
gemeinschaften, wie der chinesischen, buddhistischen, christ-
lichen usw. ist, die von jedermann, also auch vom aufBerhalb
einer religiosen Gemeinschaft stehenden Freidenker, beobach-
tet werden kann. Eine Erklirung des »Begriffs des Religiosenc

mul also anderswo gesucht werden. Speri.

Nach dem Kriege

2. Die Aufgaben des Freidenkertums

Das Freidenkertum ist fiir die Exrforschung der Naturgesetze
sowie des menschlichen Seins und den Sinn des Daseins von je- .
hier der stirkste Impuls gewesen. Jeder Wissenschaftler ist auch
zugleich ein die Erkenntnis suchender Freidenker, sonst wiirde
er alles scheinbar Unerklirliche oder Unergriindliche dem vom
Christentum personifizierten lieben Gott iiberlassen.

Es ist daher ein sonderbarer Widerspruch, wenn in den Hoch-
schulen die freien Wissenschaften gepflegt werden, in den
Volksschulen aber noch immer in kindlicher Einfalt die un-
mogliche biblische Schopfungsgeschichte gelehrt wird. Das ist
doch ein zum Aufsehen mahnendes Zeichen der absichtlichen
Dummerhaltung der unbemittelten Volksklassen. Allerdings
kénnen sie sich spiiter dieses Wissen auch in den heute vorbild-
lich eingerichteten Volkshochschulen fiir billiges Geld zueig-



	Religiösität und Gottesbegriff

