
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 28 (1945)

Heft: 8

Artikel: Moralität und Weltanschauung : (Schluss)

Autor: Brauchlin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409574

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409574
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 8 DER FREIDENKER 59

iiologisch nützlichen religiös-ethischen Archaismen konservieren!

Wie stark diese affektiven Momente noch heute sind, zeigt
der Widerstand, dem solche einfachen »neopositivistischen«
Gedankengänge noch immer bei der heutigen Gebildetenwelt
begegnen. Wissenschaftler, die sonst streng logisch zu denken
gewohnt sind, versagen hier vielfach noch vollständig.

Aber gerade das Vordringen der wissenschaftlichen Methode
auch auf bisher »rein geisteswissenschaftliche« Gebiete wie
Psychologie, Soziologie usw. als »Behaviourismus«, »physiologische«

oder »medizinische Psychologie«, »Fabianismus« usw.
wird dem Neopositivismus immer mehr zum Siege verhelfen,
war doch die wissenschaftliche Methode von Anfang an
»positivistisch«.

Seit ihrer Begründung durch Descartes fußten die exakten
Naturwissenschaften auf dem »erkenntnistheoretischen
Materialismus« und daher wird die von der Logistik angestrebte
Verwissenschaftlichung unserer Weltanschauung, die sog. »Ein-
lieitswissenschaft« zum Neopositivismus führen. Dieser
erkenntnistheoretische Materialismus des Wissenschaftsprinzips beruht
auf der Tatsache, daß die von der Wissenschaft angestrebte
exakte zwischenmenschliche Verständigung nur im Bereiche
des Objektiven, cpiantitativen, d. h. sinnesphysiologisch nur im
Bereiche des Gesichtssinnes möglich ist. Nur hier lassen sich

allgemeinverbindliche, jederzeit kontrollierbare und jedem
aufzeigbare Definitionen aufstellen, wie sie besonders im
mathematischen Begriff zur Darstellung gelangen (Kirchhoff,
Mach). Wissenschaftlich »erklären« heißt eben nichts anderes,
als möglichst kurz und doch vollständig, d. h. »begrifflich«
beschreiben, und »Wahrheit« bedeutet einfach Uebereinstimmung
des Begriffs mit seinem Inhalt; die Wirklichkeit selber
dagegen ist ja selbstverständlich! Offenbar im Zusammenhang
mit der Verwissenschaftlichung unseres Weltbildes hat auch
die »Praxis«, unsere Alltagsperspektive deutlich eine Objektivierimg

durchgemacht; der durchschnittliche Bewußtseinstyp
wird gewissermaßen immer optischer, da eben die sichtbare
Seite der Wirklichkeit die auto- und sozialbiologisch wichtigste
ist. So nähern sich also Wissenschaft und »gesunder Menschenverstand«

des »Mannes von der Straße« immer mehr und mehr.
Zumal der Nichtintellektuelle, der, weniger als der Akademiker
(1er Oberschicht, konservativ-retardierenden Einflüssen ausge-

Schuljahren ausgenützt und mißbraucht wird. Seine überall an den
Tag gelegte Hilfsbereitschaft und Aufopferung führt ihn nicht selten

nahe am Tode vorbei.
Der zweite Teil zeigt uns Pestalozzi in seiner Sturm- und

Drangperiode. Er ist über zwanzig Jahre alt geworden und steht bereits
unter dem Eindruck der von Rousseau und andern französischen
Aufklärern ausgelösten politischen Erschütterungen. Frühzeitig
beginnt er sein segensreiches Wirken für das Volk, hungert dabei
freiwillig, härtet sich ab und geißelt seinen Körper, indem er mit
Riemen, an denen Bleiknoten befestigt sind, auf seinen nackten
Körper schlägt. Sein Wahlspruch, der schon als Knabe für ihn galt:
»Nichts für sich, alles für andere!« setzt er immer und immer wieder
in die Tat um. Wo ist Gerechtigkeit? — Wo ist Bürgertugend? —
Wo ist Sittenreinheit? spricht er fragend. Er beklagt sich laut und
hart über die Verdorbenheit, Verirrung und Verblendung seiner
Zeitgenossen, über das Fehlen und Schwinden edlen Schweizersin-
nes und sieht in Rousseau mit seinem Ruf »Zurück zur Natur« den
Propheten und Helfer aus Not und Verzweiflung. »Wahrer
Gottesdienst«, sagt Pestalozzi, »liegt darin, indem wir den Aermsten des
Volkes dienen«. Im Ueberfluß einerseit und im Hunger anderseits
erblickt er die Sünde und Ungerechtigkeit seiner Zeit.

In diesen Jahren lernt Pestalozzi seinen bereits todkranken
Freund Menalk und dessen Freundin Anna Schultheß, seine spätere
Frau und Weggenossin, kennen. Wir machen hier auch nähere
Bekanntschaft mit Pestalozzis Freunden, mit Lavater, Bodmer und

setzt ist, erscheint vielfach als psychologisch schon fortschrittlicher

und gradliniger.
Gegenüber dem scharfen Dualismus zwischen der idealistischen

Begriffs- und der Dingwelt, resp. zwischen Glauben und
Wissen, Theorie und Praxis usw. wirkt das verwissenschaftlichte
neopositivistische Weltbild »monistischer«. Es kennt nur noch
einen erkenntnistheoretisch, resp. bloß »sprachlich« bedingten
Dualismus zwischen der optischen »objektiven« und der
übrigen »subjektiven« Sinneserfahrung. Durch seine scharfe
zeitlich-räumliche Ich- und Weltbegrenzung mag es zunächst auf
den noch in metaphysischen Wunschträumen Erzogenen
pessimistisch, als ausgesprochene »Ernüchterung« wirken. Auf der
andern Seite bringt aber die Befreiung von religiös-ethischen
»Ueberhemmungen« und Zweifeln als »Aufklärung« wieder
Positives. Jedenfalls wird auf diese Weise in die zwischenmenschlichen

Beziehungen mehr Logik und Aufrichtigkeit kommen,
indem die bisherige Doppelmoral, das Auseinanderfallen von
Theorie und Praxis auch auf ethischem Gebiet ausgemerzt
wird- (Fortsetzung folgt.)

Moralität und Weltanschauung
Von E. Brauchlin

(Schluß.)

Aber wir stehen bei der Frage nach dem Einfluß der
wissenschaftlichen Weltanschauung auf die Moralität ihrer Inhaber.
Hierin ist viel schwieriger zu urteilen als bei der christlichen
Weltanschauung. Denn während wir zwei Jahrtausende christlicher

Kultur hinter uns haben und selber gegenwärtig
inmitten christlicher Kultur stecken, also eine hinlängliche
Grundlage für die Urteilsbildung haben, fehlt uns diese für
die wissenschaftliche Weltanschauung und ihre moralische
Auswirkung. Es hat noch keine Zeit gegeben, deren Kultur die
Wissenschaft den Stempel aufgedrückt hätte; unsere Zeit trägt
nur den technischen Stempel, die Kultur hat sich dadurch
nicht geändert, sie ist noch so christlich als je. Wir haben zur
Beurteilung keine andere Handhabe als unsere eigenen
Beobachtungen und unsere Erfahrungen mit freigeistigen Menschen,
die ja noch nicht in großer Masse vorkommen. Jeder muß also

Füßli, auch mit dem jungen Pfarrer Müller, dessen Leben später
leider in Sumpf und Elend endet. Was im stets ausspionierten Zirkel
dieser freiheitlich gesinnten Zürcher besprochen und diskutiert
wurde, ist gerade heute wieder sehr aktuell, so etwa ein Ausspruch
Lavaters: »Die Wahrheit können sie nie unterdrücken. Anfang und
Ende aller Politik ist Selbsterziehung. Bürgertugend, reine Demokratie

und Volksfreiheit sind Sache unserer Klarheit selbst.«

Den Schluß des zweiten Teiles bildet eine Reise Pestalozzis zu
dem Berner Patrizier Rudolf Tschifferli, dessen Bekanntschaft ihm
Lavater vermittelt. Tschifferli ist der Gründer der ökonomischen
Gesellschaft in Bern und Besitzer eines prächtigen landwirtschaftlichen

Mustergutes in Kirchberg bei Burgdorf, wo Pestalozzi den
Landbau erlernt. In Biel sucht Pestalozzi auf Bitte seiner
inzwischen in Liebe zu ihm entflammten Anna Schultheß den geflüchteten

Pfarrer Müller auf. Er findet ihn bei Wein und Bier in einer
Gesellschaft verkommener Menschen, in die der Pfarrer trotz aller
guten Vorsätze immer wieder zurückkehrt.

Der dritte Teil bildet wohl den Höhepunkt des Filmbuches. »Am
Werk« betitelt sich dieser Teil. Was wir hier zu sehen bekommen,
ist etwas vom Höchsten und Erhabensten, was Menschenkraft und
menschliche Liebe je zu vollbringen vermochte. Die erste Szene
wird mit folgenden Worten geschildert: »Pestalozzi arbeitet mit
seiner ganzen Kraft auf dem öden und weiten Birrfeld. Der Boden ist
steinig und hart. Außer einer öden Landschaft sieht man nur einige
Büsche und Sträucher. Mit Schaufeln und Spaten reinigt Pestalozzi



60 DER FREIDENKER

von sich aus urteilen, und wenn ich das von mir aus tue, so

habe ich zu sagen: Ich habe unter den Freidenkern viele
vortreffliche Menschen kennen gelernt, ich bin auch auf
Mittelmäßigkeit gestoßen und auf Menschen, die den Gegenpol von
Vortrefflichkeit bilden. Ich käme also bei der Berechnung des

Durchschnitts auf ungefähr dasselbe Ergebnis wie bei den
Gläubigen: Es sieht im allgemeinen niclit darnach aus, als ob für
das moralische Verhalten der Menschen die Weltanschauung
den Ausschlag gäbe.

Wo liegt der Fehler?
Wir Freidenker halten viel vom Verstand, von der Einsicht.

Wo diese vorhanden sei, könne es mit der richtigen, guten Tat
nicht fehlen, sind wir zu folgern geneigt. Der Gläubige nimmt
dieselbe Haltung dem Glauben gegenüber ein.

Entgleist ein Gläubiger, so legen wir es leicht so aus, die
wirklichkeitsfremde religiöse Moralbegründung habe ihm nicht
den nötigen Halt verliehen. Entgleist ein Freidenker, so triumphiert

der Gläubige: Da habt ihr's mit euerer weltlichen Moral!

Hätte der an Gott geglaubt, so wäre ihm das nicht
zugestoßen

Wer hat recht? — Beide und keiner.
Beide, weil jeder von seinem Standpunkt und seiner innern

Notwendigkeit ans urteilt, und da der Gläubige den Glauben
an eine übermenschliche moralische Autorität nötig hat, hält er
auch für andere eine bloß verstandesmäßig begründete Moral
als nicht hinreichend; dem Freidenker hingegen sagt das Wort
»Gott« nichts, und er meint, wenn der andere seinen Verstand
besser gebraucht hätte, so wäre er besser dran gewesen.

Keiner hat recht, weil sie beide von einer falschen Voraussetzung

ausgehen, und zwar von der falschen Voraussetzung,
der Mensch richte seine Handlungsweise nach den in seiner

Weltanschauung begründeten moralischen Grundsätzen, mit
andern Worten: das sittliche Verhalten werde beim einen
durch den Glauben, beim andern durch den Verstand bestimmt.

Falsch muß diese Voraussetzung sein, weil, wenn sie richtig
wäre, das moralische Verhalten der Menschen nicht so oft hier
dem Glauben, dort dem Verstand widersprechen könnte.

Woher kommt das? Müssen wir sagen, die Religion und die
wissenschaftliche Weltanschauung haben als moralische
Kraftquellen versagt?

die Felder. Kraftvoll schlägt er mit Karst oder Pickel in die Erde.«
Er baut ein Wohn- und Wirtschaftshaus, dem er den Namen Neuhof
gibt. Selbstlos und mit einem nie versiegenden Quell von Liebe und
Aufopferung, mit einer Standhaftigkeit und Ausdauer seltener Art
steht ihm Anna Schultheß, die indessen seine Gattin geworden ist,
zur Seite. An zerlumpten und verwahrlosten Kindern beginnt Pestalozzi

sein Erziehungswerk, aufgebaut auf der Devise: »Edel sei der
Mensch, hilfreich und gut.« Aber immer trüber und hoffnungsloser
wird das Leben auf dem Neuhof. Die Gläubiger drängen, viele Kinder

enttäuschen, Undank und Verkennung ist so alltäglich wie das
liebe Brot. Eine unerträglich gewordene Schuldenlast hängt wie ein
Damoklesschwert über den Häuptern von Heinrich und Frau Pestalozzi,

das Vertrauen und der Kredit zu ihnen und zu ihren
Unternehmen schwindet und ist bald überall dahin. Ein Stück Brot bleibt
ihnen als Nahrung und, obwohl des Leidens schon genug, wird die
Frau von einer langwierigen Krankheit befallen. Die Armenschule
auf dem Neuhof wird geschlossen, weinend und schluchzend nehmen
die Kinder Abschied und Pestalozzi steht allein da, verspottet und
verhöhnt als die »Vogelscheuche« und die »schwarze Pestilenz vom
Neuhof«.

Aber Pestalozzis Glaube und Wille ist unbesiegbar. In den Szenen
des vierten Teiles treffen wir Pestalozzi bei seiner kranken Frau in
einem Schloß am Hallwilersee, wo sie bei Frau von Hallwil in
liebevoller Weise aufgenommen und verpflegt ist. Wir sehen Pestalozzi
in Basel, wo er den Gönner und Helfer Rats6chreiher Iselin auf-

Ein Versagen ist zweifellos vorhanden. Aber nicht die

Weltanschauungssysteme mit ihren Morallehren sind die Versager,

sondern die Menschen. Es liegt nicht an den Lehren. Solche

aufzustellen verstehen die Menschen vorzüglich. Sie anzuwenden

ist eine andere Sache. Es scheint nur an den Lehren zu

fehlen, weil man ihnen im allgemeinen eine Bedeutung und

eine Funktion zuschreibt, die ihnen gar nicht zukommt. Die

soeben gestellte Frage, ob Religion und wissenschaftliche
Weltanschauung als moralische Kraftquellen versagt haben, war

irreführend. Lehren, ob religiös oder nicht, sind keine Kräfte.
Lehren sind lediglich Anweisungen, wie der Mensch seine

Kräfte wecken und gebrauchen und durch den Gebrauch mehren

und stählen soll. Bei jeder Lehre kommt es auf den
Menschen an, auf den sie trifft. Wo keine Kraft vorhanden ist,
entsteht auch durch die beste Lehre keine. So kann der Religiöse
wie der Freidenker aus der jeweiligen Weltanschauung die

edelsten moralischen Folgerungen ziehen und sie in die Tat

umsetzen, wenn sie die Einsicht, den guten Willen und die

Kraft dazu haben; im andern Fall verhält sich die moralische

Lehre zu ihnen wie Wasser zu eingefettetem Stoff: sie dringt
nicht ein. Der eine nimmt seinen Glauben, der andere seinen

Verstand nicht ernst.

Wie mit den moralischen Werten, die angeblich für die einen

aus der religiösen, für die andern aus der wissenschaftlichen

Weltanschauung strömen sollen, stellt es mit den seelischen

oder den Gemütswerten. Dieses Herausströmen ist auch hier

eine »optische« Täuschung. Auch hierin sind nicht die Inhalte
der jeweiligen Weltanschauungssysteme maßgebend, sondern

die Empfänglichkeit des dem Menschen angeborenen und durch

die Erziehung gepflegten Gemütes. Die landläufige Meinung
geht dahin, die religiöse Weltanschauung sei reich an Gemütswerten,

die freigeistige sei öd und kalt. Diese Meinung ist

durchaus falsch. Es erscheint dem Gläubigen so, weil er die

Welt und die Menschen nur durch seine »Brille« betrachtet und

sich nicht in eine andere Gefühlswelt versetzen kann. Gläubige
und Ungläubige haben, wenigstens teilweise, verschiedene
Gemütsbedürfnisse und demzufolge sind es auch verschiedene

»Dinge«, die als erhebend, wohltuend, erlösend, ermutigend
empfunden werden. Und wie es in beiden Lagern Menschen

gibt, an denen die moralischen Lehren abprallen, so trifft man

sucht, dabei einem blinden Bettler, den er unterwegs trifft, mangels

Geld die silbernen Schnallen seiner Schuhe schenkt und diese

mit Binsengras bindet. — Eine der ergreifendsten Schilderungen
stellt wohl eine Gerichtsszene in Aarau dar. Pestalozzi ist in den

Verhandlungen gegen eine Kindsmörderin, die in einer Scheune,
im Stroh liegend, ihr Kind geboren und getötet hat, als Zeuge
vorgeladen. Aber, was Pestalozzi zu den Richtern sagt, ist eine eigentliche

Verteidigungsrede der Mörderin, die in folgenden Worten
gipfelt: »Dem Uebel muß man vorbeugen. Der Mittelpunkt alles
Menschenverderbens ist die Verhärtung des Herzens. Unsere Sitten und

Gesetze sind wie dazu eingerichtet, den Menschen zu verhärten. Die

einfache Befriedigung seines Naturtriebes aber führt unendlich
weniger zur Verhärtung des Herzens, als die gewaltsamen und

krummen Ausweichungsarten, umso mehr, wenn Gerechtigkeitsgefühl

emporhebt, was emporzuheben ist, heiligt, was zu heiligen ist,

reinigt, was zu reinigen ist und das Dasein, das Leben und
Wohlstand allgemein fördert. Für den Staat ist ein uneheliches Kind nur
insofern ein Schaden, als es nicht recht erzogen wird. Für die

Menschheit ist jedes Kind unfehlbar ein Gewinn, wenn es recht
erzogen wird. Ein Kind ist für jeden Vater und jede Mutter ein Band

der Menschlichkeit und ein Mittel zur Besserung, solange sie es

ungekränkt lieben dürfen. Die Quelle aller Verheerung ist aber, wenn

man das Lehen der Kinder vergiftet. Der Staat hat nicht zu richten,
seine einzige Pflicht ist, der Vater der Waisen zu werden.« —

(Fortsetzung folgt.)



Nr. 8 DER FREIDENKER 61

dort wie hier gemütskalte Menschen, auf die nichts beglückend
oder ergreifend wirkt. Es kommt auch hierin ganz und gar
auf die Menschen an.

Nach dieser Abschweifung müssen wir uns die Frage
vorlegen, wie es möglich sei, daß viele Menschen ihre Weltanschauung

moralisch nicht ernst nehmen, da für den Gläubigen doch
die ewige Seligkeit auf dem Spiele steht und dem Freidenker
die Selbstachtung allein schon Verpfliclitung bedeuten sollte.

Die Antwort lautet: Weil der Mensch im allgemeinen nicht
nach Lehren, moralischen Grundsätzen, verstandesmäßigen
Einsichten handelt, sondern triebhaft, affekthaft, aus der Tiefe
seines angeborenen Charakters heraus.

Dies ist zu begründen. Der Mensch kommt nicht als tabula
rasa zur Welt; er ist mit Erbgut beliaftet. Und zwar stammt
dieses Erbgut niclit bloß von den nächstvorhergehenden
Geschlechtern her, sondern aus den Anfängen des Menschengeschlechtes,

sogar aus dessen Tierzustand. Das scheint ein wenig
weit zurückgegriffen zu sein, ist aber deshalb nicht minder
wahr. Wir müssen uns nur die Triebkräfte ansehen, die in der
freien Natur und innerhalb der Menschheit das Handeln
bestimmen! In der freien Natur herrscht der unerbittliche Kampf
ums Dasein. Dieser ist eine Auswirkung des Selbsterhaltungstriebes,

der aus dem Leben gar nicht wegzudenken ist. Was
geworden ist, will sein und will bleiben. Selbsterhaltungstrieb ist
Lebenswille. »Man« — Pflanze, Tier und Mensch — möchte
aber nicht nur leben, sondern unter möglichst günstigen
Bedingungen, möglichst gut leben, um möglichst lang zu leben.
Auch die Vergesellschaftung ist eine Auswirkung des

Selbsterhaltungstriebes. Herden bei Tieren und Horden bei
Menschen sind nicht um der Herde oder Horde willen entstanden.
Sie waren lediglich Mittel zum Zweck der bessern Ich-Erhaltung.

Egoismus war der Gründer des Gemeinschaftslebens,
wohlverstanden: Egoismus ohne jeglichen moralischen
Beigeschmack, lediglich als Ich-Erhaltungs-Wille aufgefaßt. ICH
ist die eine große Angelegenheit jedes Lebewesens.

Dieser Naturegoismus, der nur das Ich kennt, ist aber
unschuldig, nicht moralisch zu bewerten. Die Natur lebt aus sich

selber; darum wird die eine Art Leben zum Opfer einer
andern. Aber kein Tier weiß, daß es dem andern Schmerzen
bereitet, daß es die Jungen dem Verderben aussetzt, indem es die
Eltern tötet, und keines will Schmerzen bereiten; es will nur
sich und seine Jungen erhalten und möglichst gut ernähren.
Also noch einmal: Für das Naturwesen gibt es nur eine
Angelegenheit, nur eine Not und Sorge, und die heißt Ich.

Und dies ist für unsere Betrachtung der springende Punkt:
Der Mensch hat diesen Naluregoismus aus dem Zustand des

Tierseins in den Zustand des Menschseins herübergenommen
und ihn beibehalten. Er denkt Ich und er fühlt Ich und er tut
Ich, das heißt er handelt noch immer triebhaft und affekthaft
aus sich heraus wie im Naturzustand, verbrämt, verschleiert,
verkappt, verfeinert zwar, aber eben doch naturhaft, so, als ob

es für ihn keinen andern Daseinszweck gäbe, als sein eigenes
Ich sorgend zu umkreisen.

Wenn dem so ist, könnte man einwenden, so wird es aus
Naturnotwendigkeit so sein müssen. Die Gutheißung dieses Ein-
wandes würde aber bedeuten, daß der Mensch nur äußerlich
über den Tierzustand hinausgekommen sei; er wäre die blonde
Bestie, die es verstanden hat, den Kampf ums Dasein mit den
raffiniertesten Mitteln zu führen. Was aber ermöglichte und
veranlaßte die Abspaltung der Säugetierart homo vom
übrigen Tierreich? Die im ganzen Naturreich einzigartige
Entwicklung des menschlichen Gehirns.

Vom ersten Stein, den der Mensch zurechtrichtete, um ihn
als Werkzeug zu benützen, ging die Lebensausgestaltung während

Ungeheuern Zeiträumen kraft der Fähigkeit, zu überlegen,
vorauszuschauen, zu vergleichen, .zu beurteilen, willentlich zu
formen, zu verbinden, in Beziehung zu setzen, unausgesetzt
weiter und führte zu den heutigen über allem Tierhaften
unendlich erhabenen Daseinsverhältnissen des menschlichen
Geschlechts, die wir Kultur zu nennen uns angewöhnt haben. Der
Mensch hat es unvergleichlich hoch über die Tierstufe hinaus-
gebracht. Die Natur, einst voller Gefahren und Schrecknisse
für ihn, ist zu seiner Dienerin geworden; alles in allem: die
Kultur stellt ein überwältigend großartiges Werk des menschlichen

Geistes und der menschlichen Hand dar.

Ich schreibe diese Zeilen am Tag nach der Feier der Waffenruhe.

Nahezu sechs Jahre grauenvollen Krieges liegen hinter
uns. Worte wie Buchenwalde, Dachau, Auschwitz, Maidanek
sind zu Ungeheuern von Begriffen geworden; wir erkennen
mit Grauen, was »Kultur« ist : ein ganz dünnes Häutchen über
dem Tierzustand, das jeden Augenblick zerreißen kann, und
dann quillt das Tiersein aus dem Menschen, und noch viel
Schlimmeres als Tiersein; Bestie wäre noch ein Schmeichelname

für das Scheusal Mensch.

Aber wir wollen nicht diese tiefste Menschenschmach, auch
nicht den Krieg zum Maßstab des moralischen Zustandes der
Menschheit machen; wir wollen mit den sogenannten normalen
Verhältnissen und Zuständen rechnen.

Natur — Kultur. Wir empfinden diese beiden Begriffe als

gegensätzlich. Sie sind es auch. In der Natur herrscht der
unerbittliche Kampf ums Dasein. Die Natur kennt keine Rücksicht;

sie ist vernunftlos und gefühllos. Kultur bedeutet
Anbau, Bildung, Pflege. Pflege aber ist das gerade Gegenteil von
Rücksichtslosigkeit, und Anbau, Bildung haben den Sinn von
vernünftiger, zielbewußter Gestaltung.

Was alles hat die Menschheit im Zeitraum von Jahrhundert-
tausenden durch Zusammenarbeit zur Ausgestaltung und
Veredelung des Lebens fertiggebracht! Es grenzt nicht nur ans

Wunderbare, es ist das Wunderbare (das Wort selbstverständlich

ohne mystische Deutung). Aber welche Enttäuschung! Bei
den Erschaffern all der Lebensgüter herrscht nicht die heitere
Einigkeit und der Einklang im Wollen und Fühlen, auf die

man aus dem Werke glaubt schließen zu dürfen. Hinter der

glänzenden Fassade begibt sich ein verbissener Kampf, man
dürfte beinahe sagen: aller gegen alle, und vergiftet ruheloser
Unfriede das Dasein.

Ich übersehe den Strom von Liebe und Güte nicht, der die
Menschheit durchzieht und sowohl im Alltagsleben der Masse

wie in großen öffentlichen Werken der Hilfe und der
gegenseitigen Förderung wirkt. Aber wenn wir uns die sozialen
Verhältnisse betrachten, die ungeheuerlichen Unterschiede in der

Lebenshaltung zwischen Aermsten und Reichsten, an die
ungerechte Verteilung der Lebensgüter überhaupt, ferner den

verbissenen Konkurrenzkampf in Handel und Wandel und die
zahllosen kleinen, spitzigen Feindschaften zwischen Mensch
und Mensch im Alltagsleben um nichts und wieder nichts, so

bleibt eben doch der Eindruck, daß der Kampf vorherrscht,
und daß der Antrieb zu diesem Kampfe die Selbstsucht ist, die
Ichbesessenheit, wie in der Natur, sei es nun Individualselbst-
sucht, Familien- oder Sippenselbstsucht, Klassen-, Standes-,
Staats- oder Rassenselbstsucht.

Vielleicht taucht da und dort der Gedanke auf: Der Mensch

ist ein Stück Natur; in der Natur herrscht der Kampf ums Da-



62 DER FREIDENKER Nr. 8

sein; also ist es nichts als natürlich, wenn unter den Menschen

dieser Kampf auch waltet.

Darauf wäre zu entgegnen: Das Tier mit dem höchstentwickelten

Gehirn ist nicht Tier geblieben; es steht in einem
andern Verhältnisse zur Natur als alles übrige Getier. Der Mensch

ist selbst bestimmend, das Tier nicht, der Mensch ist leben-

gestaltend, das Tier nicht, und daher ist der Mensch in hohem
Maße auch der Gestalter seines eigenen Schicksals und
verantwortlich dafür, was beim Tier ebenfalls ausgeschlossen ist. Der
Mensch ist also dem Naturgeschehen viel weniger unterworfen
als das Tier; er ist ja vielmehr, wie schon einmal gesagt wurde,
Beherrscher und Pfleger der Natur. Er vermag ihr das
Vielfache von dem zu entlocken, was sie von sich aus
hervorbrächte.

Nein, nicht alles, was in der Natur Gesetz oder Zustand ist,
braucht auch bei den Menschen Gesetz oder Zustand zu sein.

Und das gilt in erster Linie für den Kampf ums Dasein, für den

im Menschenreich keine Notwendigkeit vorliegt; die Erde bietet

Raum und Erhaltungsmittel genug für alle. Und wenn der
Schein dagegen spricht, so suche man hinter dem Schein die
wahre Ursache der sogenannten Raumnot und Nahrungsnot.
Man wird als wesentliche Ursaclie die Selbstsucht finden, hinter

allem Streit der Einzelnen und der Völker immer wieder
die Selbstsucht.

Ein wirklicher Durchbrach der Nächstenliebe aus dem Reich
des Wünschenswerten in das Reich der Wirklichkeit wäre
natürlich von einer Umgestaltung der wirtschaftlichen und
sozialen Zustände begleitet, in denen die Herrschaft der Selbstsucht

ja am deutlichsten zum Ausdruck kommt. Damit würde
der für eine Kulturmenschheit unnotwendig und unnatürlich
gewordene Kampf ums Dasein sein Ende finden. Solange dieser
Friedenszustand nicht erreicht oder wenigstens ernstlich
angestrebt wird, kann von einer Kultur im ethischen Sinne nicht
gesprochen werden; solange brüste sich der Mensch nicht mit
Erhabensein über der Natur.

Hierin ist der Mensch noch Natur, noch Tier geblieben. Das

ist das schlimme Erbgut, das trotz allen schönen und guten
Lehren noch immer sein Handeln bestimmt und wogegen bis
heute noch keine Weltanschauung und keine Moral aufgekommen

ist.
Das ist eine nicht eben erhebende Feststellung. Aber sie bildet

den Boden, von dem aus wir einem neuen Ziele zustreben
sollten. Einem neuen Ziele? Das haben wir, scheint mir,
vorläufig nicht vonnöten, haben wir doch das Ziel noch nicht
einmal erreicht, das weise und gute Menschen vor Tausenden von
Jahren aufgestellt haben, nämlich: Mensch nicht nur im
zoologischen, sondern auch im ethischen Sinne, zu sein.

Das Kennwort der freien Natur heißt ICH, das Kennwort
der Kultur heißt D U. Es bedarf keiner vielen Worte mehr, um
zu erklären, was das bedeutet. Es bedeutet Absage des Kampfes
ums Dasein unter den Menschen, die Unuvandlung des Gegen-
einanders in das Füreinander. Kultur heißt soziale Gerechtigkeit,

Wohlfahrt aller.

Pflege des kurzen irdischen Daseins, des friedlichen, gegenseitig

fördernden Zusammenlebens der Einzelnen und der Völker

ist das, was der Freidenker Fridtjof Nansen mit seiner
Forderung der Nächstenliebe und was Kant mit seinem kategorischen

Imperativ meint, der lautet: »Handle so, daß die
Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer
allgemeinen Gesetzgebung gelten könnte.« Denn der ideale Sinn der
Gesetzgebung ist die Aufstellung von Grundsätzen und Bestim¬

mungen, die ein friedliches Zusammenleben der Menschen
untereinander ermöglichen.

Die Herbeiführung wahrer Kultur wird gewaltigen Schwierigkeiten

begegnen, Schwierigkeiten, die weniger in wirtschafte-
und sozialpolitischen Widerständen liegen als in den einzelnen

Menschen selber, die ja die Schöpfer der von ihrem persönlichen

Egoismus gekennzeichneten und durchgifteten
wirtschaftlichen und sozialen Verhältnisse sind. Das Uebel muß

an der Wurzel angepackt werden, die im Einzelmenschen

liegen. Es gibt keinen andern Weg als die Ueberwindung der

naturhaften Selbstsucht, als die Umstellung des ganzen
Denkens und Fühlens vom Ich auf das Du.

Diese Kulturwende herbeizuführen, halte ich für die
vornehmste Aufgabe der freigeistigen Menschen, die ihre
Hoffnung nicht auf ein Wohlleben nach dem Tode setzen und kraft
ihrer verstandesmäßigen Betrachtung des Lebens klar erkennen,

woran unser Dasein krankt und was zu seiner Gesundung nötig
ist. An ihnen ist es, mit gutem Beispiel voranzugehen und die

ersten zu sein, von denen zu sagen ist, ihr Leben entspreche den

ethischen Anforderungen ihrer Lebensanschauung. Sie sollten

die ersten sein, die jener großen Verantwortung bewußt sind,

die Schiller den Künstern auferlegt hat, die aber im ethischen
Simie jeden Menschen angeht: »Der Menschheit. Würde ist in

eure Hand gegeben. Betvahret sie!«

Der Bolschewiki-Koller
Das ist eine Krankheit, der unsere Bevölkerung im Jahre

1918 verfiel, als die russische Arbeiterschaft nach einem
verlorenen, verlustreichen Kriege der Zarenherrschaft ein Ende

machte und damit auch der Ausbeutung des Volkes durch die

herrschende Clique, und die immer mehr sich ausbreitende
industrielle Ausbeutungssucht eines »liberalen Bürgertums«
beseitigte. Es geschah dies durch die Revolution des russischen
Volkes von 1917, durch die die kommunistische Partei ans
Ruder kam. Alldieweil Revolutionen in der Regel nicht mit
Handschuhen und Rosenöl, sondern mit Schwert und Blut gemacht
werden — sogar in der Schweiz — und diejenigen, die schließlich

die Unterlegenen waren, sich ebenfalls mit Pulver und
Blei und ausländischer Unterstützung durch wohlbewaffnete
Heere zur Wehr setzten, so war während einiger Zeit ein
chaotischer Zustand mit innerem und äußerem Krieg an der
Tagesordnung.

Dabei wurde auch unsere Gesandtschaft mitgenommen.
Ueberfälle und Beraubungen mögen vielfach vorgekommen
sein. Unser Gesandte, Herr Junod, mußte fliehen oder floh
wenigstens. Mit ihm stob die gesamte Bourgeoisie, soweit sie zur
Ausbeuterklasse gehörte, ins Ausland und viele Schweizer, die
in Rußland ihr Auskommen oder sogar Reichtümer erworben
hatten, flohen ebenfalls aus Rußland, unter Hinterlassung ihrer
Vermögen. Das war sicher für viele außerordentlich
unangenehm, ja ein hartes Los. Aber es darf auch nicht vergessen
werden, daß viele große Vermögen nur durch rücksichtslose
Ausbeutung, durch Ausnutzung der Chance, die darin lag, daß
das Volk ungebildet, ohne Koalitionsrecht der Ausbeutung
ausgeliefert war, zustandekamen. Das dürfte auch bei den Lory-
sehen Millionen der Fall gewesen sein.

Damals hatten Bürger unseres Landes eine Broschüre
verbreitet, deren Reinertrag den geschädigten Rußlandschweizern
zugute kommen sollte. An und für sich ein löbliches Beginnen.


	Moralität und Weltanschauung : (Schluss)

