Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 28 (1945)

Heft: 8

Artikel: Moralitat und Weltanschauung : (Schluss)
Autor: Brauchlin, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409574

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409574
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 8

DER FREIDENKER 59

ziologisch niitzlichen religiés-ethischen Archaismen konservie-
ren! Wie stark diese affektiven Momente noch heute sind, zeigt
der Widerstand, dem solche einfachen »neopositivistischen« Ge-
dankengiinge noch immer bei der heutigen Gebildetenwelt be-
gegnen. Wissenschaftler, die sonst streng logisch zu denken ge-
wohnt sind, versagen hier vielfach noch vollstindig.

Aber gerade das Vordringen der wissenschaftlichen Methode
auch auf bisher »rein geisteswissenschaftliche« Gebiete wie Psy-
chologie, Soziologie usw. als »Behaviourismus«, »physiolo-
gische« oder »medizinische Psychologie«, »Fabianismus« usw.
wird dem Neopositivismus immer mehr zum Siege verhelfen,
war doch die wissenschaftliche Methode von Anfang an »posi-
tivistisch«.

Seit ihrer Begriindung durch Descartes fuBBten die exakten
Naturwissenschaften auf dem »erkenntnistheoretischen Mate-
rialismus« und daher wird die von der Logistik angestrebte Ver-
wissenschaftlichung unserer Weltanschauung, die sog. »Ein-
heitswissenschaft« zum Neopositivismus fithren. Dieser erkennt-
nistheoretische Materialismus des Wissenschaftsprinzips beruht
auf der Tatsache, dal die von der Wissenschaft angestrebte
exakte zwischenmenschliche Verstindigung nur im Bereiche
des Objektiven, quantitativen, d. h. sinnesphysiologisch nur im
Bereiche des Gesichtssinnes moglich ist. Nur hier lassen sich
allgemeinverbindliche, jederzeit kontrollierbare und jedem
aufzeighare Definitionen aufstellen, wie sie hesonders im ma-
thematischen Begriff zur Darstellung gelangen (Kirchhoff,
Mach). Wissenschaftlich serkliren« heift eben nichts anderes,
als moglichst kurz und doch vollstindig, d. h. »begrifflich« be-
schreiben, und »Wahrheit« bedeutet einfach Uebereinstimmung
des Begriffs mit seinem Inhalt; die Wirklichkeit selber da-
gegen ist ja selbstverstindlich! Offenbar im Zusammenhang
mit der Verwissenschaftlichung unseres Weltbildes hat auch
die »Praxis«, unsere Alltagsperspektive deutlich eine Objekti-
vierung durchgemacht; der durchschnittliche BewuBtseinstyp
wird gewissermaBen immer optischer, da eben die sichtbare
Seite der Wirklichkeit die auto- und sozialbiologisch wichtigste
ist. So nithern sich also Wissenschaft und »gesunder Menschen-
verstand« des »Mannes von der StraBle« immer mehr und mehr.
Zumal der Nichtintellektuelle, der, weniger als der Akademiker
der Oberschicht, konservativ-retardierenden Einfliissen ausge-

setzt ist, erscheint vielfach als psychologisch schon fortschritt-
licher und gradliniger.

Gegeniiber dem scharfen Dualismus zwischen der idealisti-
schen Begriffs- und der Dingwelt, resp. zwischen Glauben und
Wissen, Theorie und Praxis usw. wirkt das verwissenschaftlichte
neopositivistische Welthild »monistischer«. Es kennt nur noch
einen erkenntnistheoretisch, resp. blof3 »sprachlich« bedingten
Dualismus zwischen der optischen »objektiven« und der iib-
rigen »subjektiven« Sinneserfahrung. Durch seine scharfe zeit-
lich-rdumliche Ich- und Weltbegrenzung mag es zunichst auf
den noch in metaphysischen Wunschtriumen Erzogenen pessi-
mistisch, als ausgesprochene »Erniichterung« wirken. Auf der
andern Seite bringt aber die Befreiung von religis-ethischen
»Ueberhemmungen« und Zweifeln als »Aufklirung« wieder Po-
sitives. Jedenfalls wird auf diese Weise in die zwischenmensch-
lichen Beziehungen mehr Logik und Aufrichtigkeit kommen,
indem die bisherige Doppelmoral, das Auseinanderfallen von
Theorie und Praxis auch auf ethischem Gebiet ausgemerzt

wird. (Fortsetzung folgt.)

Moralitit und Weltanschauung

Von E. Brauchlin
(SchluB.)

Aber wir stehen bei der Frage nach dem EinfluB} der wissen-
schaftlichen Weltanschauung auf die Moralitit ihrer Inhaber.
Hierin ist viel schwieriger zu urteilen als bei der christlichen
Weltanschauung. Denn wiihrend wir zwei Jahrtausende christ-
licher Kultur hinter uns haben und selber gegenwiirtig in-
mitten christlicher Kultur stecken, also eine hinlingliche
Grundlage fiir die Urteilshbildung haben, fehlt uns diese fiir
die wissenschaftliche Weltanschauung und ihre moralische
Auswirkung. Es hat noch keine Zeit gegeben, deren Kultur die
Wissenschaft den Stempel aufgedriickt hiitte; unsere Zeit trigt
nur den technischen Stempel, die Kultur hat sich dadurch
nicht geéndert, sie ist noch so christlich als je. Wir haben zur
Beurteilung keine andere Handhabe als unsere eigenen Beob-
achtungen und unsere Erfahrungen mit freigeistigen Menschen,
die ja noch nicht in grofBer Masse vorkommen. Jeder muf3 also

Schuljahren ausgeniitzt und miBbraucht wird. Seine iiberall an deu
Tag gelegte Hilfsbereitschaft und Aufopferung fiihrt ihn nicht sel-
ten nahe am Tode vorbei.

Der zweite Teil zeigt uns Pestalozzi in seiner Sturm- und Drang-
periode. Er ist iiber zwanzig Jahre alt geworden und steht bereits
unter dem Eindruck der von Rousseau und andern franzésischen
Aufkliirern ausgelosten politischen Erschiitterungen. Friihzeitig be-
ginnt er sein segensreiches Wirken fiir das Volk, hungert dabei frei-
willig, hiirtet sich ab und geiBelt seinen Korper, indem er mit
Riemen, an denen Bleiknoten befestigt sind, auf seinen nackten
Kérper schliigt. Sein Wahlspruch, der schon als Knabe fiir ihn galt:
»Nichts fiir sich, alles fiir andere!« setzt er immer und immer wieder
in die Tat um. Wo ist Gerechtigkeit? — Wo ist Biirgertugend? —
Wo ist Sittenreinheit? spricht er fragend. Er beklagt sich laut und
hart iiber die Verdorbenheit, Verirrung und Verblendung seiner
Zeitgenossen, iiber das Fehlen und Schwinden edlen Schweizersin-
nes und sieht in Rousseau mit seinem Ruf »Zuriick zur Natur« den
Propheten und Helfer aus Not und Verzweiflung. »Wahrer Gottes-
dienst«, sagt Pestalozzi, »liegt darin, indem wir den Aermsten des
Volkes dienen«. Im UeberfluBl einerseit und im Hunger anderseits
erblickt er die Siinde und Ungerechtigkeit seiner Zeit.

In diesen Jahren lernt Pestalozzi seinen bereits todkranken
Freund Menalk und dessen Freundin Anna SchultheB, seine spiitere
Frau und Weggenossin, kennen. Wir machen hier auch nihere Be-
kanntschaft mit Pestalozzis Freunden, mit Lavater, Bodmer und

FiiBli, auch mit dem jungen Pfarrer Miiller, dessen Leben spiter
leider in Sumpf und Elend endet. Was im stets ausspionierten Zirkel
dieser freiheitlich gesinnten Ziircher besprochen und diskutiert
wurde, ist gerade heute wieder sehr aktuell, so etwa ein Ausspruch
Lavaters: »Die Wahrheit konnen sie nie unterdriicken. Anfang und
Ende aller Politik ist Selbsterziehung. Biirgertugend, reine Demo-
kratie und Volksfreiheit sind Sache unserer Klarheit selbst.«

Den SchluB des zweiten Teiles bildet eine Reise Pestalozzis zu
dem Berner Patrizier Rudolf Tschifferli, dessen Bekanntschaft ihm
Lavater vermittelt. Tschifferli ist der Griinder der ckonomischen
Gesellschaft in Bern und Besitzer eines priachtigen landwirtschaft-
lichen Mustergutes in Kirchberg bei Burgdorf, wo Pestalozzi den
Landbau erlernt. In Biel sucht Pestalozzi auf Bitte seiner in-
zwischen in Liebe zu ihm entflammten Anna SchultheB den gefliich-
teten Pfarrer Miiller auf. Er findet ihn bei Wein und Bier in einer
Gesellschaft verkommener Menschen, in die der Pfarrer trotz aller
guten Vorsitze immer wieder zuriickkehrt.

Der dritte Teil bildet wohl den Hohepunkt des Filmbuches. »Am
Werk« betitelt sich dieser Teil. Was wir hier zu sehen bekommen,
ist etwas vom Hochsten und Erhabensten, was Menschenkraft und
menschliche Liebe je zu vollbringen vermochte. Die erste Szene
wird mit folgenden Worten geschildert: »Pestalozzi arbeitet mit sei-
ner ganzen Kraft auf dem 6den und weiten Birrfeld. Der Boden ist
steinig und hart. Aufler einer 6den Landschaft sieht man nur einige
Biische und Straucher. Mit Schaufeln und Spaten reinigt Pestalozzi



60 DER FREIDENKER

Nr. §

von sich aus urteilen, und wenn ich das von mir aus tue, so
habe ich zu sagen: Ich habe unter den Freidenkern viele vor-
treffliche Menschen kennen gelernt, ich bin auch auf Mittel-
miBigkeit gestoBen und auf Menschen, die den Gegenpol von
Vortrefflichkeit bilden. Ich kdme also bei der Berechnung des
Durchschnitts auf ungefihr dasselbe Ergebnis wie bei den Glau-
bigen: Es sieht im allgemeinen nicht darnach aus, als ob fiir
das moralische Verhalten der Menschen die Weltanschauung
den Ausschlag gibe.
Wo liegt der Fehler?
Wir Freidenker halten viel vom Verstand, von der Einsicht.

Wo diese vorhanden sei, konne es mit der richtigen, guten Tat
nicht fehlen, sind wir zu folgern geneigt. Der Gldubige nimmt
dieselbe Haltung dem Glauben gegeniiber ein.

Entgleist ein Glidubiger, so legen wir es leicht so aus, die
wirklichkeitsfremde religiose Moralbegriindung habe ihm nicht
den nétigen Halt verliehen. Entgleist ein Freidenker, so trium-
phiert der Gldubige: Da habt ihr’s mit euerer weltlichen Mo-
ral! Hitte der an Gott geglaubt, so wire ihm das nicht zuge-
stollen!

Wer hat recht? — Beide und keiner.

Beide, weil jeder von seinem Standpunkt und seiner innern
Notwendigkeit aus urteilt, und da der Gldubige den Glauben
an eine iibermenschliche moralische Autoritiit nétig hat, hilt er
auch fiir andere eine blof3 verstandesmiBig begriindete Moral
als nicht hinreichend; dem Freidenker hingegen sagt das Wort
»Gott« nichts, und er meint, wenn der andere seinen Verstand
besser gebraucht hiitte, so wiire er besser dran gewesen.

Keiner hat recht, weil sie beide von einer falschen Voraus-
setzung ausgehen, und zwar von der falschen Voraussetzung,
der Mensch richte seine Handlungsweise nach den in seiner
Weltanschauung begriindeten moralischen Grundsitzen, mit
andern Worten: das sittliche Verhalten werde beim einen
durch den Glauben, beim andern durch den V' erstand bestimmt.

Falsch muf3 diese Voraussetzung sein, weil, wenn sie richtig
wire, das moralische Verhalten der Menschen nicht so oft hier
dem Glauben, dort dem Verstand widersprechen kénnte.

Woher kommt das? Miissen wir sagen, die Religion und die
wissenschaftliche Weltanschauung haben als moralische Kraft-
quellen versagt?

Ein Versagen ist zweifellos vorhanden. Aber nicht die Welt.
anschauungssysteme mit ihren Morallehren sind die Versager,
sondern die Menschen. Es liegt nicht an den Lehren. Solche
aufzustellen verstehen die Menschen vorziiglich. Sie anzuwen-
den ist eine andere Sache. Es scheint nur an den Lehren zu
fehlen, weil man ihnen im allgemeinen eine Bedeutung und
eine Funktion zuschreibt, die ihnen gar nicht zukommt. Die
soeben gestellte Frage, ob Religion und wissenschaftliche Welt-
anschauung als moralische Kraftquellen versagt haben, war
irrefithrend. Lehren, ob religios oder nicht. sind keine Krifte.
Lehren sind lediglich Anweisungen, wie der Mensch seine
Krifte wecken und gebrauchen und durch den Gebrauch meh-
ren und stihlen soll. Bei jeder Lehre kommt es auf den Men-
schen an, auf den sie trifft. Wo keine Kraft vorhanden ist, ent-
steht auch durch die beste Lehre keine. So kann der Religitse
wie der Freidenker aus der jeweiligen Weltanschauung die
edelsten moralischen Folgerungen ziehen und sie in die Tatl
umsetzen, wenn sie die Einsicht, den guten Willen und die
Kraft dazu haben; im andern Fall verhilt sich die moralische
Lehre zu ihnen wie Wasser zu eingefettetem Stoff: sie dringt
nicht ein. Der eine nimmt seinen Glauben, der andere seinen
Verstand nicht ernst.

Wie mit den moralischen Werten, die angeblich fiir die einen
aus der religiosen, fiir die andern aus der wissenschaftlichen
Weltanschauung stromen sollen, steht es mit den seelischen
oder den Gemiitswerten. Dieses Herausstromen ist auch hier
eine »optische« Tduschung. Auch hierin sind nicht die Inhalte
der jeweiligen Weltanschauungssysteme maflgebend, sondern
die Empfiinglichkeit des dem Menschen angeborenen und durch
die Erziehung gepflegten Gemiites. Die landldufige Meinung
geht dahin, die religiése Weltanschauung sei reich an Gemiits-
werten, die freigeistige sei 6d und kalt. Diese Meinung ist
durchaus falsch. Es erscheint dem Glaubigen so, weil er die
Welt und die Menschen nur durch seine »Brille« hetrachtet und
sich nicht in eine andere Gefiihlswelt versetzen kann. Gliubige
und Ungldubige haben, wenigstens teilweise, verschiedene Ge-
miitshediirfnisse und demzufolge sind es auch verschiedene
»Dinge«, die als erhebend, wohltuend, erlésend, ermutigend
empfunden werden. Und wie es in beiden Lagern Menschen
gibt, an denen die moralischen Lehren abprallen, so trifft man

die Felder. Kraftvoll schligt er mit Karst oder Pickel in die Erde.«
Er baut ein Wohn- und Wirtschaftshaus, dem er den Namen Neuhof
gibt. Selbstlos und mit einem nie versiegenden Quell von Liebe unil
Aufopferung, mit einer Standhaftigkeit und Ausdauer seltener Art
steht ihm Anna Schulthel3, die indessen seine Gattin geworden ist,
zur Seite. An zerlumpten und verwahrlosten Kindern beginnt Pesta-
lozzi sein Erziehungswerk, aufgebaut auf der Devise: »Edel sei der
Mensch, hilfreich und gut.« Aber immer triiber und hoffnungsloser
wird das Leben auf dem Neuhof. Die Glaubiger dringen, viele Kin-
der enttduschen, Undank und Verkennung ist so alltiiglich wie das
liebe Brot. Eine unertriglich gewordene Schuldenlast hiingt wie ein
Damoklesschwert iiber den Hiuptern von Heinrich und Frau Pesta-
lozzi, das Vertrauen und der Kredit zu ihnen und zu ihren Unter-
nehmen schwindet und ist bald iiberall dahin. Ein Stiick Brot bleibt
ihnen als Nahrung und, obwohl des Leidens schon genug, wird die
Frau von einer langwierigen Krankheit befallen. Die Armenschule
auf dem Neuhof wird geschlossen, weinend und schluchzend nehmen
die Kinder Abschied und Pestalozzi steht allein da, verspottet und
verh6hnt als die »Vogelscheuche« und die »schwarze Pestilenz vom
Neuhof«.

Aber Pestalozzis Glaube und Wille ist unbesieghar. In den Szenen
des vierten Teiles treffen wir Pestalozzi bei seiner kranken Frau in
einem Schlol am Hallwilersee, wo sie bei Frau von Hallwil in liebe-
voller Weise aufgenommen und verpflegt ist. Wir sehen Pestalozzi
in Basel, wo er den Gonner und Helfer Ratsschreiber Iselin auf-

sucht, dabei einem blinden Bettler, den er unterwegs trifft, man-
gels Geld die silbernen Schnallen seiner Schuhe schenkt und diese
mit Binsengras bindet. — Eine der ergreifendsten Schilderungen
stellt wohl eine Gerichtsszene in Aarau dar. Pestalozzi ist in den
Verhandlungen gegen eine Kindsmérderin, die in einer Scheune,
im Stroh liegend, ihr Kind geboren und getétet hat, als Zeuge vor-
geladen. Aber, was Pestalozzi zu den Richtern sagt, ist eine eigenl-
liche Verteidigungsrede der Morderin, die in folgenden Worten gip-
felt: »Dem Uebel mull man vorbeugen. Der Mittelpunkt alles Men-
schenverderbens ist die Verhiirtung des Herzens. Unsere Sitten und
Gesetze sind wie dazu eingerichtet, den Menschen zu verhirten. Die
cinfache Befriedigung seines Naturtriebes aber fiithrt unendlich
weniger zur Verhirtung des Herzens, als die gewaltsamen und
krummen Ausweichungsarten, umso mehr, wenn Gerechtigkeitsge-
fiithl emporhebt, was emporzuheben ist, heiligt, was zu heiligen ist,
reinigt, was zu reinigen ist und das Dasein, das Leben und Wohl-
stand allgemein fordert. Fiir den Staat ist ein uneheliches Kind nur
insofern ein Schaden, als es nicht recht erzogen wird. Fiir die
Menschheit ist jedes Kind unfehlbar ein Gewinn, wenn es recht er-
zogen wird. Ein Kind ist fiir jeden Vater und jede Mutter ein Band
der Menschlichkeit und ein Mittel zur Besserung, solange sie es un-
gekrinkt lieben diirfen. Die Quelle aller Verheerung ist aber, wenn
man das Leben der Kinder vergiftet. Der Staat hat nicht zu richten.
seine einzige Pflicht ist, der Vater der Waisen zu werden.« —

(Fortsetzung folg!-)



Nr. 8

DER FREIDENKER 61

dort wie hier gemiitskalte Menschen, auf die nichts begliickend
oder ergreifend wirkt. Es kommt auch hierin ganz und gar
auf die Menschen an.

Nach dieser Abschweifung miissen wir uns die Frage vor-
legen, wie es moglich sei, daB3 viele Menschen ihre Weltanschau-
ung moralisch nicht ernst nehmen, da fiir den Gldubigen doch
die ewige Seligkeit auf dem Spiele steht und dem Freidenker
die Selbstachtung allein schon Verpflichtung bedeuten sollte.

Die Antwort lautet: Weil der Mensch im allgemeinen nicht
nach Lehren, moralischen Grundsiitzen, verstandesmifigen Ein-
sichten handelt, sondern triebhaft, affekthaft, aus der Tiefe
seines angeborenen Charakters heraus.

Dies ist zu begriinden. Der Mensch kommt nicht als tabula
rasa zur Welt; er ist mit Erbgut behaftet. Und zwar stammt
dieses Erbgut nicht bloB von den nichstvorhergehenden Ge-
schlechtern her, sondern aus den Anfingen des Menschenge-
schlechtes, sogar aus dessen Tierzustand. Das scheint ein wenig
weit zuriickgegriffen zu sein, ist aber deshalb nicht minder
wahr. Wir miissen uns nur die Triebkriifte ansehen, die in der
freien Natur und innerhalb der Menschheit das Handeln be-
stimmen! In der freien Natur herrscht der unerbittliche Kampf
ums Dasein. Dieser ist eine Auswirkung des Selbsterhaltungs-
triebes, der aus dem Leben gar nicht wegzudenken ist. Was ge-
worden ist, will sein und will bleiben. Selbsterhaltungstrieb ist
Lebenswille. sMan« — Pflanze, Tier und Mensch -— méchte
aber nicht nur leben, sondern unter méglichst giinstigen Be-
dingungen, moglichst gut leben, um méglichst lang zu leben.
Auch die Vergesellschaftung ist eine Auswirkung des Selbst-
erhaltungstriebes. Herden bei Tieren und Horden bei Men-
schen sind nicht um der Herde oder Horde willen entstanden.
Sie waren lediglich Mittel zum Zweck der bessern Ich-Erhal-
tung. Egoismus war der Griinder des Gemeinschaftslebens,
wohlverstanden: Egoismus ohne jeglichen moralischen Beige-
schmack, lediglich als Ich-Erhaltungs-Wille aufgefafit. ICH
ist die eine grofle Angelegenheit jedes Lebewesens.

Dieser Naturegoismus, der nur das Ich kennt, ist aber un-
schuldig, nicht moralisch zu bewerten. Die Natur lebt aus sich
selber; darum wird die eine Art Leben zum Opfer einer an-
dern. Aber kein Tier weif3, daB3 es dem andern Schmerzen be-
reitet, daf} es die Jungen dem Verderben aussetzt, indem es die
Eltern tétet, und keines will Schmerzen bereiten; es will nur
sich und seine Jungen erhalten und méglichst gut ernihren.
Also noch einmal: Fiir das Naturwesen gibt es nur eine Ange-
legenheit, nur eine Not und Sorge, und die heiBt Ich.

Und dies ist fiir unsere Betrachtung der springende Punkt:
Der Mensch hat diesen Naturegoismus aus dem Zustand des
Tierseins in den Zustand des Menschseins heriibergenommen
und ihn beibehalten. Er denkt Ich und er fiihlt Ich und er tut
Ich, das heiBt er handelt noch immer triebhaft und affekthaft
aus sich heraus wie im Naturzustand, verbrimt, verschleiert,
verkappt, verfeinert zwar, aber eben doch nuturhuﬁ; so, als ob
es fiir ihn keinen andern Daseinszweck giibe, als sein eigenes
Ich sorgend zu umkreisen.

Wenn dem so ist, konnte man einwenden, so wird es aus Na-
turnotwendigkeit so sein miissen. Die Gutheiung dieses Ein-
wandes wiirde aber bedeuten, daB3 der Mensch nur iiuBBerlich
iiber den Tierzustand hinausgekommen sei; er wire die blonde
Bestie, die es verstanden hat, den Kampf ums Dasein mit den
raffiniertesten Mitteln zu fithren. Was aber ermdglichte und
veranlaBBte die Abspaltung der Siiugetierart homo vom iib-
rigen Tierreich? Die im ganzen Naturreich einzigartige Ent-
wicklung des menschlichen Gehirns.

Vom ersten Stein, den der Mensch zurechtrichtete, um ihn
als Werkzeug zu beniitzen, ging die Lebensausgestaltung wih-
rend ungeheuern Zeitriumen kraft der Fihigkeit, zu iiberlegen,
vorauszuschauen, zu vergleichen, zu beurteilen, willentlich zu
formen, zu verbinden, in Beziehung zu setzen, unausgesetzt
weiter und fiihrte zu den heutigen iiber allem Tierhaften un-
endlich erhabenen Daseinsverhiltnissen des menschlichen Ge-
schlechts, die wir Kultur zu nennen uns angewdhnt haben. Der
Mensch hat es unvergleichlich hoch iiber die Tierstufe hinaus-
gebracht. Die Natur, einst voller Gefahren und Schrecknisse
fiir ihn, ist zu seiner Dienerin geworden; alles in allem: die
Kultur stellt ein iiberwiltigend groBartiges Werk des mensch-
lichen Geistes und der menschlichen Hand dar.

Ich schreibe diese Zeilen am Tag nach der Feier der Waffen-
ruhe. Nahezu sechs Jahre grauenvollen Krieges licgen hinter
uns. Worte wie Buchenwalde, Dachau, Auschwitz, Maidanek
sind zu Ungeheuern von Begriffen geworden; wir erkennen
mit Grauen, was »Kultur« ist: ein ganz diinnes Hiutchen iiber
dem Tierzustand, das jeden Augenblick zerreiflen kann, und
dann quillt das Tiersein aus dem Menschen, und noch viel
Schlimmeres als Tiersein; Bestie wire noch ein Schmeichel-
name fiir das Scheusal Mensch.

Aber wir wollen nicht diese tiefste Menschenschmach, auch
nicht den Krieg zum Maflstab des moralischen Zustandes der
Menschheit machen; wir wollen mit den sogenannten normalen
Verhiiltnissen und Zustinden rechnen.

Natur — Kultur. Wir empfinden diese beiden Begriffe als
gegensitzlich. Sie sind es auch. In der Natur herrscht der un-
erbittliche Kampf ums Dasein. Die Natur kennt keine Riick-
sicht; sie ist vernunftlos und gefiihllos. Kultur bedeutet An-
bau, Bildung, Pflege. Pflege aber ist das gerade Gegenteil von
Riicksichtslosigkeit, und Anbau, Bildung haben den Sinn von
verniinftiger, zielbewullter Gestaltung.

Was alles hat die Menschheit im Zeitraum von Jahrhundert-
tausenden durch Zusammenarbeit zur Ausgestaltung und Ver-
edelung des Lebens fertiggebracht! Es grenzt nicht nur ans
Wunderbare, es ist das Wunderbare (das Wort selbstverstind-
lich ohne mystische Deutung). Aber welche Enttiduschung! Bei
den Erschaffern all der Lebensgiiter herrscht nicht dic heitere
Einigkeit und der Einklang im Wollen und Fiihlen, auf die
man aus dem Werke glaubt schlieflen zu diirfen. Hinter der
glinzenden Fassade begibt sich ein verbissener Kampf, man
diirfte beinahe sagen: aller gegen alle, und vergiftet ruheloser
Unfriede das Dasein.

Ich iibersehe den Strom von Liebe und Giite nicht, der die
Menschheit durchzieht und sowohl im Alltagslechen der Masse
wie in groBen offentlichen Werken der Hilfe und der gegen-
seitigen Forderung wirkt. Aber wenn wir uns die sozialen Ver-
hiltnisse betrachten, die ungehecuerlichen Unterschiede in der
Lebenshaltung zwischen Aermsten und Reichsten, an die un-
gerechte Verteilung der Lebensgiiter iiberhaupt, ferner den
verbissenen Konkurrenzkampf in Handel und Wandel und die
zahllosen kleinen, spitzigen Feindschaften zwischen Mensch
und Mensch im Alltagsleben um nichts und wieder nichts, so
bleibt eben doch der Eindruck, dafl der Kampf vorherrscht,
und daf} der Antrieb zu diesem Kampfe die Selbstsucht ist, die
Ichbesessenheit, wie in der Natur, sei es nun Individualselbst-
sucht, Familien- oder Sippenselbstsucht, Klassen-, Standes-,
Staats- oder Rassenselbstsucht.

Vielleicht taucht da und dort der Gedanke auf: Der Mensch
ist ein Stiick Natur; in der Natur herrscht der Kampf ums Da-



62 DER FREIDENKER

Nr. 8

sein; also ist es nichts als natiirlich, wenn unter den Menschen
dieser Kampf auch waltet.

Darauf wire zu entgegnen: Das Tier mit dem héchstent-
wickelten Gehirn ist nicht Tier geblieben; es steht in einem
andern Verhiltnisse zur Natur als alles iibrige Getier. Der Mensch
ist selbstbestimmend, das Tier nicht, der Mensch ist leben-
gestaltend, das Tier nicht, und daher ist der Mensch in hohem
MaBe auch der Gestalter seines eigenen Schicksals und verant-
wortlich dafiir, was beim Tier ebenfalls ausgeschlossen ist. Der
Mensch ist also dem Naturgeschehen viel weniger unterworfen
als das Tier; er ist ja vielmehr, wie schon einmal gesagt wurde,
Beherrscher und Pfleger der Natur. Er vermag ihr das Viel-
fache von dem zu entlocken, was sie von sich aus hervor-
briichte.

Nein, nicht alles, was in der Natur Gesetz oder Zustand ist,
braucht auch bei den Menschen Gesetz oder Zustand zu sein.
Und das gilt in erster Linie fiir den Kampf ums Dasein, fiir den
im Menschenreich keine Notwendigkeit vorliegt; die Erde bie-
tet Raum und Erhaltungsmittel genug fiir alle. Und wenn der
Schein dagegen spricht, so suche man hinter dem Schein die
wahre Ursache der sogenannten Raumnot und Nahrungsnot.
Man wird als wesentliche Ursache die Selbstsucht finden, hin-
ter allem Streit der Einzelnen und der Vélker immer wieder
die Selbstsucht.

Ein wirklicher Durchbruch der Nichstenliebe aus dem Reich
des Wiinschenswerten in das Reich der Wirklichkeit wire na-
tiirlich von einer Umgestaltung der wirtschaftlichen und so-
zialen Zustinde begleitet, in denen die Herrschaft der Selbst-
sucht ja am deutlichsten zum Ausdruck kommt. Damit wiirde
der fiir eine Kulturmenschheit unnotwendig und unnatiirlich
gewordene Kampf ums Dasein sein Ende finden. Solange dieser
Friedenszustand nicht erreicht oder wenigstens ernstlich ange-
strebt wird, kann von einer Kultur im ethischen Sinne nicht
gesprochen werden; solange briiste sich der Mensch nicht mit
Erhabensein iiber der Natur.

Hierin ist der Mensch noch Natur, noch Tier geblieben. Das
ist das schlimme Erbgut, das trotz allen schonen und guten
Lehren noch immer sein Handeln bestimmt und wogegen bis
heute noch keine Weltanschauung und keine Moral aufgekom-
men ist.

Das ist eine nicht eben erhebende Feststellung. Aber sie bil-
det den Boden, von dem aus wir einem neuen Ziele zustreben
sollten. Einem neuen Ziele? Das haben wir, scheint mir, vor-
ldufig nicht vonnéten, haben wir doch das Ziel noch nicht ein-
mal erreicht, das weise und gute Menschen vor Tausenden von
Jahren aufgestellt haben, nimlich: Mensch nicht nur im zoo-
logischen, sondern auch im ethischen Sinne zu sein.

Das Kennwort der freien Natur heifit I C H, das Kennwort
der Kultur heifit D U. Es bedarf keiner vielen Worte mehr, um
zu erkliren, was das bedeutet. Es bedeutet Absage des Kampfes
ums Dasein unter den Menschen, die Umwandlung des Gegen-
cinanders in das Fiireinander. Kultur heif3t soziale Gerechtig-
keit, Wohlfahrt aller.

Pflege des kurzen irdischen Daseins, des friedlichen, gegen-
seitig fordernden Zusammenlebens der Einzelnen und der Vél-
ker ist das, was der Freidenker Fridtjof Nansen mit seiner For-
derung der Nichstenliebe und was Kant mit seinem kategori-
schen Imperativ meint, der lautet: »Handle so, daB3 die Ma-
xime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allge-
meinen Gesetzgebung gelten konnte.« Denn der ideale Sinn der
Gesetzgebung ist die Aufstellung von Grundsiitzen und Bestim-

mungen, die ein friedliches Zusammenleben der Menschen un-
tereinander erméglichen.

Die Herbeifiihrung wahrer Kultur wird gewaltigen Schwierig.
keiten begegnen, Schwierigkeiten, die weniger in wirtschafts-
und sozialpolitischen Widerstinden liegen als in den einzelnen
Menschen selber, die ja die Schopfer der von ihrem person-
lichen Egoismus gekennzeichneten und durchgifteten wirt-
schaftlichen und sozialen Verhilinisse sind. Das Uebel muf}
an der Wurzel angepackt werden, die im Einzelmenschen lie-
gen. Es gibt keinen andern Weg als die Ueberwindung der
naturhaften Selbstsucht, als die Umstellung des ganzen Den-
kens und Fiihlens vom Ich auf das Du.

Diese Kulturwende herbeizufiihren, halte ich fiir die vor-
nehmste Aufgabe der freigeistigen Menschen, die ihre Hoff-
nung nicht auf ein Wohlleben nach dem Tode setzen und kraft
ihrer verstandesmiBBigen Betrachtung des Lebens klar erkennen,
woran unser Dasein krankt und was zu seiner Gesundung nétig
ist. An ihnen ist es, mit gutem Beispiel voranzugehen und die
ersten zu sein, von denen zu sagen ist, ihr Leben entspreche den
ethischen Anforderungen ihrer Lebensanschauung. Sie sollten
die ersten sein, die jener groBlen Verantwortung bewuBt sind,
die Schiller den Kiinstern auferlegt hat, die aber im ethischen
Sinne jeden Menschen angeht: »Der Menschheit Wiirde ist in
eure Hand gegeben. Bewahret sie!«

Der Bolschewiki-Koller

Das ist eine Krankheit, der unsere Bevilkerung im Jahre
1918 verfiel, als die russische Arbeiterschaft nach einem ver-
lorenen, verlustreichen Kriege der Zarenherrschaft ein Ende
machte und damit auch der Ausbeutung des Volkes durch die
herrschende Clique, und die immer mehr sich ausbreitende
industrielle Ausbeutungssucht eines »liberalen Biirgertums« be-
seitigte. Es geschah dies durch die Revolution des russischen
Volkes von 1917, durch die die kommunistische Partei ans Ru-
der kam. Alldieweil Revolutionen in der Regel nicht mit Hand-
schuhen und Rosendl, sondern mit Schwert und Blut gemacht
werden — sogar in der Schweiz — und diejenigen, die schlieB-
lich die Unterlegenen waren, sich ebenfalls mit Pulver und
Blei und auslindischer Unterstiitzung durch wohlbewaffnete
Heere zur Wehr setzten, so war withrend einiger Zeit ein chao-
tischer Zustand mit innerem und #uBlerem Krieg an der Tages-
ordnung.

Dabei wurde
Ueberfille und Beraubungen mégen vielfach vorgekommen
sein. Unser Gesandte, Herr Junod, muBlte flichen oder floh
wenigstens. Mit ihm stob die gesamte Bourgeoisie, soweit sie zur

auch unsere Gesandtschaft mitgenommen.

Ausbeuterklasse gehérte, ins Ausland und viele Schweizer, die
in RuBland ihr Auskommen oder sogar Reichtiimer erworben
hatten, flohen ebenfalls aus Rulland, unter Hinterlassung ihrer
Vermégen. Das war sicher fiir viele auBerordentlich unan-
genehm, ja ein hartes Los. Aber es darf auch nicht vergessen
werden, daf3 viele groBle Vermégen nur durch riicksichtslose
Ausbeutung, durch Ausnutzung der Chance, die darin lag, daB
das Volk ungebildet, ohne Koalitionsrecht der Ausbheutung aus-
geliefert war, zustandekamen. Das diirfte auch bei den Lory-
schen Millionen der Fall gewesen sein.

Damals hatten Biirger unseres Landes eine Broschiire ver-
breitet, deren Reinertrag den geschiidigten RuBlandschweizern
zugute kommen sollte. An und fiir sich ein 16bliches Beginnen.



	Moralität und Weltanschauung : (Schluss)

