
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 28 (1945)

Heft: 7

Artikel: Moralität und Weltanschauung [Teil 1]

Autor: Brauchlin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AARAU, den 1. Juli 1945 ^ g ^ 28. Jahrgang — Nr. 7

ORGAN DER F R E I G E I ST I G E N V E R E I N I GU N G DER SCHWEIZ
Erscheint regelmäßig am 1. jeden Monats

Redaktion: TRANSITFACH 541, BERN — Abonnementspreis jährlich Fr. 6.— (Mitglieder Fr. 5.—). Sämtliche Adreßänderungen und
Bestellungen sind zu richten an die Geschäftsstelle der F. V. S., Postfach 21 41 Zürich-Hauptbahnhof. - Postcheckkonto VIII 26074 Zürich

Inhalt: Moralität und Weltanschauung - Hundert Jahre „Pfaffenspiegel" -

Provokatorische Proselytenmacherei — Auch in England wird die Autokratie

des Radios kritisiert — Totentafel — Mohammed, sein Leben und
sein Wirken — Ortsgruppen

Moralität und Weltanschauung
Von E. Brauchlin

Zur Einführung in die folgenden Gedankengänge muß daran

erinnert werden, daß jede Weltanschauung eine dreifache
Aufgabe hat: die Menschen mit einem Weltbild zu versehen,
sie moralisch zu leiten und ihr Gemütsleben wohltätig zu
beeinflussen.

Die Weltanschauung, in deren Kulturkreis wir leben, die
christliche, wurzelt in übersinnlichen Vorstellungen, unsere,
die freigeistige, stützt sich auf die Ergebnisse der wissenschaftlichen

Forschung.
Im Folgenden wird die Frage zu beantworten versucht, ob die

Weltanschauung auf das moralische Verhalten der Menschen
einen Einfluß habe und, wenn ja, ob hinsichtlich moralischen
Haltes der besser dran sei, der an Gott und Jenseits glaubt,
oder der andere, der das Sittengebot aus dem Leben ableitet,
also ob Christ oder Freidenker.

Die Weltanschauung als Welterklärungsversuch im religiösen
wie im wissenschaftlichen Sinne ist so alt wie das Menschengeschlecht

selber, denn wohl vom ersten Denken an haben die
Menschen versucht, dem Sein und dem Sinn des Seins auf den
Grund zu kommen. Die Menschen wollten wissen und wollten
inmitten der unverstandenen Umwelt beruhigt sein. Diese beiden

Verlangen fließen ineinander über, denn die Befriedigung
des Wissenstriebes schafft auch Beruhigung.

So weit zurück wie die Anfänge der Weltanschauung liegt
auch der Ursprung der Moral; denn sobald sich Menschengruppen

(Familien, Sippen) bildeten, erfolgte notwendig eine
Einschränkung des Einzelwesens zugunsten der andern, ein
gegenseitiges Rücksichtnehmen, und darin besteht ja im
Grunde alle Moral. Das gilt auch für die Moral in unsern
heutigen vielfältigen und verwickelten Beziehungen der Menschen
untereinander. Und die Weltanschauung als Welt- und
Lebenserklärung hat ebenfalls heute noch die Doppelfunktion der
Befriedigung des Wissenstriebes und der seelischen Beruhigung.

Des Zxisammenhanges wegen ist darauf hinzuweisen, daß der
Mensch der Urzeit, der die Kräfte der Natur nicht kannte,
Mächte außerhalb der Natur und der menschlichen Sphäre
vermutete, von denen das Geschehen in der Natur und im
Menschenleben herbeigeführt und beeinflußt werde. Mit dem
Glauben an höhere Mächte stand das Verhalten der Menschen,
also das Moralische, in engem Zusammenhang. Es gab gute

Jede Religion ist gut, die beste aber — die dümmste.
Papst Alexander VI.

Taten, mit denen man die Geister und Dämone günstig stimmen

konnte, und böse, womit man den Zorn der übermenschlichen

Mächte auf sich herab beschwor. Das Verhalten der
Menschen wurde also nicht nur durch die Lebensnotwendigkeiten

geregelt, sondern richtete sich auch nach der
Weltanschauung (soweit man jenes primitive Vermuten schon als

solche bezeichnen darf). Denken wir aber bei »Weltanschauung«

lediglich an das WeltöiZif, so ist zu sagen, daß ein Einfluß
auf die Moral nicht besteht. Ob einer die Erde als eine Kugel
oder eine Scheibe ansehe, sie als Weltmittelpunkt oder als
sonnumkreisenden Weltkörper betrachte, hat auf sein
Verhalten nicht den geringsten Einfluß. Die Menschen früherer
Zeiten mit ihren ganz andern Meinungen über die Erde und
die andern Gestirne waren um kein Haar besser oder schlechter

als wir. Sie plagten einander nach bestem Wissen und Können

und schlugen einander massenhaft tot wie die heutigen,
mit dem einzigen Unterschied, daß sich diese viel besser drauf
verstehen. Das Verhältnis ändert sich aber, sobald in das Weltbild

Vorstellungen gebracht werden, die nicht bloß den Wis-
sensstrieb befriedigen, sondern auch und in erster Linie
seelisch beruhigen sollen.

Nach christlicher Auffassung gibt es irgendwo außerhalb der
Erde einen Himmel als Wohnplatz der Seligen und eine Hölle
für die Verdammten; wissenschaftlich ist die Erde ein Planet
ohne mystisches Drum und Dran und der Mensch ein vergängliches

Lebewesen wie jedes andere. Dieser verschiedenen
Auffassung entsprechend liegt bei der religiösen Moral der Schwerpunkt

des menschlichen Handelns im Jenseits, bei der
weltlichen Moral im wirklichen irdischen Leben.

Welcher Weltanschauung ein Mensch zuneige, kommt in
erster Linie darauf an, ob er vor allem das Bedürfnis habe, sich
in beglückenden Vorstellungen zu ergehen, besonders in der,
daß sein Ich durch den Tod nicht ausgelöschtwerde und ihm ein
großes Glück, das ihm auf Erden vielleicht versagt blieb, nach
dem körperlichen Untergang doch noch zukomme, oder ob es

ihm darum zu tun sei, Welt und Leben verstandesmäßig zu
erkennen, möge die Wahrheit aussehen, wie sie wolle.

Wir können in dieser Beziehung also von zwei Typen sprechen

wenn auch zu sagen ist, daß sie nicht rein vorkommen;
denn Gemütsbedürfnisse hat der Verstandesmensch auch, nur
befriedigt er sie nicht durch Illusionen, und der Religiöse ist
bis zu einer gewissen Grenze der realen Wahrheit auch
zugänglich.

Ob den beiden Moralbegründungen, der übersinnlichen und



50 DER FREIDENKER

der weltlichen, zwei verschiedene Grade von Moralität ent-
I

i sprechen, wird zu untersuchen sein.

Vorläufig angenommen, die Weltanschauung beeinflusse
j ihren Inhaber, und zwar je nach ihrer grundsätzlichen

Besonderheit verschieden stark oder in verschiedener Richtung,
so müßten logischerweise im praktischen Leben die Angehörigen

der verschiedenen Weltanschauungssysteme nach Maßgabe
ihres moralischen Verhaltens voneinander zu unterscheiden
sein. Sollte man aber einen solchen Unterschied nicht feststellen
können, so müßte man annehmen, daß der Einfluß der einen
wie der andern Weltanschauung auf die Moralität gleich stark
oder gleich schwach oder daß keiner vorhanden sei. Es wäre
somit auf die moralische Seite hin gleichgültig, welcher
Weltanschauung man huldigt, und wir wären mit unserm Latein
schon zu Ende.

Tatsächlich läßt sich eine moralische Gruppierung der
Menschen, die gleich auch eine weltanschauliche wäre, nicht
erkennen; man weiß, wenn man es mit einem redlichen
Menschen zu tun hat, nicht, in welches weltanschauliche Lager er
gehört, ebenso wenig, wenn wir auf einen moralisch
Minderwertigen stoßen.

'
Angesichts dieser Tatsache müssen wir untersuchen, inwiefern

man die verschiedenen Weltanschauungssysteme für
moralisch verpflichtend ansehen könnte.

Die christliche Kirche packt mit ihrer Behauptung des ewigen

Lebens (bei gutem Verhalten) in Glückseligkeit den
Menschen beim Selbsterhaltungstrieb. Unvergängliches persönliches

Sein in ungetrübtem Glück — das ist schon etwas nach
diesem Leben voller Leid und Enttäuschungen. Damit
beruhigt sie ihn aber auch gemüthaft, und indem sie Gott als den

Urgrund aller Dinge erklärt, läßt sie auch dem Wissenstrieb das

Seinige zukommen. Sie erfaßt den Menschen also in seiner

ganzen Geistigkeit und setzt ihn mit all seinen Gedanken,
Gefühlen und Taten mit dem Schöpfer, Erhalter und Lenker alles
irdischen und außerirdischen Seins in Beziehung. An die Stelle
des jüdischen Nationalgottes trat durch die christliche Dogmatik

der einzige und alleinige Weltengott, an die Stelle der
beschränkten die unbeschränkte Machtfülle, an die Stelle des

Relativen, des Bedingten das Absolute, das Unbedingte.
Wir müssen uns klar machen, was das Absolute bedeutet. Das

MOHAMMED
SEIN LEBEN UND SEIN WIRKEN

4 Von K. Großmann
(Schluss)

Beim Tode Mohammeds war der Grundstein zu den erstaunlichen
Eroberungen der Mohammedaner gelegt. In 25 Jahren waren außer
Arabien ganz Persien, Armenien, Syrien und Aegypten den Kalifen
des Propheten unterworfen. Hundert Jahre später war der dritte
Teil der Alten Welt zur neuen Religion übergegangen. Byzanz,
Indien, Rußlands Steppen, Nordafrika, Spanien, Portugal und ein Teil
Südfrankreichs gehörten zum mohammedanischen Reiche. Ja,
einzelne Heeresabteilungen der streitbaren Kalifen waren bis nahe an
die jetzige Schweizergrenze vorgerückt, hatten sie doch die Städte
Lyon und Besançon durchstreift!

Betrachten wir das Glaubensbekenntnis Mohammeds etwas näher!
Es besteht Ungewißheit darüber, ob der Prophet lesen und schreiben

konnte. Es hätte ihm selbst im analphabetischen Arabien auch
nicht viel genützt. Vermutlich wurden seine Offenbarungen, die er
nachträglich in seinen Predigten erzählte, von seinen Jüngern
aufgeschrieben. Dazu sollen sie den erstbesten geeigneten Gegenstand,
der ihnen unter die Hände kam, gebraucht haben, wie: Palmblätter,
Schulterknochen von Hammeln, Lederstücke, flache Steine usw.

Diese Aufzeichnungen, die wahllos zusammengewürfelt aufbewahrt

worden waren, wurden nach dem Tode Mohammeds durch

Absolute ist das Umfassende, Allseiende, das außer sich nicht!

übrig läßt, keinen Raum, keine Möglichkeit, kein Zweites oder

Anderssein. Das Absolute ist das eine und einzige Sein, das Sein

an sich. Das Sein an sich aber ist die Wahrheit. Die Wahrheit
aber ist das, was der Mensch aus Wissenstrieb und Beruhigungs-

verlangen sucht; denn nur in der Wahrheit finden Geist und

Seele ihr Genügen.
Mit diesem in Gott »verkörperten« Absoluten ist der Mensch

moralisch verbunden. Es kommt auf sein Verhalten in der

Quarantänestation Erde an, ob er zur ewigen Freude oder zur

ewigen Verdammnis werde eingehen können oder müssen.

Außer dem moralischen Willen, der sich im Absoluten, in Gott,

darstellt, gibt es keine Moral, kein gültiges Moralgesetz. Es ist

vom kirchlichen Standpunkt aus nichts als eine logische
Folgerung, wenn behauptet wird, eine nicht in Gott, also im
Absoluten verankerte Moral habe keine verpflichtende Kraft. Es

ist, grob verglichen, wie mit der Staatsverfassung und einem

von einem Einzelnen willkürlich aufgestellten Gesetz ; an dieses

hat sich niemand zu halten, jene ist für alle gültig.
Wenn wir uns diese Gedankengänge klar überlegen, müssen

wir uns nicht darüber verwundern, daß Gläubige, die gefühlsmäßig

in den Glauben an dieses Absolute, Allein- und
Allgemeingültige eingebettet sind, die Menschen, die diesen Glauben

nicht teilen und ihr Handeln nicht zu dieser absoluten Autorität

in Beziehung setzen, für moralisch haltlos, allen bösen

Winden ausgesetzt und zu allem fähig betrachten und sich

entsetzen, wenn sie von einem Menschen hören, daß er
Freidenker sei, was für sie eben bedeutet: Mensch ohne sittlichen

Halt. Sie fassen es nicht, daß man Mensch sein und nicht an

Gott glauben und doch seinen richtigen Weg durchs Leben

finden kann.
Wir Freidenker dagegen wundern uns oft über die trotz dem

heutigen Stand der Wissenschaft ungeheuer große Zahl von

Gläubigen in allen Ständen und Bevölkerungsschichten,
insbesondere über die vielen, die kraft ihrer Bildung weitgehend

wissenschaftlich denken, weder an die biblische Weltschöpfung

noch an Wunder glauben und doch nicht von der Gottes-

und Jenseitsidee wegkommen. Wir sind allzu leicht geneigt,

dies mit geistiger Beschränktheit, passivem Verharren in dem

in der Kindheit Aufgenommenen zu erklären. Die Ursache

Abu Bekr dem Inhalt nach zu einem Buche, dem Koran, vereinigt.
Er besteht aus 114 Suren, das sind einzelne Offenbarungen, und

bildet die heilige Schrift des Islams. Seine ganze Lehre ist
grundsätzlich in den Suren 2. V. 285 und 4. V. 135 enthalten. Die
erstgenannte lautet: »Der Prophet glaubt an das, was ihm vom Herrn

geoffenbart wurde. Alle Gläubigen glauben an Gott, seine Engel,

seine Bücher und seine Apostel.« Die zweite: »Oh ihr, die ihr

glaubt! Glaubet an Gott und seinen Apostel, an das Buch, das er

seinem Apostel gesandt hat, an die Bücher, die er früher geoffenbart

hat. Derjenige, der nicht an Gott und seine Engel, an seinen

Apostel und an den letzten Tag glaubt, ist von einem schweren
Irrtum befallen.«

Der Inhalt des Korans läßt deutlich drei Quellen seines
Entstehens erkennen: 1. eine jüdisch-christliche; 2. eine vor-i6lamische

mit den alten Gebräuchen, die der Prophet übernommen; 3. eine

neu-islamische, durch Mohammed eingeführte. Von seinen jüdischen
und christlichen Vorgängern hat Mohammed offensichtlich
übernommen: 1. Die Einheit Gottes. 2. Der Glaube an Engel und Geister.

3. Der Glaube an ein jenseitiges, immerwährendes Leben,
Auferstehung der Toten, letztes Gericht, Himmel und Hölle,
Unterwerfung unter den Willen Gottes. Aus der zweiten Quelle, der
vorislamischen, stammen: Der Glaube an gute und böse Geister, die

heilige Eigenschaft der Kaaba zu Mekka, die Verpflichtung für

jeden Gläubigen einer Pilgerfahrt nach Mekka, der Glaube an
Fatalismus, freier Wille und Vorbestimmung.



DER FREIDENKER 51

liegt aber oft tiefer: diese Menschen haben einen unverrückbaren

Halt, einen unbedingt sichern Grund, das Absolute, woran

es nichts zu deuten gibt, notwendig, weil sie nur darin
Beruhigung für Herz und Geist finden.

Könnte die Wissenschaft diesen Menschen auf die Fragen
nach Anfang und Urgrund des Seins, nach Sinn und Zweck des

Lebens eine eindeutige, zweifelsfreie, allumfassende Antwort
geben, so tauschten vielleicht die meisten dieser Unsichern

gerne die reale Wahrheit gegen ihren Mystizismus ein. Allein
wie steht es damit? Trotz den Ungeheuern Erfolgen der letzten
hundert Jahre in wissenschaftlichen Forschungen und
Entdeckungen muß die Wissenschaft auch heute noch antworten:
Dies und dies wissen wir noch nicht und werden vermutlich
nie dazu kommen, es mit absoluter Sicherheit zu wissen, weil
es sich allen Erfahrungs- und Erforschungsmöglichkeiten
entzieht (z. B. die Frage nach dem Anfang der kosmischen Welt,
vielleicht auch die nach dem Ursprung des Lebens), oder:
Heute nehmen wir an, es sei so; aber das ist eine Hypothese,
die vielleicht morgen widerlegt werden kann.

Diese Unfertigkeit und Unsicherheit befriedigt den

Beruhigungshungrigen nicht. Er läuft zur Kirche und fragt dort nach
den ersten und letzten Dingen. Diese reibt sich die Hände und

sagt: Freilich wissen wir das, und sie erklärt, geht eine Strecke
weit auch wissenschaftlich vor, um endlich bei Gott als dem

Urgrund aller Dinge zu landen. Da horchen die Fragenden auf.
Gott ist zwar nur ein Wort. Aber sie geben dem Wort den

Begriffsinhalt, den sie wünschen, der sie befriedigt, beruhigt:
Gott ist das Wort für das Absolute, für die Wahrheit..

Wollte die Wissenschaft der Kirche und ihrer absoluten
>Wahrheit« ernstlich gefährlich werden, so müßte sie eine für
Gegenwart und Zukunft absolut gültige Lehre, ein
wissenschaftliches Dogma aufstellen, was aber ein Widerspruch in
sich wäre. Eine abgeschlossene, allumfassende und unveränderliche

wissenschaftliche Welterklärung (wie sie die Kirche mit
dem Begriff »Gott« zu bieten vorgibt) ist undenkbar. Die
Probleme des Seins sind unerschöpflich. Immer wieder kommt
etwas Neues hinzu, und immer wieder gibt es kraft besserer

Forschungsmittel Widerlegungen früherer Ansichten und neue
Bausteine für das endlich annähernd richtige Weltbild.

Der Christ befindet sich, wie schon angedeutet wurde, mora-

Der Koran kennt vier Dogmen: Der Glaube an. Gott, an seinen
Propheten, an die Gleichheit aller Menschen unter sich und an ein
jenseitiges Leben. Wer sich zu diesen Dogmen bekennt, verpflichtet
sich dadurch, auch die fünf Gebote zu halten, die da sind: 1. Die
täglichen Waschungen mittels Wasser oder, wenn es fehlt, durch
Sand. 2. Tägliches mehrmaliges Beten, zu gewissen, festgesetzten
Stunden, oft auch zur Nachtzeit. 3. Almosengeben, das den Charakter

einer religiösen Steuer für Angehörige, Waisen, Arme und
Reisende trägt und von dem Mohammed sagt: »Almosen ist ein schönes
Darlehen, das Gott doppelt zurückgeben wird, denn Gott ist dankbar.

Du nimmst nur das mit dir in die Ewigkeit, was du gegeben
hast.« 4. Das Fasten des Monats Ramadhan. 5. Wallfahrt nach
Mekka. Es würde zu weit führen, wollten wir noch untersuchen,
wie diese Dogmen und Gebote praktisch durchgeführt werden.

Der Islam steht im schroffen Gegensatz zum Judentum dadurch,
daß Allah der Gott der ganzen Menschheit ist und keinen Unterschied

der Rasse und der Farbe kennt, während Jehova ausschließlich

der Gott der jüdischen Rasse ist. Der Koran kennt, wie das
Christentum, ein jenseitiges Leben, das aus Hölle, Fegfeuer und
Paradies besteht. In die Hölle kommen alle diejenigen, die sich
»¦cht zum Islam bekannten, also die Heiden vom mohammedanischen

Standpunkt aus. Ins Fegfeuer geraten die Gläubigen, die ihrer
begangenen Sünden wegen nicht gleich in den Himmel gehen können.

Eine kleine Zahl Rechtgläubiger, die ein gottgefälliges Leben
geführt hat, geht nach dem Tode gleich ins Paradies ein. Anstelle

lisch in totaler Abhängigkeit von dem absoluten Gesetzgeber
und Richter Gott. Das ist eine starke Bindung, die man für sich
allein schon als hinreichend halten möchte, den Menschen vor
jeder Abweichimg von Gottes Wegen zu bewahren. Die Christen

müßten eigentlich samt und sonders moralisch einwandfreie

Menschen, MiniaturvoUkommenheiten sein. Diese Folgerung

gewinnt noch ungeheuer viel an Berechtigung, wenn man
den Lohn bedenkt, der ihnen für ihr Wohlverhalten, und die
Strafe, die ihnen für Vergehen gegen das göttliche Gesetz in
Aussicht steht.

Theoretisch müssen wir den Glauben an die ewige Vergeltung
des Guten und Bösen als einen gewaltigen moralischen Antrieb
ansehen.

Wie steht es praktisch damit? Das Leben zeigt uns im
großen wie im kleinen, daß diese Folgerung nicht gezogen
werden kann. Die Christen leben im allgemeinen so (sagen wir:
so wenig nächsten- wie feindesliebend), als ob es weit und breit
keinen Gott, keinen Himmel und keine Hölle gäbe. Begreiflich

Besteht doch .zwischen dem geringen irdischen Gut und
Böse, das man in der augenblickshaft kurzen Lebensfrist tun
kann, und der ewigen Vergeltung ein so maßloses Mißverhältnis,

daß der Zusammenhang zwischen ihnen im Sinne von
Ursache und Wirkung gar nicht ernst genommen werden kann.
Zudem ist das Bewußtsein, zu jeder Zeit und an jedem Ort und
unter allen Umständen von einem unsichtbaren Späher
belauert zu werden, derart peinlich, daß dieses »Mene tekel« als

moralischer Faktor, kleine Kinder etwa ausgenommen, praktisch

ausscheidet.
Das oberste moralische Gebot der christlichen Lehre lautet:

Du sollst Gott über alles lieben und deinen Nächsten wie dich
selbst.«

Uns beschäftigt hier nur der zweite Teil, die Nächstenliebe.
Als allerhöchste Tugend fordert die christliche Lehre zwar die
Feindesliebe. Aber auch das ist eine übersteigerte Forderung
wie das Lebenmüssen unter beständiger Aufsicht und auf Messers

Schneide zwischen ewiger Glückseligkeit und Verdammnis.
Oder ist Feindesliebe einfach ein hochtrabendes Wort für
etwas, das wir aus rein menschlichem Empfinden heraus als

selbstverständliche Pflicht erachten und tun, ohne uns etwas
darauf einzubilden? Ist einem andern ein Unglück zugestoßen

der unklaren Verheißungen des christlichen Jenseits, wo in alle
Ewigkeit Posaunen und Lobgesänge erschallen, verspricht Mohammed

ein Paradies voller einfacher, verständlicher, ja sinnlicher
Freuden, nach denen das aufrichtige Menschenherz schon auf dieser
Welt verlangt und worunter sich auch der gewöhnliche Mensch
etwas Positives vorstellen kann. Hören wir, was die 56. und 74. Sure
darüber berichten: »Die Gefährten der Rechten sind die Allah
Nahegebrachten, in Gärten der Wonne, auf durchwobenen Polstern
sich lehnend. Die Runde machen bei ihnen unsterbliche Knaben,
mit Humpen und Eimern und einem Becher von einem Born. Nicht
sollen sie Kopfweh von ihm haben und nicht das Bewußtsein
verlieren. Und Früchte, wie sie sich erlesen, und Fleisch und Geflügel,
wie sie's begehren, und großäugige Huris, gleich verborgenen Perlen,

als Lohn für ihr Tun. Siehe, das ist euer Lohn und euer Eifer
ist bedankt.«

Von der Höllenpein dagegen prophezeit der Koran: »Wahrlich,
diejenigen, die unsere Warnung mißachten, werden wir sicherlich
zum Braten im Feuer der Hölle verdammen. Und so oft ihre Häute
geröstet sein werden, werden sie andere Häute erhalten, damit sie
die Qualen um so ärger kosten mögen. In Glutwind und siedendem
Wasser und Schatten von schwarzem Rauch werden die Gefährten
der Linken verharren. Ihr Irrenden und ihr Leugner, wahrlich essen
sollt ihr von dem Baume Sakkum und füllen von ihm die Bäuche
und darauf trinken von siedendem Wasser und sollet trinken wie
durstvolle Kamele. Da« ist eure Bewirtung am Tage des Gerichtes.«



52 DER FREIDENKER

und wir können ihm irgendwie helfen, so fragen wir nicht
lange, ob er uns wohlgesinnt sei oder nicht; wir packen an und

tun, was in unsern Kräften liegt und fühlen uns deshalb nicht
als moralische Herkulesse. Ist er unser Feind, lieben wir ihn
zwar auch weiter nicht, wir verleugnen aber auch ihm gegenüber

unser menschliches Fühlen nicht. Dazu braucht es keine
besondere christlich gefärbte Moral (die übrigens um Hunderte
von Jahren älter ist als das Christentum und beispielsweise
auch von Buddha und Konfuzius gefordert wurde). Das ist
doch der Sinn und die Tätigkeit des Roten Kreuzes auf dem
Schlachtfeld: man schaut nicht auf die Uniform, man hilft
einfach. Welch großes Wesen aber machen die Christen mit
dem Gleichnis vom barmherzigen Samariter!

Bleiben wir also bei der Nächstenliebe. Ich möchte sie

vorsichtig als die Lebensart bezeichnen, die das Wohlergehen der
Mitmenschen nicht nur nicht beeinträchtigt, sondern es

berücksichtigt und nach Möglichkeit fördert. Nächstenliebe ist
das Moralische in der menschlichen Gesellschaft; sie ist das

einzige echte Wahrzeichen der Kultur.
Ueber das Moralische schreibt Fridtjof Nansen einfach und

klar: »Moralisch handeln heißt: dem einzelnen wie der Gesellschaft

Gutes tun, während unmoralisches Handeln der Gemeinschaft

oder dem einzelnen oder beiden Schaden zufügt.«
Wie steht es damit bei den Christen? Werfen wir einen Blick

auf die Zeit zurück, wo das Christentum der kulturbestimmende

Faktor war — wir leben ja noch in dieser Epoche — so

bietet sich uns im Völkerleben und innerhalb der Völker ein
niederschmetterndes Bild dar. Diese Tatsache ist so bekannt,
daß darüber keine weitern Worte zu verlieren sind. Es genügt,
daß gesagt wird : Die Geschichte der christlichen Kultur ist mit
Blut geschrieben und in Tränen getaucht.

Und betrachtet man die christliche Gesellschaft, wie sie im
Alltag, in Handel und Wandel ist, so tritt uns eine moralisch so

sehr gemischte Gesellschaft vom verehrungswürdigen, edeln
Menschen an durch alle nur möglichen Zwischenglieder bis
zum gemeinen Verbrecher hinunter entgegen, daß von einem

einigermaßen einheitlichen Einfluß der christlichen
Weltanschauung auf die Moralität nicht die Rede sein kann. Ob
strenggläubig oder nicht, ob katholisch öder protestantisch, ob
Sektierer so oder so, es macht nichts aus: überall Weizen und viel

Der Koran ist nicht nur ein Glavrbensbuch, sondern in sehr
ausgesprochenem Maße auch Gesetzbuch, das bei allen Fragen des

religiösen Rechts und Streitigkeiten befragt wird.
Das berühmte Buch kennt keinen Mystizismus und braucht keine

Priester zu seiner Auslegung. Im Islam gibt es deshalb keine
Priesterhierarchie, keinen Papst und keine Konzile. Einzig und allein
gibt es einen Gebetsvorsteher, den Imam, sowie den Muezzin, der
vom Dach der Moschee oder vom Minarett aus die Gläubigen zum
Gebete ruft. Mohammed war ein großer Reformator, aber kein
Theologe und Dogmatiker. Als Organisator hat er das Leben und
Denken ganzer Völker erneuert, in dem er ein ganz neues Glaubensgebäude

schuf. Wenn auch Mohammed seinen Glauben im Namen
von Offenbarungen verbreitete, so sucht er doch nirgends sich als
ein Heiliger oder Gottverwandter auszugeben. Er betrachtet sich
höchstens als Nachfolger und Erbe der Propheten, die ihm
vorangegangen waren: Adam, Noah, Abraham, Moses, Jonas ünd des
Vorletzten, Jesus. Er spricht von Jesu, dem Sohne der Maria, als von
einem Propheten, der nur scheinbar gekreuzigt wurde. Doch mit
Zorn und Entrüstung erhebt er sich gegen die christliche Dreieinigkeit,

die bei ihm aus Gott, Jesu und Maria besteht. Aus dem
nämlichen Grunde bekämpft er die Vergötterung Jesu und den Marienkult.

Wenn Mohammed auch die alten Gebräuche der Polygamie
und der Sklaverei übernimmt, so beschränkt er doch die erstere
und mildert die letztere. Ueber die Behandlung der Sklaven sagt er:
»Ernährt sie mit Nahrung, die ihr selber esset, und kleidet sie mit

Unkraut. Wir gelangen notgedrungen zu der Folgerung: Der

Christ richtet sich im allgemeinen moralisch nicht nach dem

Bekenntnis, nicht nach der weltanschaulichen Lehre. Es scheint,

als ob die Weltanschauung ein für sich abgeschlossenes Gebiet

und die Moral ein anderes, von jenem völlig getrenntes und

unabhängiges im menschlichen Gesamtwesen wäre.

Wie steht es hinsichtlich beim freigeistigen Menschen?
Zuerst ein Wort über das Verhältnis zwischen wissenschaftlicher

Weltanschauung und Moral. Es ist gezeigt worden, daß die

christliche Moral mit der christlichen Weltanschauung in eine

Masse vermengt ist ; der Glaube an das Absolute umschließt sie

beide, die Weltanschauung und die Moral. Diese enge Verbindung

besteht zwischen der wissenschaftlichen Weltanschauung
und der weltlichen Moral nicht. Die Wissenschaft hat mit der

Moral eigentlich gar nichts zu tun; sie geht auf Wahrheit aus

und beurteilt nicht, ob die entdeckten Tatsachen dem moralischen

Empfinden der Menschen entsprechen oder nicht. Aber

sie leuchtet ins Leben hinein, deckt biologische, psychologische,

soziologische und andere Zusammenhänge auf, und aus den

neuen Erkenntnissen ergeben sich für das Zusammenleben der

Menschen, die gegenseitigen Beziehungen in engern und
weitern Lebensgemeinschaften moralische Folgerungen, Verpflichtungen.

Die Ethik der wissenschaftlichen Weltanschauung geht vom

Leben aus und will dem Leben dienen, und zwar dem Gesamtleben,

der menschlichen Gesellschaft und damit jedem Einzelnen.

Sie gibt dem Menschen nicht die Frage zur Lösimg auf:

Was soll ich tun, damit ich selig werde?, sondern: Wie muß

ich mich verhalten, damit es uns, der Gesamtheit, wohlergeht?
Die weltliche Moral ist soziale Moral, sie ist Daseinspflege,

Erdenpflege, Diesseitspflege, wie sich's folgerichtig aus der
wissenschaftliche Weltanschauung ergibt, die nur das eine und
einzige Leben auf der Erde kennt, das für jedes Einzelwesen, auch

für den Menschen, mit dem Tode zu Ende geht. Und daraus
ergibt sich (man muß auch hier sagen: theoretisch) mit zwingender

Notwendigkeit das Bestreben, dieses Leben für jeden, der es

zu leben hat, so schön und gut und durch die Ausbildung und

Benützung seiner Kräfte so wertvoll als möglich zu gestalten.

(Schluß folgt.)

denselben Kleidern, die ihr traget. Und wenn sie Fehler begehen,
die ihr nicht verzeihen wollt, verkaufet sie, denn auch sie sind

Diener des Herrn und dürfen nicht gecpiält werden. Ihr Leute,

höret auf meine Rede und versteht sie wohl. Wisset, daß jeder Moslem

der Bruder jedes andern Moslems ist. Ihr seid alle
gleichgestellt.«

Mohammed regelte die Ehescheidung, verbot jegliches Opfer,
besonders die Menschenopfer und das Töten der neugeborenen
Mädchen. In Erkenntnis der Uebel, die den Menschen aus alkoholischen
Getränken und Hasardspielen entstehen, verbot er auch diese.

Vom Standpunkt dieser Reformen aus ist Mohammed unzweifelhaft

unter die großen Wohltäter der Menschheit einzureihen.
*

Wer als Suchender sich in die Lehre des Islams vertieft mit der

leisen Hoffnung, darin etwas Positives über letzte Dinge zu
erfahren, wird arg enttäuscht werden. Auch hier stützt sich das ganze

Glaubensgebäude auf Behauptungen und Aussagen, die rein menschlichen

Ursprungs sind. Glauben ist erste Pflicht und Voraussetzung.
Wer nicht glaubt, wird verdammt werden, womit schon gesagt ist,

daß dem Denken, das zur Bildung von Urteilen, Begriffen und

Schlußfolgerungen führt, Gewalt angetan werden muß. Nur
Denkfaule haben Aussicht auf Belohnung.

Der freie Denker läßt sich durch die Methode des Versprechens
und der Drohung, die auch dem Koran eigen ist, nicht beeindrucken.
Sie widerspricht der menschlichen Vernunft.


	Moralität und Weltanschauung [Teil 1]

