
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 27 (1944)

Heft: 4

Artikel: Offener Brief : an H.H. Dr. Häne, O.S.B., Rektor der Stiftschule in
Einsiedeln

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409455

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409455
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 1. April 1944. Mr. 4 - 27. Jahrgang

FREIDENKER
ORGAN DER FR El G El STI G EN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. jeden Monats

Redaktion:

Transitfach 541 Bern |

Der Pöbel hat den Aberglauben geschaffen,
die anständigen Leute zerstören ihn.

Voltaire.

iiiiiimiiiiiiiiiiiiui||

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.-n-
(Mitglieder Fr. 5.—)

Sämtliche Adressänderungen und
Beitellungen sind zu richten an die Ge- :

ichäftsstelle d. F. V. S., Postfach. 2141,
Zürich-Hauptbahnhof. Postch. VIII. 260^4 '

Inhalt: Offener Brief. — Was ist Aberglaube? — Staub - entsteigt dem Busch. — Kretin. — Das astronomische Weltbild im Wail- C

del der Zeit. — 'Die Zeit (Gedicht). — Hall und Widerhall. — Ortsgruppen. — Freie Geister: Ueber Erziehung. — Versagen de}-
Kirche. — Voltaire und die Geistlichkeit. — : i-'

;*

O

5

r
3
P
CD

(fi
a

o
et
3

Offener Brief
i 3

an H. H. Dr. Haïael Häne, O.S.B., Rektor der Stiftsschule in Einsiedeln.

Mit meinem Artikel «Schatten über den katholischen
Internaten»* habe ich offenbar etwas unsanft an die sonst so

verschwiegenen und stillen Flügeltüren der Klosterschulen gepocht.
Die Schläge hallten durch die weiten Klostergänge, sie waren
nicht gut zu überhören. Da musste man also wohl oder übel
einmal aufstehen, musste vor die Türe treten und gehörig zum
Rechten sehen. Weit öffnen sich die Flügeltüren — und heraus

tritt der Herr Rektor der Klosterschule, der Herr Rektor
in höchst eigener Person; er bemüht sich, den unbequemen
Pocher nicht nur zur Ruhe zu bringen, sondern ihn auch eines
Bessern zu belehren. Er tut das mit einem seinem hohen Stande

angemessenen, würdevollen Ernst, einem Ernst, dem auch
gelegentliche ironische Einfälle und Ausfälle nicht viel anzuhaben

vermögen. (Der katholische Gedanke, Nr. 5 und 6. Christliche
Kultur, Nr. 8. Vergl. zur ganzen Diskussion auch den Beitrag
von Prof. Alois Schenker in der «Schweiz. Kirchenzeitung», Nr.
10.)

Ich weiss die Ehre sehr wohl zu schätzen, Herr Rektor! Von
Ihrer sachlichen Zuständigkeit erwarte ich wertvolle Aufschlüsse
und freue mich auf eine gehaltvolle Auseinandersetzung. Hören
wir, was Sie zu sagen haben!

Mein Artikel muss Sie und Ihre Herren Komilitonen recht
peinlich getroffen haben. Sie zweifeln daran, ob die Veröffentlichung

jener internen Diskussion in der «Schweizerschule» ein

glücklicher Gedanke gewesen sei, und sprechen yon einem
«Betriebsunfall». Sie sind es Ihrem Stande und Ihrem Amte schuldig,

zu retten, was zu retten ist, das ist durchaus begreiflich.
Aber diese Rettung will und will nicht so recht gelingen. Sie

geben dieses zu und jenes zu, glauben aber, hier und dort mir
widersprechen, mich widerlegen zu müssen. Was Ihre eine Hand

gibt, nimmt die andere gleich wieder fort. Schliesslich kommen
Sie eben doch nicht um die Tatsache herum, dass ja nicht ich,
der böse «0», die Schwächen der katholischen Internatserzie-
hung zusammengestellt habe, dass ja nicht ich diese Schatten
so hübsch einen neben den andern stelle, dass das Internat' zum

ungemütlichen Schattenloch wird, wie Sie selbst schreiben. Es

ist ja Ihr Glaubensbruder und Kollege Prof. Artho aus St. Gallen

und ausserdem noch der «alte Praktiker L. R.>, die dieses

Schattenloch so anschaulich ausgemalt haben. Von diesen habe
ich es ja nur fast tel quel, mit wenigen unwesentlichen
Auslassungen, übernommen. Sie meinen zwar, Herr Prof. Artho
habe eben als advocatus diaboli die Schatten mögliehst schwarz

gemalt, viele seiner Formulierungen seien ohne Zweifel in über-

* Siehe Freidenker, Nr. 1, 1944, S. 1 ff.

spitzter, der Wirklichkeit nicht entsprechender Form
vorgetragen worden. Was nun Herr Prof. Artho zu dieser nicht ganz
leichten Anschuldigung sagen wird, weiss ich nicht und' muss
es ihm überlassen. Mir haben Sie versichert, dass ich Ihnen
besser gefallen hätte, wenn ich meine Schadenfreude offen
zugestanden hätte. Und nun sehen Sie, verehrter Herr Rektor, diese
Freundlichkeit kann ich Ihnen postwendend zurückgeben: Sie,
verehrter Herr Rektor, hätten mir besser gefallen, wenn Sie die
Schatten ganz offen zugegeben und Ihren Kollegen nicht
verunglimpft hätten; zumal Sie ja selbst schreiben, dass es in jener
Konferenz darauf ankam, «alle Schwierigkeiten in schonungsloser

Offenheit bloss zu legen».
Nun gehen wir aber auf zwei ganz konkrete Fragen über,

die Sie in Ihren Artikeln aufwerfen.

Der Zweifel.

Ich hatte dem Internat vorgeworfen, dass es den Zweifel
seiner Zöglinge ernst nehmen weder könne noch dürfe. Das
wollen Sie nicht gelten lassen und setzen sich gegen diesen
Vorwurf zur Wehr. Sie sehen gerade darin den Vorzug der
Internatserziehung, dass die jungen Leute in ihren Kämpfen und
Schwierigkeiten der ratenden und helfenden Liebe eines weisen
geistlichen Führers sich erfreuen dürfen. Schön gesagt, aber weder

Lehrer noch Schüler dürfen Glaube und Unglaube in
dieselbe Wertebene, in dieselbe Werthöhe stellen xund sich nun
zwischen die beiden gleichwertigen Möglichkeiten hineinstellen,
wie es der echte Zweifel verlangt. Den Unglauben dem Glauben

gleichzustellen, das verbietet Ihnen Ihre Lehre von der
Absolutheit Ihres Glaubens, das verbieten Ihnen konsequenterweise

die einschlägigen vatikanischen Konzilsbeschlüsse, das

verbieten Ihnen die Voraussetzungen Ihrer aristotelisch-thomi-
stischen Philosphie. Gestattet ist Ihnen nur der methodische

Zweifel, der Zweifel also, der den Boden des Glaubens nicht
verlässt und sich nur übungshalber, nicht existentiell, zwischen
die beiden Möglichkeiten hineinbegibt. Was Sie mir also
entgegenhalten, verehrter Herr Professor, ist kein Beweis dafür, dass

das Internat den Zweifel ernst nimmt, wohl aber, dass es die
Ueberwindung des Zweifeh ernst nimmt. Und das, verehrter
Herr, ist nun doch etwas anderes. Zu Ihrer Entlastung nehme
ich aber gerne an, dass Sie die Diskussionsbasis nur versehentlich

und nicht absichtlich etwas verschoben haben.

Sie begreifen nun, Herr Rektor, dass ich an meinem
Vorwurf, trotz Ihren Einwänden, festhalten muss. Auch Ihre Beru-'
fung auf den ausgiebigen Philosophieunterricht an den Inter-

:



26 DER FREIDENKER Nr. 4

naten kann an dieser meiner Feststellung nicht das Geringste
ändern. Das Internat doziert ja nicht eine Philosophie, die mit
Sokrates auszieht, zu fragen und die Wahrheit zu suchen; Ihre
PhilpsopMe sucht keine Wahrheit, sie meint sie schon zu haben,
sie geht von einer bereits gegebenen, gelehrten und geglaubten
«Wahrheit» aus. Ihre Philosophie dient ja nicht der Wahrheitssuche,

sie dient nur der Sicherung und Erhaltung dieser
vorausgesetzten und unantastbar erklärten «Glaubenswahrheit». Die
Philosophie ist bei Ihnen die Magd des Glaubens. Sie kennen
wahrscheinlich den Passus bei Thomas v. Aquino, ä. Theol.
IL. 5: cTheologia utitur eis tamquam inferioribus et ancillis»..
Damit ist das Wesentliche gesagt. Mögen in Einzelheiten die
Leistungen der katholischen Philosophie noch so hervorragend
sein, im ganzen ist es eine Philosophie mit verkehrten Wegweisern

und mit verkehrter Sinnrichtung. Das wird mir immer
klarer, je tiefer ich in die «Elementa philosophiae aristotelico-
thomisiicae» Ihres Ordensbruders Gredt eindringe. Sie sind ja
In so silberhellem Latein geschrieben, dass auch ich armes,
•ïtiimbes» und schuldbeladenes Ketzerlein sie zu verstehen
vermag

;., Die Erziehung ohne religiöse Bindung.

Da schreiben Sie den schönen Satz: «Ich kenne zu viele
Lehrer an neutralen Staaisschulen, die sich mit der ganzen Glut
ihrer' Seele um die Jugend bemühen, die mit einer Reinheit und
Hingäbe ihrem Berufe leben, dass sie einem nur Vorbild sein
können.» Wahrlich, das ist vornehme Sachlichkeit. Sie verfehlt
ihren Eindruck nicht und erinnert fernhin, über Zeiten und
Räume weg, an den ebenso schönen Satz des greisen Kaplans
Hans Schönbrunner, den er über der Leiche Zwingiis in Kappel
gesprochen haben soll: «Wie du auch des Glaubens halber
gewesen, das weiss ich, dass du ein guter Eidgenosse gewesen
bist.» Darin sehen Wir gute und edle Benediktinertradition, und

gerne erinnern wir uns, dass der O. S. B. in der Schweizergeschichte

von allen Orden wahrscheinlich am wenigsten Unheil
angerichtet hat. Wie schnell wird uns aber diese Freude wieder
genommen! Denn gleich nachher steht zu lesen: «Erziehung ohne

religiöse Bindung ist ein Ding der Unmöglichkeit.» Das passt
nun wirklich zu Ihrer oben gerühmten vornehmen Sachlichkeit
wie die Faust aufs Auge; das passt ebenso wenig zu dieser
Sachlichkeit, wie die nachherige Verbrennung Zwingiis als «aller-
erzesten Erzketzers» zu den guten Worten Schönbrunners gepasst
hat. Man muss nur immer wieder staunen und erstaunt sich

fragen: Wie kommt es doch, dass so gebildete und gelehrte
Herren, die jahraus jahrein Philosophie, damit doch auch Moral
und .Wahrheitslehre dozieren, solche Sätze aufstellen, aufstellen

Freie Geister.
Î :

Ueber Erziehung.

Man sollte es sich zur heiligsten Pflicht machen, dem Kinde
nic.ht zu früh einen Begriff von Gott beibringen zu wollen. Die
Forderung muss von innen heraus geschehen, und jede Frage, die man
beantwortet, ehe sie aufgeworfen ist, ist verwerflich. Man sagt dem
Kinde öfters im sechsten bis siebenten .Iaht« etwas vom Schöpfer
und Erhalten der Welt, wo es den grossen, schönen Sinn dieser
Worte noch nicht ahnen kann und so sich seine eigenen, verworrenen

Vorstellungen macht. — Das Kind hat vielleicht seine ganze
Lebenszeit daran zu wenden, um jene irrigen Vorstellungen wieder
zu verlieren. (Schiller an Chrisline von Wurmb.)

1 ' Wenn die Welt erst ehrlich genug geworden sein wird, um
Kindern vor' dem 15. Jahre keinen Religionsunterricht zu erteilen, dann
wird1 etwas von ihr zu hoffen sein. Obschon dem Intellekt die Form
seines Erkennens angeboren ist, so ist es doch nicht der Stoff oder
die Materie derselben. Er ist also in Hinsicht auf diese noch eine
tabula rasa*, ein Blatt weissen Papiers; auf dieses gedenkt die
Natur erstlich Bilder zu zeichnen, dann Begriffe zu schreiben, und
diese mit immer schärfern und stärkern Umrissen: sie sollen der
Leitstern seines Handelns sein. Nun aber kommt man. unredlicher

* leere, unbeschriebene Tafel.

und promulgieren. Der Satz, verehrter Herr Rektor, ist nämlich
sachlich unhaltbar, und Sie kämen in die grösste Gewissensnot,
wenn Sie ihn beweisen müesten. Jeder Tag bringt Sie heute in
jedem grösseren Schweizerort in Verbindung mit Menschen,
die ohne religiöse Bindung aufgewachsen und doch erzogen, ja,
nicht nur erzogen, sogar gut erzogen sind. Das ist nun einmal

• eine Tarsache, die durch keinen katholischen Lehrsatz aus der
Welt geschaffen werden kann. Vor der Härte dieser Tatsache
brechen die Sätze Ihrer Lehre in Nichts zusammen.

Begreifen Sie nun, dass ich zu Ihrem theologisch infizierten
Philosophieunterricht, der zu solcher Tatsachenblindheir, zu
solchen evidenten Unwahrheiten führt und führen muss-, nicht
dasselbe Zutrauen aufbringen kann wie Sie? Obschon dieser
Unterricht, wie Sie schreiben, «die rationale Voraussetzung zu
einem vernünftigen Glauben zu schaffen hat.»

Doch, wie Sie richtig schreiben, damit gelangen wir zum
Kernpunkt der ganzen Auseinandersetzung, und diese
grundsätzliche und weitläufige Auseinandersetzung können und wollen
wir hier vor der Klosterpforte nicht mehr erledigen, zumal sie
in der philosophischen Diskussion der abendländischen
Geistesgeschichte im grossen und ganzen bereits erledigt worden ist.

Ich habe ohnehin das unbehagliche Gefühl, dass ich Sie,
verehrter Herr Rektor, etwas zu lange da draussen vor dem Kloster

aufgehalten habe. Gewiss möchten Sie gerne wieder in Ihre
trauliche Zelle zurück. Es wehen da draussen, ausserhalb der
schützenden Klostermauern, manchmal etwas rauhe Winde. Und
vielleicht wird nach dem Krieg der Wind von Osten noch viel
ungestümer an den Klosterpforten rütteln, als das meine «Schatten:)

getan haben.
Gehaben Sie sich wohl, Herr Rektor, vielleicht treffen wir

uns ein ander Mal wieder. Ihr 0.

Was ist Aberglaube
Ueber diese Frage referierte kürzlich am Radio ein

Akademiker, Dr. Werner Manz. Es ist klar, dass von einer
sogenannten «Bildungsanstalt», wie dem Radio, das uns beständig

mit Predigten, Gebeten, Andachten, frommen Gedichtlein
u. s.w. versieht, nicht erwartet werden kann, dass es gerade in
der Beantwortung dieser Frage «Was ist Aberglaube? dem

Referenten gestatte, auch diesen geistigen Unrat als Aberglauben

anzuprangern. So fasste Dr. Manz den Inhalt seiner
Antwort auf die obige Frage in folgende gewundene Definition
zusammen :

«Der Aberglaube, der mit dem Glauben im weitesten Sinne

und schändlicher Weise, mit dem 6. Jahre de« Kindes und zeichnet
mit dicken unauslöschlichen Zügen die Begriffe der positiven Religion

auf jene tabula rasa und verdirbt der Natur für immer ihr
schönes weisses Blatt: man richtet den jungen Intellekt ab, gegen
seine Natur und Organisation, den monströsen Begriff einer
individuellen und persönlichen Weltursache zu denken, ferner absoluten
Weltanfang und dergleichen mehr. Dadurch verbaut man auf immer
den freien Horizont des Geistes, versperrt die ihm gegebene
Aussicht in die Unendlichkeit der Wesenwelt, verdeckt das Feld der
freien Forschung und verkrüppelt seine Natur, damit sie zur
Assimilation des Falschen tauglich werde. (Schopenhauer, Nachlass.)

Die Religionen wenden sich ja eingeständlich nicht an die
Ueberzeugung, mit Gründen, sondern an den Glauben, mit Offenbarungen.
Zu diesen letzteren ist nun aber die Fähigkeit am stärksten in der
Kindheit: daher ist man, vor allem, darauf bedacht, sich dieses zarten

Alters zu bemächtigen. Hierdurch, viel mehr noch, als durch
Drohungen und Berichte von Wundern. Schlagen die Glaubenslehren
Wurzel. Wenn nämlich dem Menschen, in früher Kindheit, gewisse
Grundansichten und Lehren mit ungewohnter Feierlichkeit und mit
der Miene des höchsten, bis dahin von ihm noch nie gesehenen
Ernstes wiederholt vorgetragen werden, dabei die Möglichkeit eines
Zweifels daran ganz übergangen, oder aber nur berührt wird, um
darauf als den ersten Schritt zum ewigen Verderben hinzudenken:
da wird der Eindruck so tief ausfallen, dass, in der Regel, das heisst
in fast allen Fällen, der Mensch beinahe so unfähig sein wird, an

jenen Lehren, wie an seiner Existenz, zu zweifeln.


	Offener Brief : an H.H. Dr. Häne, O.S.B., Rektor der Stiftschule in Einsiedeln

