Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 27 (1944)
Heft: 3
Rubrik: Freie Geister

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

18 " DER FREIDENKER Nr. 3

Fragen wir uns nun weiter, an welchen Objekien dms Frei-
denke\rhum seine zersetzende Titigkeit ausiibe, so wiirde von
k\l»rchlwher Seite geantwortet werden: an der Religion als Lehre
und Ermehungssyste«m, an der Kinche als Hiiterin des Glau-

bensgwﬂes und als Gemeinschaft, am einzelnen Gléubigen, und

man miisste logischerweise beifiigen: der Freidenker handle
an sich selber destruktiv. Tatsichlich wird dem Freidenker
sein Unglaube von frommer Seite aus als Schuld angeschrie-
ben: es habe ihm an gutem Willen zum Gottesglauben gefehlt.
Aus diesem Grunde miissen wir uns diese «Selbstdestruktion:
ein weriig ansehen.

Nach der naiven Phantasie des Frommen wire es so, dass
der werdende Freidenker den Glauben in sich niederreisst
und ‘dass dann die Stelle, wo dieser war, leer bleibt und  Un-
glaube heisst. Und «alle Laster walten frei> auf dem leeren
-Platze, weil dieser Mensch nicht mehr an die gottliche Awmf-
sicht glaubt. In Wirklichkeit aber hamdelt es sich beim Ueber-
gang von der religiésen zur freigeistigen Weltanschauung nichit
um Willkiir oder Willensmangel, sondern um einen naturbe-
dingten Vorgang: man will nicht Freidenker werden, sondern
man muss. es, von innen heraus, weil die Voraussetzungen da-
zu in einem liegen. Durch Lebenserfahrungen, Erkenntnisse
auf dem Gebiet der Naturwissenschaft, Einblicke in die Ge-
schichte des christhichg‘li Zeitalters und Bereicherung, des Wis-
sens und Denkens auch auf andern Gebieten kann-man' zur
Ueberzeugung gelangen, dass an dem kirchlichen Lehrgebéiude
nicht alles in Ordnung sei: Komstruklion sehr gut, Material
mangelhaft; bei tieferem Nachforschen kann man sogar die
Entdeckung machen, dass es auf lockerm, unterhdhitemn Boden
steht. Was macht ein Baumeister in solchem Falle? Er wihit
festen Grund als Bauplate, legt ein zuverldssiges Fundament
hinein’ und lisst darauf, Quader wm Quader, ein neues Haus
‘entstehen. Das alte, baufillige, das ihm die Awussicht von sei-
nem neuen Standpunkt aus versperrt, trigt er ab, bis auf den
Grund. Ist ein Baumeister, der das tut, destrukbiv?

‘ ‘Older, um ein anderes Bild zu verwenden: Sind die zwei-
ten Zahne, die den Milchzéhnen nachdréngen, destrukliv?

Also tritt in dem denkenden Menschen durch den Abbau
des Glaubens keine Verddung ein, weil damit die Bildung der
freigeistigen, wissenschaftlich begriindeten Weltanschauung
Hand in Hand geht. Und das bedeuteli fiir ihn Bereicherung
und gewihrt ihm Befriedigungy denn sie ist seinem Geiste
angemessen, sonst wire er gar micht dazugekommen.

Destruktives Vorgehen am einzelnen Gléubigen? Nein. Zu
«Bekehrungen» haben wir nicht die geringste Lust; wir lassen
den Frommen den Himmel, wie den Kindem ihre Mirchen-
welt. So gute Psychologen sind wir ndmiich, um zu wissen,

dass fiir Leute, die den Glauben an Gott und Jenseits fiir ihr
Gemiitsleben und. als momalische Stiitze notig haben, die wis-
senschaftliche Weltanschauung mit ihrer irdisch begriindeten
Ethik nichts ist. Wenn aber Gliinbige ein Gesprich ‘iiber welt-
anschauliche Fragen mit uns fithren wollen, so gebem wir
selbstyerstindlich unsere Meinung kund, und zwar unsere Mei-
nung . dartiber, warum wir nicht gliubig sind — das ist die
negative Seite, und wir sprechen von den Grundlagen und dem
Aufbau unserer freigeistigen Weltanschauung .— das ist die
posilive Seite. Vielleicht steigen ihm dabei Zweifel an den
religidsen «Wahrheiten» auf, vielleicht bestéirken ihn unsere
Ausfithrungen in seinem Gdawbetn, weil ihm der Verzicht auf
ein jenseitiges' Leben und Wiedersehen als etwas Furchtbares
vorkommt. In diesem Falle hdtten wir sogar religits komstruk-
tiv gewirkt; aber das konnen wir nicht von Amfang an wissen.

Mit den kirchlichen Gemeinschaften haben wir unmittelbar
nichts zu tun. Dagegen diirfen wir an der Kirche als politi-
scher Macht nicht achtlos voriibergehen; wir miissen aufzei-
gen, dass die Kirche eben nicht das ist, wofiir sie vom mnaiven
Glaubigen und vom indifferenten Ungldubigen gehalten wird:
nur Hiiterin des Glaubensguiies und Gemeinschaft der Glaubi-
gen, sondern immer noch in erster Linie die politische Macht,
die Jahrhunderten ihren Stempel aufgedriickt, jahrhunderte-

lang ‘mit dem Staat um die Vorherrschaft gerungen und auch

heute - moch den Amspruch auf das Prnimat nicht aufgegeben
hat (ich spreche von der katholischen Kirche). Das kann uns
nicht nur als Freidenkern, das darf uns auch als Staatsbiirgern
nicht gleichgiiltig sein, und es wire zu winschen, dass in fort-
schrittlichen Parteilagern der sftillen Durchdringung unseres
Landes mit ultramontanem Geiste miehr Aufmerksamkeit ge-
schenkt wiinde. Auf Gefahren aufmerksam machen ist kein
destruktives Vorgehen.

Uebrigens muss sich jede Einrichtung des offentlichen Le-
bens Kritik gefallen lassen; warum micht die Kirche, die im
Geistesleben .des Volkes die entscheidende Rolle spielt? Es
ist ein Zeichen innerlicher Gesundheit fiir einen Staat, wenn
er der Kmitik und Gegenkritik, der offentlichen Diskussion
weiten Spielraum. gewihren darf. Wo diese unterdriickt wird,
ist «etwas faul im Staabe Dimemarks. Kritik ist iibrigens nur
teilweise destruktiv, zum andern Teil fordert sie den Awufbay,
weil sie Schiden aufdeckt.

Von der Kirche als politischer Macht und Gemeinschaft der
Glaubigen ist natiirlich die Religionslehre und die religidse
Ethik nicht zu trenmen; denn diese sind die Mittel, womik die
Kirche die Masse 'der Glaubigen fiir sich gewinnt, an sich fes-
selt, und es ist die grosse, ihr unbedingt ergebene Masse, wor-
auf ihre politische Macht beruht. Auch diese Feststellung hat

Freie Geister.
Thomas G. Masaryk iiber den Katholizismus.

«Meine hauptsiichlichen Einwendungen gegen den Katholizismus
sind iiberhaupt nicht theoretischen philosophischen Charakters; meine
Zweifel entsprangen aus ethischen Erwigungen, aus der Erkenntnis
der sittlichen Unvollkommenheiten des katholischen Systems, mehr
als aus philosophischen Erwigungen. Ich begann nimlich immer bes-
ser zu verstehen, dass der Katholizismus einen grossen Unterschied
mache zwischen Frommigkeit und Sittlichkeit. Ich sah im Leben, und

. es war dies eine meiner bittersten Erfahrungen, dass katholische
fromme Leute sittlich schlecht waren, wenigstens viel schlechter als
viele unfromme oder religionslose Menschen. Ich sah auch, dass die
sogenannten Atheisten besser sind, sehr oft viel besser, als die ka-
tholischen Theisten. Ich sah und sehe- stindig, dass die katholische
Kirche zu ihren Auserwihlten und Verteidigern sittlich inferiore und
kompromittierte Menschen nimmt. Wo immer auch irgend ein Poli-
tiker, wo immer ein Advokat, wo immer irgend ein Gelehrter ist,
der unmoglich wurde, wendet er sich ins klerikale Lager. Solcher in
-die Augen springender Fille erlebten wir in letzter Zeit gerade bei
uns in Bohmen einige. Wer genau beobachtet, kann sich iiberall und
stindig iiberzeugen, wie die offizielle Kirche heutzutage den sittlichen
Fortschritt der Gesellschaft nicht nur nicht leitet, sondern sich ihm
entgegenstellt. Sicherlich wird die Gesellschaft nicht mehr von Geist-
. lichen, sondern von Laien geleitet. Laien sind es, die heutzutage den
Kampf: gegen den Alkoholismus und die Prostitution organisieren.

Laien leiten den politischen Fortschritt, Laien leiten ebenso den
sozialen Fortschritt, wogegen die offizielle Kirche in allem alte, ver-
erbte Anschauungen begiinstigt und alte, vererbte Institutionen unter-
stiitzt. Vor den Michtigen dieser Welt duckt sich die Kirche iiberall
und gibt nach; und so wird der Katholizismus gerade der sittlichen
Seite nach immer mehr und mehr nur ein lebloses und unwahres
Matrikenchristentum.

Der moderne Mensch bewertet die Sittlichkeit hdher als den Ka-
tholizismus und, was die Hauptsache ist, er trennt nicht Sittlichkeit
von Frémmigkeit; es kann ihm nichts heilig sein, das nicht vollkom-
men sittlich ist.

Ich lasse mich nicht in die vollshindlqe Analyse der Sache ein;
ich nehme gleich ein konkretes und wichtiges Gebiet, die geschlecht-
liche Sittlichkeit.

Der Katholizismus iibernahm vom Judentum und Heidentum jene
besondere religiose und sittliche Athletik, die in einer einseitigen
unnatiirlichen und verkriippelnden: Energie des Willens, der Askese,
gipfelt. Mit der Askese hat er auch die unrichtige, rohe Ansicht vom
Weibe und von der Ehe iibernommen. Man kann bereits schon im
Alten Testamente an einigen exzeptionellen Stellen und auch bei
einigen Kirchenviitern eine schone Ansicht iiber das Weib und die
Ehe finden, aber sehr bald herrschte die unnatiirliche, unrichtige
Ansicht vor, dass ndmlich die Ehelosigkeit des Mannes and der Jung-
gesellenstand hoherstehen als das Eheleben. Dies ist ein verhiing-
nisvoller Irrtum: auch das Eheleben ist rein und reiner als ein Le-
ben des Zilibates, das zwar sehr oft ein Leben ohne Ehefrau, aber

" kein reines. ist. Die Moral des Zolibates entspringt der Anschauung



Nr. 3 DER FREIDENKER . g 19

mit Destruktion nichts zu mz&, wenn sie auch von der Kirche
nicht gerne gehort wird,, weil die Masse einfach fromm sein
und des weitern nicht {iber die Kirche nachdenken soll.

Ich bin davon entflernt, behaupten zu wollen, unsere Ti-
tigkeit sei, auch innerhalb unserer Organisation, in aufbauen-
dem Sinne hinreichend. Es bleibt uns da noch sehr viel zu
tun iibnig. Es gebricht an den leitenden Stellen nicht an der
Einsicht und am guten Willen, hierin imehr zu leisten; son-
dern es sind matenielle Schwierigkeiten, mit denen wir als
verhdltnismissig kleine Organisation zu kémpfen haben. Es
ist fiiir uns selbstverstindlich, dass unsere dffentliche Tatigkeit
durch Vortrage, Presse, Schrifitum und auch das Geistesleben
innerhalb der Vereinigung vorwiegend aufbauenden Charak-
ter haben muss, und wir stehen gegenwartig gerade an einem
Punkte, wo wir hoffen «diirfen, in absehbarer Zeit den «Frei-
denker» wesentlich. erweitern zu konmen, wodurch umns Ge-
legenheit gegeben wire, in vermehrfem Masse in dem ange-
deuteten Sinne zu .wirken.

Im ganzen diirfte aus diesen Darlegungen hervorgegangen
sein, -dass das Freidenkertum weder in seinem Wesen noch in
seinen Bestrebungen destruktiv ist; aber es baut auf anderem
Grunde und mit anderem Material auf als die Kirche und —
mit guter Zuversicht in die Zukunfit hinein. E. Br.

Die Inquisitionsstrafen.*)
(Fortsetzung und Schluss.)

Eine hdufige und seit ihrer Einfiihming im Jahre 1208 sehr
beliebte Strafe war die Aufndhung von Kreuzen und Zeichen
auf den Kleidern: ein Kreuz auf der Brust, eines am Riicken.
Solche, die aus dem Gefdngnis kamen, erhielten noch ein drit-
tes auf der Kappe. Falsche Zeugen bekamen grosse, rote
Zungen aufgenaht, Urkundenfédlscher Briefe, fiir Verschworer
wurden gelbe Scheiben in Form von Hostien, fiir Ddmonen-
und Gotzenanbeter, sowie Hexer, groteske Fliguren verwendet.
Die so Gezeichneten hatten furchtbar zu leiden. Immer neue
Strafen wurden ersonnen, sie zu verhindern, sich der entehren-
den Zeichen zu entledigen. Sie waren preisgegeben dem Ge-
lachter, dem Hohn, ausgestosseme Parias, die keinerlei Arbeit
fanden.

* Siehe Nr.1, 1944, S.7.

Als straferschwerend konnte auch noch das Ausstéllen am
Pranger hinzukommen. Angebunden an eine Leiter, wurde der
«Schuldige> mit gefesselten Hinden in Hemd und Unterhose
von frith bis nachmittag an bestimmten Tagen, gewohnlich
Sonntagen, bei der Kirche ausgestellt. :

Sehr hart war die Strafe der «Enirechiung», durch die der
Angeklagte unfihig wurde, Amt, Titel und Wiirden zu behalten
und aller seiner Rechte, auch iiber Frau und Kinder, verlustig
ging.

Auch die Kinder der Ketzer gingen aller Rechte venloren,
sogar die Kindeskinder. : o

Die schlimmste Folge dieser «Inkapazitil»> war die Unfd-
higkeitserkldrung, Eigentum zu behalten. Dem Ketzer und ‘sei-
ner Familie wunde alles weggenommen zugunsten des Konigs.
Natiirlich musste auch die Inquisition sowie die Kirche ihren
Amteil erhalten und es entstanden hieraus oft Streiffigheiten
zwischen diesen Instanzen, zwischen Bischof und Konig. Letz-
ten Endes bereicherten sich alle an ihren ungliicklichen Op-
fern, und man begreift es nun, dass die Inquisition eine so
furchtbare Macht geworden ist: Konige und Bischofe, Inqui-
sitoren mit all ihren Beamten, Kerkermeisfiern, Henkern und
Henkersknechten, das Heer der Familiare und Angeber leblen
von dieser schindlichsten aller Einrichtungen. Die letzte Kuh
wurde dem Ketzer weggenommen und -versteigert, er wurde
mit seiner Familie zum Betfler. Dem Kénig flossen im Laufe
der Jahrhunderte ungeheure Besitztiimer an Land und Gold
zu, die er mit der Kirche teilte.

Ausser der Konfiskaffion wartete noch eine andere Strafe
auf die Hiaretiker: ihre Héuser wumden zerstirt, insbesondere
dann, wenn Zusammenkiinfte der «Sekte» dort stattgefunden
hatten. Auch die Nachbarh#user mussten demoliert werden,
wenn sie dem Ketzer gehorten. Der Ort, wo die Hauser stan--
den, musste verwahrlost bleiben, nur die Steine durften fiir
einen frommen Bau verwendet wenden. (Bulle von Papst In-
nozenz 111. «Ad eliminandum»> vom Jahre 1207 und von Inno-
zenz 1V. «Ad exstripanda».) Manchmal wurden ganze Ortschaf-
ten dem Erdboden gleichgemacht und auf die Ruinen Salz ge-
streut, zum Zeichen ewiger Verfluchung.

Trotz der Giiterbeschlagnahme, 'die allerdings zugunsten
des Monarchen erfolgte, wies die Inquisition immer auf ihre
Armut und Besitzlosigkeit hin; sie wandte sich an .den Heili-
gen Stuhl, an die Bischofe, an die Stidte, in denen sie ihres
cheiligen> Amtes waltete, um Beihilfen. Sie veranstaltete Al-
mosensammlungen — die reiche Kirche versteht sich darauf
auch heute noch —, ihre micht geringen Awusgaben zu bestrei-

eines mannlichen Aristokratismus, der das Weib, die Mutter, und
damit auch die Familie gegeniiber dem Manne, Priester, degradiert.
Das priesterliche Zolibat wird als Gipfel der Sittlichkeit' verkiindet,
eine aristokratisch-priesterliche und eine plebejisch-laienhafte. Die
Keime dieser unrichtigen Anschauung sind schon im Neuen Testa-
ment, namentlich bei Paulus. In der ersten christlichen Zeit bestand
kein Zolibat, es bildet sich heraus, als das Papsttum seine Soldaten
fir die ecclesia militans benétigte. Seit jener Zeit herrschte in der
Kirche die grobe materialistische Anschauung, dass die Ehe nur
eine Verbindung der Kérper und ein Schutz gegen die Nichtenthalt-
samkeit sei. Diese Ansicht formulierte zuletzt Alfons Liguori.

Jeder Katholik, der nur einwenig das Leben beobachtet, muss
den Einfluss der Zolibat-Moral sehen.
~ Ein besonderes Gebiet der katholischen Ethik und Sittlichkeit
ist die sogenannte Pastoralmedizin. .

Die Pastoralmedizin erbringt ndmlich den Beweis, wie die reli-
giosen Ansichten und die Menschlichkeit auseinander gehen, wie die
religiosen Ansichten die Menschlichkeit und Sittlichkeit geradezu
vernichten.

Eine besondere Sorge widmet die Pastoralmedizin der noch un-
geborenen Leibesfrucht, wie man der Kirche in der Gefahr, welcher
der Mutter durch den Tod droht, eine neue Seele gewinnen kénnte.
Deshalb wird die Taufe der ungeborenen Leibesfrucht empfohlen.

Der uns bereits bekannte Gury spricht sich fiir die Taufe im
M}xtterleibe aus, dass das Kind angeblich vollgiiltig getauft werden
kinne, wenn es durch irgendein Instrument mit dem Wasser er-

reicht werden kann. Demgemiss wird die Mutter geopfert, damit
durch die Taufe das Kind fiir die Kirche gewonnen werde, wihrend
sich die’ Wissenschaft bemiiht, die Mutter zu retten. Die Wissenschaft
urteilt: das Erhalten der Mutter ist fiir die iibrigen Kinder, fiir den
Mann und die Gesellschaft notwendiger, als das Erhalten der unent-
wickelten oder schon entwickelten Leibesfrucht. Die Pastoralmedizin
will eine neue Seele gewinnen, wenn es auch noch eine nichtent-
wickelte Seele ist. Im Jahre 1895 kam aus Rom das ausdriickliche
Verbot der Kraniotomie (Zertriimmern des Schédels bei der Geburt).

Die Unmenschlichkeit der Pastoralmedizin geht aus nachstehen-
dem Falle hervor, der sich in Belgien abspielte und Gegenstand
einer Parlamentsdiskussion im Jahre 1903 bildete. Eine schwangere
Frau lag im Krankenhause im Sterben; die barmherzige Schwester
reicht dem Gatten, der mit drei Bekannten sein Weib besuchte, ein
Kiichenmesser, damit er der Frau den Bauch aufschlitze, damit das
Kind getauft und der Kirche erhalten werden konne. Der klerikale
Abgeordnete und Arzt Delporte erklidrte in dem erregten Parlamente:
«Ich tue es regelméssig, denn ich' muss eine' Seele erretten, wo immer
es mir moglich ist.» ;

Die Unmenschlichkeit, zu welcher eine fehlerhaft begriindete
Religion verfiihrt, offenbart sich natiirlich in jenen entsetzlichen,
geradezu Massengrausamkeiten, die nicht nur an ungldubigen Mo-
hammedanern und Juden, sondern auch an Christen-Ketzern began-
gen wurden. Wie man gegen Ketzer vorging, das wissen wir. Tsche-
chen, auf welche Weise die Gegenreformation unter der Fiihrung von
Jesuiten aus Husitten, bohmischen Briidern und Protestanten Katho-
liken machte; wir wissen es aus der Inquisition, wir wissen es aus



20 ' DER FREIDENKER Nr.3

ten*. Die Haupteinahmen aber erzielte die Inquisition, die
bei eintriglichen Konfiskationen vom Konig grosse Extrabe-
lohnungen erhielt, aus Geschenken, verfallenen Kautionen,
Gelldstrafen und vor allem aus Erpressungen. Auch verwan-
delte sie gegen entsprechende Zahlung schwere Sirafen in
leichtere, wenn der Verurteilte geniigend Reue und Goldmiin-
zen sehen liess.

Die bisher genannten Strafen sind die «geringeren». Zu
den «grdsseren» Strafen gehorten die Verumteilung nach dem
Tode und Ausgrabung der Leichen. Die Inquisition bekiim-
merte sich néamilich auch lebhaft um die Toten: auch hier gab
es viel zu holen, namlich von den Nachkommen, den Erben,
die sich vor der Entehrung bewahren wollten. Hy#dnen gleich
holtie die Inquisition die Leichen selbst nach 10, 20 oder gar
50 Jahren aus dem Grabe, wenn eine Ketzerei in langwieri-
gem Prozess nachgewiesen worden war. Die Ueberreste wur-
den strafweise auf den Schindanger geworfen oder zur Ver-
brennung. bestimmt. In den Autodafés, in «Akten des Glau-
bens», wurden in feierlicher Prozession alle zur Verbrennung,
zur Einkerkerung, zum Tragen des Sanbenitos, des bereits er-
wihnten Biisserkleides mit den Kreuzen Verurteilten, aber
auch die schwarzen Sirge mit den Knochen mitgefithrt und
nach der Verbrennung dieser ldngst Verstorbenen ihre Asche
in alle Windrichtungen gestreut. Wahrscheinlich sollte Gott
sogar verhindert werden, diese Toten bei der Auferstehung zu
finden und etwa zu begnadigen, selbst wenn er wollte. Man
stelle sich den Schmerz der solcherart entehrten und ernied-
rigten Nachkommen des «Ketzers» vor, die nachiréglich noch
das Erbe des Verurteilten ausliefern mussten.

* Dass diese Ausgaben nicht gering waren, beweisen die noch
hie und da vorhandenen Rechnungen der Zimmerleute fiir die Auf-
stellung der kolossalen Tribiinen und Kanzeln bei den Autodafés,
die Rechnungen der Henker fiir ihre Folterdienste, fiir die Folter-
werkzeuge, Galgen, Holz fiir Scheiterhaufen usw. So lautet eine
Rechnung von Alfons de Portiers aus dem Jahre 1259:

Gefangennahme und Verbrennung der Ketzer 60 sous 10 deniers.
Fiir Lebensunterhalt der Gefangenen 17 livres 17 sous.

Fiir Inquisition (Foltern und Untersuchen) 11 livres 5 sous 6
deniers. ’

Eine'Rechnung von Arnauld Assalit, Bevollmichtigter des Straf-
vollzuges 1323:

Vier Ketzer verbrannt zu Carcassonne 8 livres 14 sous 7 deniers.’
Dasselbe Jahr 5 livres 19 sous 6 deniers, um die Knochen von:

drei Ketzern auszugraben, einen Sack zu kaufen und hineinzutun
und dann zu verbrennen.

Im Anfang der Inquisition wurde auch Brandmarkung des
Hiretikers angewendet, nach dem Vorbild des Codex Justi-
nianeus, demzufolge den Soldaten die Zeichen ihres Standes
und ihres Konps mit glithendem Eisen eingebrant wurden, um
ihnen das Desertieren unmoglich zu machen.

Auch Verbannung war als Inquisitionsstrafe vorgesehen;
doch wandte man sie spéter nicht an, um die Verbreitung der
Irrlehren in anderen katholischen Landern zu verhiiten.

Dagegen war Gefingnis die meist verhdngte Strafe der In-
quisition,gewohnlich lebenslénglich, wenn der Frevler nicht
sehr rasch mit Rewe und Abbitte zur Hand war. Aber auch
dann vermutete die Inquisition Heuchelei und folterte weiter.
Auch den Gestandigen, den Reuigen, ob seine Bekehrung echt
sei. Darum sollten gemiss dem Konzil von Arles (1234) alle,
auch die reuigen Ketzer, lebensldnglich eingesperrt werden.
Tatsdchlich kommen begrenzte Kerkerstrafen auf beliebige
Zeit oder auf 20 oder «nur» 15 Jahre sehr selten vor. Vorherr-
schend war die lebemslédngliche Einmauwerung. Diese Einge-
mauerten, «in murati>, schmachteten in so engen Zellen, dass
sie in ihnen knapp aufrecht stehen oder liegen konnten; oft
noch angekettet, durften sie it niemand sprechen, niemand
sehen, das Essen wunde ihm hineingeschoben, ebenso ein Un-
ratkiibel, der nur einmal im Tag ausgeleert wurde. Das war
die «enge Mauer», in der man «bei Brot des Schmerzes und
Wasser des Triibsals» lebte, «ut ibi semper pa11e dolores et
aqua augustiae crucieris...» Die «weite Mauer» war eine et-
was mildere Strafe. }

Da aber die Herrscher von ihren Einnahmen aus den Kon-
fiskationen moglichst wenig abgeben wollten, aber auch die
Kirche keine; Mittelybeistellte, . so; Waren, die ;Zustéimde in den
Inquisitionsgefingnissen grauwenhaft. Grundsétzlich hatten
namlich die Eingekerkerten fiir ihren Unterhalt selbst zu sor-
gen. Wenn aber .die .Familie dazu nicht oder nicht gentigend -
imstande war, so gingen die Gefangenen frither noch an Hun-
ger als an Wahnsinn und Krankheit zugrunde. Doch gab es
fromme Bettelorden, die sich der <armen Eingemauerten> an-
nahmen, und so greift eines wunderbar ins andere und allen:
der Inquisition, der Kirche, dem Monarchen, dem Bettelorden
und sogar den Eingemauerten war die Existenz gesichert.

Masse, kinnen Freidenker nicht sein, aber in der
Masse das aufriittelnde, den Geist der Trigheit stets
beunruhigende Element.

Emst Brauchlin.

der. Bartholoméiusnacht und anderen unleugbaren Ereignissen. «Es ist

wahrhaftig erhebend, wie die Katholiken mit dem weissen Kreuze
auf der Brust in die Héduser eindringen und die Ketzer ermorden,
50 berichtete der pipstliche Nuntius iiber die Bartholemiiusnacht nach
Rom.

Gegen die Inquisition und gegen das Verbrennen der Ketzer,
auch unseres Magisters Jan Hus, verteidigen sich die katholischen
Klerikalen damit, dass die Ketzer angeblich nicht durch die Kirche,
sondern durch den Staat bestraft wurden.

Aber dies ist nicht allein schon deshalb unwahr, weil es auch
im Kirchenstaate eine Inquisition gab und dort Ketzer verbrannt wur-
den, sondern entscheidend ist, dass sich die Kirche nicht gegen das
Bestrafen der Ketzer ausgesprochen hat. Als man am Konzil Hus ver-
urteilte, wussten die Viiter sicherlich, was mit Hus geschehen werde,
und es ist daher nur eine jesuitische, zweideutige Ausflucht, wenn
die Grausamkeiten der Inquisiton nur dem Staate zugeschrieben
werden. Uebrigens hat schon Dollinger wohl bewiesen, dass die In-
quisition nicht bloss eine staatliche Einrichlung war: neuere Histori-
ker bestitigen es — der englische katholische Historiker Lord Acton
weist richtig darauf hin, dass der Inquisitionsgeist hauptsichlich ein
piipstliches Werk war.

Und dass die Kirche, wenn sie kénnte, wieder zum Scheiter-
haufen greifen wiirde, dariiber besteht nicht der geringste Zweifel;
es sprechen dies einige Zeloten (untolerante Glaubenseiferer) ganz
unverhohlen aus; der u.a. ja bekannte Bischof Hefele sagte noch im
Jahre “1870, dass cs der Hierarchie nicht am Willen fehle, im 19.

Jahrhundert wieder den Scheiterhaufen einzufithren. Im Jahre 1895
stand in der lateinisch-romischen Zeitschrift «analecta ecclesiastica»
gedruckt: «Seid gesegnet, ihr sengenden Scheiterhaufen!»

Der bekannte journalistische Fiihrer des franzosischen Kleri-
kalismus, Venillot, sprach den bekannten Satz aus: «Wir verlangen
von euch die Freiheit im Namen eurer Grundsitze und verweigern
euch die Freiheit im Namen unserer Grundsitze.» Dies ist die katho-
lische, klerikale Moral und Politik!»

Aus: Th. G. Masaryk, Intelligenz und Religion.
Autorisierte Uebersetzung von J. Reismann.

I e TR
Mitglied der Freigeistigen Vereinigung

konnen Sie werden, auch wenn Sie nicht an einem Orte
wohnen, wo eine Ortsgruppe besteht.

Sie melden sich als Einzelmitglied bei der Geschifts-
stelle der F.V.S. (Postfach 2141, Ziirich-Hauptbahnhof)
an, die Ihnen gerne néhere Auskunft erteilt.



	Freie Geister

