
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 27 (1944)

Heft: 3

Rubrik: Freie Geister

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


18 DER FREIDENKER Nr. 3

Fragen wir uns nun weiter, an welchen Objekten das
Freidenkertum seine zersetzende Tätigkeit ausübe, so würde von
kirchlicher Seite geantwortet werden: an der Religion als Lehre
und Eraiehungssystem, an der Rirche als Hüterin des Glau-

bensgurties und als Gemeinschaft, am. einzelnen Gläubigen, und

man müsste logischerweise beifügen: der Freidenker handle
an sich selber destruktiv. Tatsächlich wird dem Freidenker
sein Unglaube von frommer Seite aus als Schuld angeschrieben:

es habe ihm an gutem Willen zum Gottesglauben gefehlt.
Aus diesem Grunde müssen wir uns diese «Selbstdestruktion:;
ein wenig ansehen.

Nach der naiven Phantasie des Frommen wäre es so, dass

der werdende Freidenker den Glauben in sich niederreisst
und dass dann die Stelle, wo dieser war, leer bleibt und
Unglaube heisst. Und «alle Laster walten frei» auf dem leeren

-Platze, weil dieser Mensch nicht melir an die göttliche
Aufsicht glaubt. In Wirklichkeit aber handelt es sich beim Ueber-

gang von der religiösen zur freigeistigen Weltanschauung nichlt

um WiMküir oder Wülenismangel, sondern um einen naturbedingten

Vorgang: man will nicht Freidenker werden, sondern

man muss es, von innen heraus, weil die Voraussetzungen dazu

in einem liegen. Durch Lebenserfahrungen, Erkenntnisse
auf dem Gebiet den- Naturwissenschaft, Einblicke in die
Geschichte des christlichen Zeitalters und Bereicherung, des Wissens

und Denkens auch auf andern Gebieten kann man zur
Ueberzeugung gelangen, dass an dem kirchlichen Lehrgebäude
nicht alles in Ordnung sei: Konstruktion sehr gut, Material

mangelhaft; bei tieferem Nachforschen kann man sogar idie

Entdeckung machen, dass es auf lockerm, unterhöhiltem Boden

stehlt. Was macht ein Baumeister in solchem Falle? Er wählt
festen Grund als Bauplatz, legt ein zuverlässiges Fundament
hinein und lässt darauf, Quader um Quader, ein neues Haus

¦entstehen. Das aiitie, baufällige, das ihm die Aussicht von
seinem neuen Standpunkt aus versperrt, trägt er ab, bis auf den

Grund. Ist ein Baumeister, der das tut, destruktiv?
Oder, um ein anderes Bild zu verwenden: Sind die zweiten

Zähme, die den Milchzähnen nachdrängen, destruktiv?
Also tritt in dem idenkenden Menschen durch den Abbau

des Glauibens keine Verödung ein, weil damit die Bildung der

freigeistigen, wissenschaftlich begründeten Weltanschauung
Hand in Hand geint. Und das bedeutet für ihn Bereicherung
und gewährt ihm Befriedigung;; denn sie ist seinem Geiste

angemessen, sonst wäre er gar nicht dazugekommen.
Destruktives Vorgehen am einzelnen Gläubigen? Nein. Zu

«Bekehrungen» haben wir nicht die geringste Lust; wir lassen

den Frommen den Himmel, wie den Kindern ihre Märchenwelt.

Sp gute Psychologen sind wir nämlich, um zu wissen,

Freie Geister.
Thomas G. Masaryk über den Katholizismus.

«Meine hauptsächlichen Einwendungen gegen den Katholizismus
sind überhaupt nicht theoretischen philosophischen Charakters; meine
Zweifel entsprangen aus ethischen Erwägungen, aus der Erkenntnis
der sittlichen Unvollkoinmenheiten des katholischen Systems, mehr
als aus philosophischen Erwägungen. Ich begann nämlich immer besser

zu verstehen, dass der Katholizismus einen grossen Unterschied
mache zwischen Frömmigkeit und Sittlichkeit. Ich sali im Leben, und
es War dies eine meiner bittersten Erfahrungen, dass katholische
fromme Leute sittlich schlecht waren, wenigstens viel schlechter als
viele unfromme oder religionslose Menschen. Ich sah auch, dass die
sogenannten Atheisten besser sind, sehr oft viel besser, als die
katholischen Theisten. Ich sah und sehe ständig, dass die katholische
Kirche zu ihren Auserwählten und Verteidigern sittlich inferiore und
kompromittierte Menschen nimmt. Wo immer auch irgend ein
Politiker, -wo immer ein Advokat, wo immer irgend ein Gelehrter ist,
der unmöglich wurde, wendet er sich ins klerikale Lager. Solcher in
die Augen springender Fälle erlebten wir in letzter Zeit gerade bei
uns in Böhmen einige. Wer genau beobachtet, kann sich überall und
ständig überzeugen, wie die offizielle Kirche heutzutage den sittlichen
Fortschritt der Gesellschaft nicht nur nicht leitet, sondern sich ihm
entgegenstellt. Sicherlich wird die Gesellschaft nicht mehr von
Geistlichen, sondern von Laien geleitet. Laien sind es, die heutzutage den
Kampf gegen den Alkoholismus und die Prostitution organisieren.

dass für Leute, die den Glauben an Gott und Jenseits für ihr
Gemätsleben und als moralische Stütze nötig haben, die
wissenschaftliche Weltanschauung mit ihrer irdisch begründeten
Eluhik nichts ist. Wenn aber Gläubige ein Gespräch über
weltanschauliche Fragen mit uns führen wollen, so geben wir
selbstverständlich unsere Meinung kund, und zwar unsere
Meinung darüber, warum wir nicht gläubig sind — das ist die

negative Seite, und wir sprechen von den Grundlagen und dem

Aufbau unserer freigeistigen Weltanschauung —' das ist die

positive Seite. Vielleicht steigen ihm .dabei Zweifel an den

religiösen «Wahrheiten» auf, vielleicht bestärken ihn unsere

Ausführungen in 9einem Glauben, weil ihm der Verzicht auf

ein jenseitiges Leben und Wiedersehen als etwas Furchtbares
vorkommt. In diesem Falle hätten wir sogar religiös konstruktiv

gewirkt; aber das können wir nicht von Anfang an wissen.

Mit den kirchlichen Gemeinschaften haben wir unmittelbar
nichltls zu tun. Dagegen dürfen wir an der Kirche als politischer

Macht nicht achtlos vorübergehen; wir müssen aufzeigen,

dass die Kirche eben nieht idas ist, wofür sie vom naiven

Gläubigen .unid vom indifferenten Ungläubigen gehalten wird:
nur Hüterin des Glaubensgultles unid Gemeinschaft der Gläubigen,

sondern immer noch in erster Linie die politische Macht,

die Jahrhunderten ihren Stempel aufgedrückt, jahrhundertelang

miltl dem Staat um die Vorherrschaft gerungen und auch

heute .noch den Anspruch auf (das Pnianat nicht aufgegeben
hat (ich spreche von der katliolischen Kirche). Das kann uns

nicht nur /als Freidenkern, das darf uns auch als Staatsbürgern
nicht gleichgültig sein, und es wäre zu wünschen, dass in
fortschrittlichen Parteilagern der stillen Durchdringung unseres

Landes .mit ultramontanem Geiste miah.r Aufmerksamkeit
geschenkt würde. Auf Gefahren aufmerksam machen ist kein

destructives Vorgehen.
Uebrigens muss sich jede Emirichtung des öffentlichen

Lebens Kritik gefallen lassen; warum nicht die Kirche, die im

Geistesleben des Volkes 'die entscheidende Rolle spielt? Es

ist ein Zeichen innerlicher Gesundheit für einen Staat, wenn

er der Kritik oimd Gegenfcritik, der Mffenitiichen Diskussion

weiten Spielraum: gewähren darf. Wo diese unterdrückt wird,
ist «etwas faul im Staate Dänemark». Kritik ist übrigens nur

teilweise destruktiv, zum andern Teil fördert sie den Aufbau,

weil sie Schäden aufdeckt.
Von der Kirche als politischer Macht und Gemeinschaft der

Gläubigen ist natürlich die Religionslehre und die religiöse
Ethik nicht zu trennen; denn diese sind die Mittel, womit die

Kirche die Masse der Gläubigen für sich gewinnt', an sich
fesselt, und es ist die grosse, ihr imbedingt ergebene Masse, worauf

ihre politische Macht beruht. Auch diese Feststeilung hat

Laien leiten den politischen Fortschritt, Laien leiten ebenso den

sozialen Fortschritt, wogegen die offizielle Kirche in allem alte,
vererbte Anschauungen begünstigt und alte, vererbte Institutionen
unterstützt. Vor den Mächtigen dieser Welt duckt sich die Kirche überall
und gibt nach; und so wird der Katholizismus gerade der sittlichen
Seite nach immer mehr und mehr nur ein lebloses und unwahres
Matrikenchristentum.

Der moderne Mensch bewertet die Sittlichkeit höher als den
Katholizismus und, was die Hauptsache ist, er trennt nicht Sittlichkeit
von Frömmigkeit; es kann ihm nichts heilig sein, das nicht vollkommen

sittlich ist.
Ich lasse mich nicht in die vollständige Analyse der Sache ein;

ich nehme gleich ein konkretes und wichtiges Gebiet, die geschlechtliche

Sittlichkeit.
Der Katholizismus übernahm vom Judentum und Heidentum jene

besondere religiöse und sittliche Athletik, die in einer einseitigen,
unnatürlichen und verkrüppelnden Energie des Willens, der Askese.
gipfelt. Mit der Askese hat er auch die unrichtige, rohe Ansicht vom
Weibe und von der Ehe übernommen. Man kann bereits schon im

Alten Testamente an einigen exzeptionellen Stellen und auch bei

einigen Kirchenvätern eine schöne Ansicht über das Weib und die
Ehe finden, aber sehr bald herrschte die unnatürliche, unrichtige
Ansicht vor, dass nämlich die Ehelosigkeit des Mannes and der
Junggesellenstand höherstehen als das Eheleben. Dies ist ein
verhängnisvoller Irrtum: auch das Eheleben ist rein und reiner als ein
Leben des Zölibates, das zwar sehr oft ein Leben ohne Ehefrau, aber
kein reines ist. Die Moral des Zölibates entspringt der Anschauung



Nr. 3 DER FREIDENKER 19

mit Destruktion nichts zu tun, wenn sie auch von der Kirche
nicht gerne gehört wird,, weil die Masse .einfach fromm sein
und des weitern nicht über die Kirche nachdenken soll.

Ich bin davon enlüBernt, behaupten zu wollen, unsere
Tätigkeit sei, auch innerhalb unserer Organisation, in aufbauendem

Sinne hinreichend. Bs bleibt .uns da noch sehr viel zu
tun. übrig. Es gebricht an idem leitenden Stellen nicht an der
Einsicht und am guten Willen, hierin anehr zu leisten;
sondern es sind materielle Schwierigkeiten, mit denen wir als
verhältnismässig kleine Organisation zu kämpfen haben. Es
ist für uns selbstverständlich, dass unsere öffentliche Tätigkeit
durch Vorträge, Presse, Sohiniifitltum und auch das Geistesleben
innerhalb der Vereinigung vorwiegend aufbauenden Charakter

haben muss, und wir stehlen gegenwärtig gerade an einem
Punkte, wo wir hoffen dürfen, in absehbarer Zeit den
«Freidenker» wesentlich erweitern zu können, wodurch uns
Gelegenheit gegeben wäre, in vermehrtem Masse in dem
angedeuteten Sinne zu wirken.

Im ganzen dürfte aus diesen Darlegungen hervorgegangen
sein, dass das Freidenkertum weder in seinem Wesen noch in
seinen Bestrebungen destruktiv isW; aber es baut auf anderem
Grunde und mit anderem Material auf als die Kirche und —
mit guter Zuversicht in die Zukunft hinein. E. Br.

Die Inquisitionsstrafen.*)
(Fortsetzung und Schluss.)

Eine häufige und seit ihrer Einführung im Jahre 1208 sehr
beliebte Strafe war die Aufnähung von Kreuzen und Zeichen
auf den Kleidern: ein Kreuz auf der Brust, eines am Rücken.
Solche, die aus dem Gefängnis kamen, erhielten noch ein drittes

auf der Kappe. Falsche Zeugen 'bekamen grosse, rote
Zungen aufgenäht, Urkundenfälischer Briefe, für Verschwörer
wurden gelbe Scheiben in Form von Hostien, für Dämonen-
tmd Götzenanbeter, sowie Hexer, groteske Figuren verwendet.
Die so Gezeichneten hatten furchtbar zu leiden. Immer neue
Strafen wurden ersonnen, sie zu verhindern, sich der entehrenden

Zeichen zu entledigen. Sie waren preisgegeben dem
Gelächter, dem Hohn, ausgestossene Parias, die keinerlei Arbeit
fanden.

* Siehe Nr. 1, 1944, S. 7.

eines männlichen Aristokrati6mus, der das Weib, die Mutter, und
damit auch die Familie gegenüber dem Manne, Priester, degradiert.
Das priesterliche Zölibat wird als Gipfel der Sittlichkeit' verkündet,
eine aristokratisch-priesterliche und eine plebejisch-laienhafte. Die
Keime dieser unrichtigen Anschauung sind schon im Neuen Testament,

namentlich bei Paulus. In der ersten christlichen Zeit bestand
kein Zölibat, es bildet sich heraus, als das Papsttum seine Soldaten
lür die ecclesia militans benötigte. Seit jener Zeit herrschte in der
Kirche die grobe materialistische Anschauung, dass die Ehe nur
eine Verbindung der Körper und ein Schutz gegen die Nichtenthalt-
samkeit sei. Diese Ansicht formulierte zuletzt Alfons Liguori.

Jeder Katholik, der nur einwenig das Leben beobachtet, muss
den Einfluss der Zölibat-Moral sehen.

Ein besonderes Gebiet der katholischen Ethik und Sittlichkeit
ist die sogenannte Pastoralmedizin.

Die PastorRlmedizin erbringt nämlich den Beweis, wie die
religiösen Ansichten und die Menschlichkeit auseinander gehen, wie die
religiösen Ansichten die Menschlichkeit und Sittlichkeit geradezu
vernichten.

Eine besondere Sorge widmet die Pastoralmedizin der noch un-
Seborenen Leibesfrucht, wie man der Kirche in der Gefahr, welcher
der Mutter durch den Tod droht, eine neue Seele gewinnen könnte.
Deshalb wird die Taufe der ungeborenen Leibesfrucht empfohlen.

Der uns bereits bekannte Gury spricht sich für die Taufe im
Mutterleibe aus, dass das Kind angeblich vollgültig getauft werden
könne, wenn es durch irgendein Instrument mit dem Wasser er-

Als straferscliwerend konnte auch noch das Ausstellen am
Pranger hinzukommen. Angebunden an eine Leiter, wurde der
«Schuldige» mit gefesselten Händen in Hemd und Unterhose
von früh bis nachmittag an bestimmten Tagen, gewöhnlich
Sonntagen, bei der Kirche ausgestellt.

Sehr hart war die Strafe der «Entrechtung», durch die der
Angeklagte unfähig wurde, Amt, Titel und Würden zu behalten
und aller seiner Rechte, auch über Frau und Kinder, verlustig
ging-

Auch die Kinder der Ketzer gingen aller Rechte verloren,
sogar die Kindeskinder.

Die schlimimste Folge .dieser «Inkapazitäl» war die Unfä-

higkeitserklärung, Eigentum zu behalten. Dem Ketzer und seiner

Familie wunde alles weggenomjm.en zugunsten des Königs.
Natürlich musste auch die Inquisition sowie die Kirche ihren
Anteil erhalten unid es entstanden hieraus oft Streitigkeiten
zwischen diesen Instanzen, zwischen Bischof und König. Letzten

Endes bereicherten sich alle an ihren .unglücklichen
Opfern, und .man begreift eis nun, dass idlie Inquisition eine so

furchtbare Macht geworden ist: Könige und Bischöfe,
Inquisitoren mit all ihren Beamten, Kerkermeistern, Henkern und
Henkersknechten, das Heer der Familiäre unid Angeber lebten

von dieser schändlichsten aller Einrichtungen. Die letzte Kuh
wurde dem Ketzer weggenommen und versteigert, er wurde
mit seiner Familie zum Better. Dem König flössen im Laufe
der Jahrhunderte ungeheure Besitztümer an Land und Gold

zu, die er mit der Kirche teilte.

Ausser ider Konfiskation wartete noch eine andere Strafe
aaif die Häretiker: ihre Häuser wurden zerstört, insbesondere

dann, wenn Zusammienkünfte der «Sekte» dort stattgefunden
hatten. Auch die Nachbarhäuser müssten demoliert werden,

wenn sie. dem Ketzer gehörten. Der Ort, wo die Häuser standen,

musste verwahrlost bleiben, nur die Steine durften für
einen frommen Bau verwendet werden. (Bulle von Papst
Innozenz III. «Ad eliminandnim» vom Jahre 1207 und von Innozenz

IV. «Ad exstripanida».) Manchmal wurden ganze Ortschaften

dem Erdboden gleichgemacht und auf die Ruinen Salz

gestreut, zum Zeichen ewiger Verfluchung.

Trotz der Güterbeschlagnahme, die allerdings zugunsten
des Monarchen erfolgte, wies die Inquisition immer auf ihre
Armut und Besitzlosigkeit hin; sie wandte sich an den Heiligen

Stuhl, an die Bischöfe, an die Städte, in denen sie ihres

«heiligen» Amtes waltete, um Beihilfen. Sie veranstaltete
Almosensammlungen — die reiohe Kirche versteht sich darauf
auch heute noch —, ihre nicht geringen Ausgaben zu bestrei-

reicht werden kann. Demgemäss wird die Mutter geopfert, damit
durch die Taufe das Kind für die Kirche gewonnen werde, während
sich die Wissenschaft bemüht, die Mutter zu retten. Die Wissenschaft
urteilt: das Erhalten der Mutter ist für die übrigen Kinder, für den
Mann und die Gesellschaft notwendiger, als das Erhalten der
unentwickelten oder schon entwickelten Leibesfrucht. Die Pastoralmedizin
will eine neue Seele gewinnen, wenn es auch noch eine nichtept-
wickelte Seele ist. Im Jahre 1895 kam aus Rom das ausdrückliche
Verbot der Kraniotomie (Zertrümmern des Schädels bei der Geburt).

Die Unmenschlichkeit der Pastoralmedizin geht aus nachstehendem

Falle hervor, der sich in Belgien abspielte und Gegenstand
einer Parlamentsdiskussion im Jahre 1903 bildete. Eine schwangere
Frau lag im Krankenhause im Sterben; die barmherzige Schwester
reicht dem Gatten, der mit drei Bekannten sein Weib besuchte, ein
Küchenmesser, damit er der Frau den Bauch aufschlitze, damit das
Kind getauft und der Kirche erhalten werden könne. Der klerikale
Abgeordnete und Arzt Delporte erklärte in dem erregten Parlamente:
«Ich tue es regelmässig, denn ich muss eine. Seele erretten, wo immer
es mir möglich ist.» ;

Die Unmenschlichkeit, zu welcher eine fehlerhaft begründete
Religion verführt, offenbart sich natürlich in jenen entsetzlichen,
geradezu Massengrausamkeiten, die nicht nur an ungläubigen
Mohammedanern und Juden, sondern auch an Christen-Ketzern begangen

wurden. Wie man gegen Ketzer vorging, das wissen wir Tschechen,

auf welche Weise die Gegenreformation unter der Führung von
Jesuiten aus Husitten, böhmischen Brüdern und Protestanten Katholiken

machte; wir wissen es aus der Inquisition, wir wissen es aus



20 DER F R E 1 D E N K E R Nr. 3

tien*. Die Haupteinahmen aber erzielte die Inquisition, die
bei einträglichen Konfiskationen vom König grosse
Extrabelohnungen erhielt, aus Geschenken, verfallenen Kautionen,
Geldstrafen und vor allem aus Erpressungen. Auch verwandelte

sie gegen entsprechende Zahlung schwere Strafen in
leichtere, wenn der Verurteilte genügend Reue und Goldmünzen

sehen liess.

Die bisher genannten Strafen sind die «geringeren ». Zu
den «grösseren» Strafen gehörten die Verurteilung nach dem
Tode und Ausgrabung der Leichen. Die Inquisition bekümmerte

sich nämlich auch lebhaft um die Toten: auch hier gab
es viel zu holen, nämlich von den Nachkommen, den Erben,
die sich vor der Entehrung bewahren wollten. Hyänen gleich
hollllle die Inquisition die Leichen selbst nach 10, 20 oder gar
50 Jahren aus dem Grabe, wenn eine Ketzerei in langwierigem

Prozess nachgewiesen worden war. Die Ueberreste wurden

strafweise auf den Schindanger geworfen oder zur
Verbrennung bestimmt. In den Autodafés, in «Akten des
Glaubens», wurden in feierlicher Prozession alle zur Verbrennung,
zur Einkerkerung, zum Tragen des Sanbenitos, des bereits
erwähnten Büsserkleides mit den Kreuzen Verurteilten, aber
auch die schwarzen Särge mit den Knochen mitgeführt und
nach der Verbrennung dieser längst Verstorbenen ihre Asche
in alle Windrichtungen gestreut. Wahrscheinlich sollte Gott

sogar verhindert werden, diese Toten bei der Auferstehung zu
finden und etwa zu begnadigen, selbst wenn er wollte. Man
stelle sich den Schmerz der solcherart entehrten und erniedrigten

Nachkommen des «Ketzers» vor, die nachträglich noch
das Erbe des Verurteilten ausliefern müssten.

* Dass diese Ausgaben nicht gering waren, beweisen die noch
hie und da vorhandenen Rechnungen der Zimmerleute für die
Aufstellung der kolossalen Tribünen und Kanzeln bei den Autodafés,
die Rechnungen der Henker für ihre Folterdienste, für die
Folterwerkzeuge, Galgen, Holz für Scheiterhaufen usw. So lautet eine
Rechnung von Alfons de Portiers aus dem Jahre 1259:

Gefangennahme und Verbrennung der Ketzer 60 sous 10 deniers.

Für Lebensunterhalt der Gefangenen 17 livres 17 sous.

Für Inquisition (Foltern und Untersuchen) 11 livres 5 sous 6
deniers.

Eine Rechnung von Arnauld Assalit, Bevollmächtigter des
Strafvollzuges 1323:

Vier Ketzer verbrannt zu Carcassonne 8 livres 14 sous 7 deniers.
Dasselbe Jahr 5 livres 19 sous 6 deniers, um die Knochen von

drei Ketzern auszugraben, einen Sack zu kaufen und hineinzutuu
und dann zu verbrennen.

der Bartholomäusnacht und anderen unleugbaren Ereignissen. «Es ist
wahrhaftig erhebend, wie die Katholiken mit dem weissen Kreuze
auf der Brust in die Häuser eindringen und die Ketzer ermorden»,
so berichtete der päpstliche Nuntius über die Bartholomäusnacht nach
Rom.

Gegen die Inquisition und gegen das Verbrennen der Ketzer,
auch unseres Magisters Jan Hus, verteidigen sich die katholischen
Klerikalen damit, dass die Ketzer angeblich nicht durch die Kirche,
sondern durch den Staat bestraft wurden.

Aber dies ist nicht allein schon deshalb unwahr, weil es auch
im Kirchenstaate eine Inquisition gab und dort Ketzer verbrannt wurden,

sondern entscheidend ist, dass sich die Kirche nicht gegen das
Bestrafen der Ketzer ausgesprochen hat. Als man am Konzil Hus
verurteilte, wüssten die Väter sicherlich, was mit Hus geschehen werde,
und es ist daher nur eine jesuitische, zweideutige Ausflucht, wenn
die Grausamkeiten der Inquisiton nur dem Staate zugeschrieben
werden. Uebrigens hat schon Döllinger wohl bewiesen, dass die
Inquisition nicht bloss eine staatliche Einrichtung war; neuere Historiker

bestätigen es — der englische katholische Historiker Lord Acton
weist richtig darauf hin, dass der Inquisitionsgeist hauptsächlich ein
päpstliches Werk war.

Und dass die Kirche, wenn sie könnte, wieder zum Scheiterhaufen

greifen würde, darüber besteht nicht der geringste Zweifel;
es sprechen dies einige Zeloten (untolerante Glaubenseiferer) ganz
unverhohlen aus; der u.a. ja bekannte Bischof Hefele sagte noch im
Jahre 1870, dass es der Hierarchie nicht am Willen fehle, im 19.

Im Anfang der Inquisition wurde auch Brandmarkung des

Häretikers angewendet, nach dem Vorbild des Codex Justi-
nianeus, demzufolge den Soldaten die Zeichen ihres Standes
und ihres Korps mit glühendem Eisen eingebrant wurden, um
ihnen das Desertieren unmöglich zu machen.

Auch Verbannung war 'als Inqiuisittlionsstrafe vorgesehen;
doch wandte man sie .später nicht an, um die Verbreitung der
Irrlehren in anderen katholischen Ländern zu verhüten.

Dagegen war Gefängnis die meist verhängte Strafe der In-
quisition,gewöhnlich lebenslänglich, wenn der Frevler nicht
sehr rasch mit Reue und Abbitte zur Hand war. Aber auch
dann vermutete die Inquisition Heuchelei und folterte weiter.
Auch den Geständigen, iden Reuigen, ob seine Bekehrung echt
sei. Darum sollten gemäss dem Konzil von Arles (1234) alle,
auch die reuigen Ketzer, lebenslänglich eingesperrt werden.
Tatsächlich kommen begrenzte Kerkerstrafen auf beliebige
Zeit oder auf 20 oder «nur» 15 Jahre sehr sehten vor. Vorherrschend

war die lebenslängliche Einmauerung. Diese
Eingemauerten, «in murati», schmachteten in so engen Zellen, dass

sie in ihnen knapp aufrecht stehen oder liegen konnten; oft
noch angekettet, durften sie unit niemand sprechen, niemand
sehen, 'das Essen wurde ihm hineingeschoben, ebenso ein Un-
rallikübel, der nur einmal iim Tag ausgeleert wurde. Das war
die «enge Mauer», in der man «ibei Brot des Schmerzes und
Wasser des Trübsais» lebte, «ut ibi semper pane dolores et

aqua augustiae crucieris .» Die «weite Mauer» war eine
etwas mildere Strafe.

Da aber die Herrscher von ihren Einnahmen aus den
Konfiskationen möglichst wenig abgeben wollten, aber auch die
Kirche kerne, Ml^f-be^ei|dj^, ^o; iRpiçen 0fr |2uetSg|te in den

Inquisitionsgefängnissen grauenhaft. Grundsätzlich haltten

nämlich die Eingekerkerten für ihren Unterhalt selbst zu
sorgen. Wenn aber die Familie dazu nicht oder nicht genügend
imstande war, so gingen die Gefangenen früher noch an Hmir

ger als an Wahnsinn und Krankheit zugrunde. Doch gab es

fromme Bettelorden, die sich der «armen Eingemauerten»
annahmen, und so greift eines wunderbar ins andere und allen :

der Inquisition, der Kirche, dem Monarchen, dem Bettelorden
und sogar den Eingemauerten war die Existenz gesichert.

Masse können Freidenker nicht sein, aber i n der
Masse das aufrüttelnde, den Geist der Trägheit stets

beunruhigende Element.

Ernst Brauchlin.

Jahrhundert wieder den Scheiterhaufen einzuführen. Im Jahre 1895

stand in der lateinisch-römischen Zeitschrift «analecta ecclesiastical
gedruckt: «Seid gesegnet, ihr sengenden Scheiterhaufen!»

Der bekannte journalistische Führer des französischen
Klerikalismus, Venillot, sprach den bekannten Satz aus: «Wir verlangen
von euch die Freiheit im Namen eurer Grundsätze und verweigern
euch die Freiheit im Namen unserer Grundsätze.» Dies ist die
katholische, klerikale Moral und Politik!»

Aus: Th. G. Masaryk, Intelligenz und Religion.
Autorisierte Uebersetzung von J. Reismann.

Mitglied der Freigeistigen Vereinigung
können Sie werden, auch wenn Sie nicht an einem Orte

wohnen, wo eine Ortsgruppe besteht.

Sie melden sich als Einzelmitglied bei der Geschäftsstelle

der F. V. S. (Postfach 2141, Zürich-Hauptbahnhof)

an, die Ihnen gerne nähere Auskunft erteilt.


	Freie Geister

