
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 27 (1944)

Heft: 8

Artikel: Wir anerkennen und danken!

Autor: Schwarz, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409496

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409496
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


62 DER FREIDENKER Nr. 8

dem Schweizervolk follgendes Telegramm senden: «Heiliger Vater

hat gestern in historischer Stunde unter dem Donner der
Kanonen Dekretsverlesung des Tuto angehört, Heiligsprechung
damit abschliessend gesichert, Heimat und Volk segnend.»

Das «Schweizervolk» nimmt davon Kenntnis!

Wir anerkennen und danken
Und zwar treffen Anerkennimg und Dank zwei aufrechte

Vertreter des Protestantismus.
L. Pfarrer Fritz Buri, zugleich Dozent der Theologie, uns

sonst vorteilhaft bekannt als tapferer Vertreter des liberalen
Protestantismus, schreibt ein Buch: «Gottfried Keilers Glaube.
Ein Bekenntnis zu seinem Protestantismus.» Er kommt sachlich
wohl zu ähnlichen Resultaten wie Gesinnungsfreund Ernst Akert
(vergl. dessen Aufsatz: «Die freigesinnten Theologen» in Nr. 7
des Freidenkers), wertet aber diese Resultate ganz anders aus.
In unzulässiger Weise dehnt er den Begriff des Protestantismus
so weit aus, dass er von Wieflitfrömmigkeit, von Diesseitsreligion,
von Pantheismus nicht mehr zu trennen ist; er zerdehnt vor
unsern Augen den Begriff der protestantischen Konfession bis
zum Zerreissen, — nur um Meister Gottfrieds notorischen,
knurrenden Unglauben noch unter diesen hauchdünnen Mantel einer
christlichen Konfession nehmen au können. Das heisseri wir
eine begriffliche und terminologische Unsauberkeit, eine
Unehrlichkeit — und freuen uns, dass Pfarrer Buri von einem
Amtsbruder, Pfarrer Rudolf Schwarz in Basel, für diese
Ungehörigkeit gebührend zurecht gewiesen wird. Wir geben am
besten Pfarrer Schwarz das Wort:

Auf Grund genauer Kenntnis der Werke Gottfried Kellers
will der Verfasser, selbst Doktor der Theologie und reformierter
Pfarrer, die Weltanschauung und Frömmigkeit des Dichters
darstellen. Gut wird Kellers scharfe Ablehnung aOller orthodoxen
und liberalen Theologie, alles Kirchen- und Pfaffentums
geschildert und begründet. Hingegen wird bestritten die Behauptung,

Gottfried Keller sei Atheist gewesen : «Keller war nie ein
Gottesleugner, sondern in seinem nie verstummenden Protest
gegen theistische und atheistische Götzen ein wahrhaft gottgläubiger.

Mensch. Gegen die Entgötterung der Welt durch Theisten
und Atheisten kämpfte er für die 'Gottinnigkeit der Welt und
die Wialltinnigkeit Gottes, von der «seine Seele erfüllt war.» (S.

127.) Seine Frömmigkeit wird bezeichnet als Glaube an «den

von Weltlichkeit strahlenden Gott», als Erfassen Gottes in der
Natur: «das numinose Erschauern im Offenbarwerden der
transzendenten Tiefe des Seins» (S. 107) Die aus solchem Glauben
sich ergebende Auffassung von Schuld und Reue wird
wiedergegeben mit den Worten : «Heil widerfährt bei Keller dem reuigen

Herzen, wenn ihm die Kraft zuteil wird, in klarer Erkenntnis

seiner Schuld dieselbe auf sich zu nehmen und mit sich zu

tragen (S.179).
Gewiss, wir Christen tun gut, eine solche selbsterworbene,

tiefe und ethisch wertvolle Weltfrömmigkeit, wie wir sie an

Gottfried Kaller sehen, durchaus als religiösen Glauben
anzuerkennen und zu achten. Wir können sogar uns zu solcher
Gottgläubigkeit, die sich im heutigen Deutschland im bewussten

Gegensatz zum Christentum selbst als Neuheidentum bezeichnet, so

stellen, wie unser Reformator Zwingli zum Heidentum der
antiken frommen Griechen sich gestellt hat. Ob wir aber das Recht

haben, Gottfried Keller dem Protestantismus zuzairechnen, wie
es der Verfasser im Untentitel seines Buches tut, scheint mir
doch sehr fraglich. Denn nach allgemeinem Sprachgebrauch
bezeichnet doch dieser Begriff die eine Konfession der christlichen

Kirche, die sich wesentlich auf das Evangelium Jesu

Christi gründet. Da nun Buri selbst zugibt: «Für seine

Weltfrömmigkeit findet Keller in der Kirche keinen Raum, durch
das offizielle Christentum sieht er sie vielmehr gefährdet» (S.

108), und «das Kreuz Christi erweckt in unserem Dichter keine
religiöse Andacht» (S. 108), da tatsächlich Jesus Christus, in dem

für unsern Glauben Gott sich im wahren Menschentum kundtut,
in der Frömmigkeit Gottfried Kellers nicht die mindeste Bedeutung

hat, so scheint es mir doch eine kaum erlaubte Ausweitung
des Begriffs «Protestantismus», wenn wir die dezidiert nicht
christliche, d. h. Christus nicht brauchende, und die noch dezi-
dierter kirchenfeindliche Weltfrömmigkeit des Dichters damit
einfangen und uns zurechnen wollen. Es kommt mir ehrlicher
vor, Gottfried Keller, Goethe und manche andere Dichter in
ihrer Frömmigkeit als Menschen zu achten und zu lieben, ihnen
aber nicht eine christliche oder auch nur protestantische Etikette
anzuhängen, bei der wir die Worte Christentum und Protestantismus

in einer Weise gebrauchen müssen, die dem nicht
entspricht, was man allgemein und in ihrem eigentlichen Sinne
darunter versteht. Rudolf Schwarz.

2. Wir anerkennen und verdanken dem Präsidenten des

Schweiz. Evangelischen Kirchenbundes, Pfarrer Dr. A. Koechlin
in Basel, die mannhaften Worte, mit denen er in der
Abgeordnetenversammlung in Liestal den schweizerischen Katholiken
die Zustimmung der Protestanten zur «durchgestierten»
Heiligsprechung des Nikiaus von Flüe versagte:

«Alle diese Monate sind wir von der Sorge begleitet, der
konfessionelle Friede könnte, wenn nicht gefährdet, so doch
belastet werden, und zwar infolge der offenbar bevorstehenden
Heiligsprechung von Nikiaus von Plüe. Es würde der

gegenseitigen Achtung, die zwischen den Konfessionen intakt zu
erhalten, unsere Pflicht und unser Anliegen ist, nicht förderlich
sein, wollten wir diese Sorge heute verschweigen. Sie
auszusprechen mag vielmehr der Klärung dienen und Missverständnisse

vermeiden, die sich später unheilvoll auswirken könnten.
Die römisch-katholische Kirclie mag auf Grund ihres Wesens
und ihrer Lehre in eigener Verantwortung und Freiheit die
Heiligsprechung des grossen und frommen Christen, den
Unterwaiden der Schweiz geschenkt hat und der unserm Land in
einem besonders kritischen Augenblick seiner Geschichte einen
entscheidenden Dienst geleistet hat, vollziehen. Die evangelischbiblische

Erkenntnis und Glaubensüberzeugung ist aber eine
andere: sie verbietet uns jede Bejahung der -kirchlichen
Heiligsprechung irgend eines Menschen, so edel seine Persönlichkeit
und so gross sein der Kirche oder seiner Heimat geleisteter
Dienst gewesen sein mag. Sie weiss von keinem Mittler
zwischen den Menschen und Gott, denn allein von Christus. Die
bevorstehende Heiligsprechung kann deshalb nur eine
innerkatholische Angelegenheit sein.! Das schweizerische Volk als Ganzes

ist daran nicht beteiligt und niemals wird die evangelische
Schweiz Nikiaus von Flüe als Landesvater anerkennen.

Es kann auch nicht, wie es an massgebender Stelle geschehen

zu sein scheint, die Heiligsprechung unter Berufung auf
evangelische Würdigung der geschichtlich menschlichen Grösse
des Bruders in Ranft befürwortet werden. Der konfessionelle
Friede kann nur gewahrt bleiben, wenn von der römisch-
katholischen Schwesterkirche wie von der Regierung
unseres Landes dieser unserer evangelischen Einstellung Rechnung

getragen wird.

Wir wissen die Behörden unserer schweizerischen evangelischen
Kirchen mit dieser Auffassung des Vorstandes des Kirchenbundes

einverstanden. Eine Diskussion darüber wird nicht notwendig

sein. Wir hoffen auch mit dieser Erklärung einer konfessionellen

Polemik vorzubeugen, die auf evangelischer Seite im Falle
unseres Schweigens unvermeidlich werden könnte. Es mag
genügen, wenn nun öffentlich Klarheit über unsere Stellungnahme
besteht. Diese Klarheit zu schaffen wissen wir uns sowohl den

Gliedern unserer Kirchen als auch den katholischen Brüdern
verpflichtet. Möchten diese Worte es spürbar werden lassen,
dass wir uns zu dieser ernsten und heiklen Frage geäussert
haben um der Wahrheit willen und im Glauben an eine tiefste
Verbundenheit unserer Kirchen in Jesus Christus, dem alleinigen

Herrn der Kirche.»



DER FREIDENKER 63

Ohne Mittel keine Macht!
Denket an den Pressefonds
Einzahlungen erbeten an die Geschäftsstelle der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Zürich, Post-
check-Konto VIII 26 074.

Wenn wir so einmal aufrichtig zustimmen, anerkennen und
danken dürfen, so vierbinden wir allerdings damit aiuch die
Bitte: Redet uns um Himmels willen nie mehr von der absoluten
Wahrheit, von der imposanten Einheit und Geschlossenheit der
christlichen Kirche! Die geht von Tag zu Tag mehr in die
Brüche. Exempla probant! o.

Ihre erste Sorgen
In der Schweizerischen Kirchen-Zeitung Nr. 27, vom 6. Juli,

schreibt Pfarrer Roman Pfyffer, Dasei, einen Artikel, betitelt
«Nach dem Kriege», laus dem wieder mit aliter Prägnanz der
Egoismus der gepriesenen christlichen Liebe zum Ausdruck
kommt. Einige Zitate zum Besten:

«Vorerst müssen wir in Wort und Presse darauf dringen,
dass bei den neuen Friedensverhandlungen die Kundgebungen

der Weltkirche (das ist wohl die katholische? D. V.) ein
gewichtiges Wort mitreden können. Der Friede! von Versailles
war von der Loge inspiriert und diktiert worden, er hatte
keinen Bestand; der neue Friede muss von der christlichen
Liebe inspiriert werden .»

Also, die gleiche Liebe, die den Krieg hüben und drüben
segnete, soll den nächsten Frieden machen? Kaum, denn von
dieser «Liebe» werden die Völker nach dem Krieg reichlich
satt haben Ihre erste Sorge ist :

«Der Krieg wird uns zerstörte Wohnstätten und Kirchen
hinterlassen. Ganze Städte sind in Trümmer gelegt worden.
Die Statistik hat nachgewiesen, dass aOlliein in England 14 000

Kirchen und Kultstältten zerstört sind. Wie viele werden es
in Deutschland, Frankreich, Italien, Polen, Russland sein?
Es werden Milliarden notwendig sein, um auch nur einen
Teil dieser Kirchen aufzubauen. Da muss unbedingt, die

ganze Christenheit dazu aufgerufen werden .»

Eine Erkenntnis scheint Pfarrer Pfyffer gedämmert zu haben,
wenn er schreibt: «Die gesamte Weltkirche (diesmal offenbar
aille, nicht nur die katholische. D. V.) müsste dann in grosszügiger

Weise zur Finanzierung dieser neuen Kirchen herangezogen

werden. Die neuen Regierungen werden genug zu tun
haben mit der Instandstellung der Wohnbauten und Verwaltungsgebäude,

sie werden kaum sich um die Kirchenbauten annehmen
können.» (Sperrung von uns.) Und weiter kommt die Rede auf
die christliche Cartias. Hören wir zu :

«Die Nachkriegszeit stellt dann ganz enorme Ansprüche
an die christliche Caritas. Der totale Krieg hat Millionenstädte,

ungezählte andere Städte und Dörfer in Trümmer
gelegt und dadurch ein neues Massenproletariat geschaffen:
die Ausgebombten, die Kriegsgeschädigten. Sie haben
buchstäblich alles verloren, was als Eigentum bezeichnet werden
kann, es sind ihnen im besten Falle zwei gesunde Hände

geblieben zur Arbeit und ein bitterer Mund zur Reklamierung

der Menschenrechte. Sie rekrutieren sich aus allen Ländern

und Nationen. Diese Massen sind voll Rachedurst, voll
Hass gegen jene, die ihr Glück zerschlugen. Diese tiefen
Wunden in ihren Seelen können nur geheilt werden durch
die wahre, selbstlose Liebe .»

Und wie wird die Kirche diesen Tatsachen begegnen : Durch
die christliche Caritas, durch eine Hilfsaktion, wie sie die Welt
noch nie gesehen hat.

«Es müsste nicht ein Peterspfennio, sondern ein
Petersfranken bezogen werden; von den amerikanischen Grossproduzenten

müssten zu billigem Preise oder vielleicht auch
gratis (welche' Utopie! Vielleicht gegen einen Wechsel, auf
den Himmel gezogen! D. V.) die überflüssigen Getreidevorräte

erworben und auf eigens gecharterten Schiffen in die
notleidenden Länder geführt werden. Denken wir uns, es

würde jeder Katholik auf der Erde einen Franken opfern im
Durchschnitt, dann gäbe das eine Summe von 400 Milionen,
dafür könnte man schon allerlei Gutes tun. Aber die Leitung
der ganzen Hilfsaktion müsste die Kirche in die Hand nehmen

; sie allein besitzt das Vertrauen der einzelnen Nationen
und Völker ...»

Es steht der Kirche unbenommen, 'die Pläne eines künftigen
«Riesencaritas-Werkes» auszuhecken und davon zu träumen, wie
nun die Massen ausgerechnet auf die Caritas warten. Wir zweifeln

allen Ernstes daran, dass sich diese Millionen mit der
«Barmherzigkeit der Unbarmherzigen« zufrieden geben werden.
Wir möchten doch hoffen, dass die Menschheit etwas tiefer
aufgerüttelt wäre, d. h. dass sie über den Wahnsinn und seine
Gründe nachgedacht habe und sich nicht mit einer erlogenen,
egoistischen Barmherzigkeit von seiten der Kirchen zufriedengebe.

Sie wird eine Lösung der Probleme fordern, so oder
anders, denn das Zeitalter der Caritas dürfte seinem Ende
zugehen, Wir «fürchten», es ist zu spät «jetzt .an den Felsen zu

schlagen, damit das Wasser der christlichen Erbarmung heraus -

fliesse und alle Durstigen erquicke». Damals, vor Abessinien,
vor dem spanischen Kreuzzug, also im letzten Jahrzehnt, wäre
es noch Zeit gewesen. Heute ist es zu spät. Gewiss wird es Leute
geben, die der Kirche als politisches Instrument wieder das

Wort reden und alles daransetzen, sie auch in einen neuen
Machtapparat einzubauen. Aber ebenso sicher ist, dass die
Kirche, und im speziellen die katholische, durch ihre Haltung
so viel an Ansehen verioren hat, dass ihr um die Zukunft bange
wird. Wie es mit der «geistigen Führung» bestellt ist, darüber
gibt Pfarrer Pfyffer im weitern Auskunft:

«Ebenso notwendig wie der materielle Aufbau ist der
geistige. Ein englischer Staatsmann hat vor einigen Tagen
den Ausspruch getan : «Was wir nach dem Kriege zu fürchten
haben, sind nicht Kommunismus oder Kapitalismus, sondern
der Nihilismus.» Ein Seelsorger, der heute mit offenen Augen
um sich schaut, erschauert ob dem überall zutage tretenden
Niedergang der Menschheit in moralischer und religiöser
Hinsicht. Wir treiben tatsächlich mit Riesenschritten dem
Nihilismus zu. Die Kommunisten sind unvergleichlich harmloser

und ungefähnlicher als die Nihilisten. Der Kommunist
hat sein Ideal, an das er glaubt und für das er grosse Opfer
bringt, in seinem Glaubensgut steckt ein grosser Kern christlicher

Nächstenliebe. (Hört, hört! Was sagt der Bundesrat
dazu? Wird aus dem Saulus doch noch ein Paulus? D. V.)
Er bringt für das Zukunftsgebäude manchen gesunden
Balken, mit dem man etwas Rechtes anfangen könnte. Der Nihilist

aber freut sich an der Zerstörung, an der Vernichtung
und bietet Hand dazu, diese zu fördern. Er lässt sich nicht
binden an Moralgesetze, noch weniger an Glaubenssätze.
Diese Menschen sind eine Gefahr für die Zukunft.»

Ach, wie einfältig dumm ist diese Feststellung. Woher kommen

denn die Nihilisten? Die Kommunisten sind es nicht, die

Kapitalisten sind es auch nicht — nach dem Dafürhallten des

englischen Staatsmannes und der katholischen Kirche — nun,
woher kommen denn die gefürchteten Nihilisten? Bleiben also
noch die Christen, d. h. jene, denen nur noch «ein bitterer Mund

zur Reklamierung ihrer Menschenrechte» geblieben ist. Wer
aber, so fragen wir, wer hat diesen Nihilismus gesegnet, wer
sprach vom Heiligen Krieg? Was die Kirche gesät, das wird sie

ernten. Eines steht fest: diese Menschen sind keine Gefahr für
die Zukunft, wohl aber ist es die Kirche, die statt einer Lösung
der Probleme nur mit dem Heftpflaster der Caritas ihre Ge-


	Wir anerkennen und danken!

