Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 27 (1944)
Heft: 8
Artikel: Staat und Kirche, ihr Zusammenhang und ihre Trennung : Vortrag

gehalten vor der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz in Aarau, am
26. September 1943 [Teill]

Autor: Gschwind, Hermann
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409490

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN, 1. August 1944, Nr. 8 - 2. Jahrgang

DER

FREIDENKER

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmissig am I. jeden Monats

Abonnementspreis jdhrl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)
Simtliche Adressinderungen und Be w
stellungen sind zu richten an die Gi!;

Man veredelt die Pflanzen durch Zuecht und die Menschen durch
Erziehung.

Redaktion:

Transitfach 5§41 Bern

J. J. Rousseau. (Emil, 1762.) whiftsstelle d. F. V. S., Postfach 214

Ziirich-Hauptbahnhof. Postch, VIII. 2607, @
. . (D]

[nhalt: Staat und Kirche, ihr Zusammenhang und ihre Trennung. — Priester des Zolibates satt. — Wir anerkennen und danken! — 1§
Ihre erste Sorge. — Hall und Widerhall. — Orisgruppen. — Feuilleton: Ruhe sanft! 1S

olaal und Kirche, ihr Zusammenfiang und inre Trennung.

Vortrag, gehalten vor der Freigeiétigen Vereinigung der Schweiz in Aarau, am 26. September 1943.

Von Dr. Hermann Gschwind.

WIAYIA AT TR TR~ ANTTA~

Es ist mir eine besondere Freude, hier in der Metropole
des «Kulturstaates», iiber dieses Thema zu sprechen, denn von
hier ist vor rund hundert Jahren Landammann Augustin Keller
ausgegangen, der Initiant der Klosteraufhebung im Aargau,
der Vorkimpfer der Anti-Jesuiten-Bewegung, der Gegner der
Unfehlbarkeitserkldarung und Fiihrer im darauffolgenden Kul-
turkampf. In seinem Sinn und Geiste wollen wir an unser
Problem herantreten.

I.
Zum prinzipiellen Verhiiltnis von Staat und Kirche.

Es sei hier von vornherein verzichtet auf eine geschicht-
liche Entwicklung des Staatsbegriffes und nur zunichst gefragt
nach dem Ursprung und nach der Begriindung des
Staates. Eine alte Meinung, urspriinglich semitisch-orien-
talischer Herkunft, erkliart: «der Staat beruht auf dem Willen
Gottes, er ist das Werk Gottes.» In unmittelbarem Sinne ver-

standen fithrt dieser Satz notwendig zur Theokratie, d.h. zu -

einem Staate, in dem die Priester, denen die Erkundung des
gottlichen Willens obliegt, zur Herrschaft kommen. Die Welt-
geschichte widerspricht so sehr dieser Staatsauffassung, dass
es wohl iiberfliissig ist, hier des niheren ihre Unhaltbarkeit
nachzuweisen. Wir begniigen uns im Gegensatz zu dieser phan.
tastischen Vorstellung mit dem Gedanken einer rein mensch-
lichen Begriindung des Staates und erkliren ihn psycho-
logisch aus dem Gemeinschaftstrieb der menschlichen Na-
tur. Der Mensch ist, wie schon Aristoteles gesehen hat, von
Natur aus ein soziales, ein «politisches»> Wesen; er ist fiir das
Gemeinschaftsleben und fiir die Staatenbildung bestimmt und
auf sie angelegt. Auf dem Boden der menschlichen Natur
also ist der Organismus des Staates erwachsen. Der ihr eigen-
timliche Gemeinschaftstrieb wirkt sich nun aber nach zwei
Richtungen hin aus: einmal als Trieb zur Staatenbildung, als
Staatstrieb, dann aber besonders kriftig auch im religidsen
Leben, wo er iiberall zur Kirchenbildung fiihrt, namentlich
stark bei den Religionen, die einen priesterlichen Grundcha-
rakter haben (Katholizismus). Beide Triebe, Staatstrieb und
kirchenbildender Trieb neigen zur Macht-Ausdehnung und
treten daher in Konkurrenz zueinander. Insbesondere kann
der kirchenbildende Trieb oft so anspruchsvoll auftreten, dass
er dem Staate, der Gesellschaft, der Kunst, Kultur und Wissen-
schaft geradezu gefihrlich wird. Daraus ergeben sich Kon-
flikte zwischen Staat und Kirche, und ausgesprochene Macht-

kampfe zwischen den beiden Grossen waren und sind nichts
Seltenes; denn die katholische Kirche betrachtet sich auf Grund
ihrer Stiftung ihrem Wesen nach als eine unabhingige und
selbstindige und darum souveréne Gesellschaft, die ihr eigenes
Recht von Gottes Gnade besitzt und dieses Recht auch gegen-
iiber der Staatsgewalt nach Moglichkeit behaupten will. Trotz-
dem sind. nach unserer Auffassung derartige Machtkimpfe stets
auszutragen unter dem Gesichtspunkt der Souverédnitat
des Staates, d.h. der moderne Staat beansprucht in sei-
nem Gebiete Souverimitit, die Hochstgewalt im Staate, die
rechtliche Unabhingigkeit der Staatsgewalt von anderen Ge-
walten. «Es gibts, erklart der Kirchenrechtslehrer R.Sohm, «in
der abendlindischen Kulturwelt keine souveréane Kirche mehr;
nur der Staat dst souverin.» Die Durchfithrung des Staats-
gedankens schliesst also notwendig eine Ueberordnung des
Staates iiber die kirchenbildenden Triebe in sich. Mit dem
Begriff der Souverinitdt ist auch abgewiesen im prinzipiellen
Verhiltnis von Staat und Kirche die Koordination' beider Ge-
walten, die Forderung der rechtlichen Gleichordnung von Staat
und Kirche, wie sie der Katholizismus in seiner Kirchenpolitik
dem modernen Staate gegemiiber vertritt, wenn er erklirt: es
gibt neben dem Staate eine zweite, gleichfalls hochste Auto-
ritiit beanspruchende Zwangsordnung, die Kirche, und wenn
zwischen den beiden Michten strittige Angelegenheiten zu
regeln sind, so mogen sie sich als gleichberechtigte, souveréne
Gemeinschaften friedlich dariiber in einem Vertrage (Konkor-
dat) vereinbaren. Praktisch liuft dieses Konkordat-System auf
ein modernisiertes und verschleiertes Kirchenstaatstum hinaus,
bei demn der Stant in immer newe Kémpfe mit der Kirche ver-
wickelt wird st den’ Kiirzeren zieht. Natiirlich
wird mit dem ouverinitit des Staates erst recht
abgelehnt der olischer Kirchenrechtler auf eine
<gewisse Supt ‘ rche iiber den Staaty, wie sie zum
Beispiel der 7" :: isor J.B. Sagmiiller auf Grund des
katholischen ] : verkiindet.

1 Man kann
stes auf Grunc
ihm unterstehe
ste Gesetzgebu
Kirche beschri
stellung der K
mit Wirkung ' Ly
horende Perso:
von Staat und

icher von einer Souverinitdt des Pap-
hts insofern sprechen, als er fiir das
;, den kirchlichen Verband, die ober-
., die aber auf das innere Gebiet der
o1 tatséichlich noch rechtlich die Rechts-
:m Gebiete eines bestimmten Staates
oder andere der Kirche nicht ange-
. (Karl Rothenbiicher, «Die Trennung
5. 451 Anm.).



58 v DER FREIDENKER Nr. 8

L.

Vorblick auf dié verschiedenen Verhiltnisformen
zwischen Kirche und Staat.

Zur Ordnung der Beziehungen zwischen Staat und Kirche
haben sich bisher drei Rechtssysteme oder kirchenpolitische
Systeme entwickelt:

1. Das System der Einheit und Verbindung von Staat und Kirche.

Je nachdem das weltliche oder das religiosse Moment die
Fithrung hat, erscheint diese Einheit als Staatskirchentum z. B.
im frithen Mittelalter, in und nach der Reformation, oder aber
__als Kirchenstaatstum wie im Hochmittelalter. Ueberreste und
"' Nachwirkungen dieses Einheitssystems haben sich erhalten bis
-‘auf den heutigen Tag in der Politik der romischen Kurie, die
. prinzipiell am Kirchenstaatstum festhilt, auch im Bekenntnis
..zum sog. «christlichen Staat», ferner im kirchenpolitischen Pro-
gramm des Staatschristentums, dessen wahrhaftige Realisie-
rung heute nicht mehr in Frage kommt.

2. Das System der Kirchenhoheit des Staales,

der Staatskirchenhoheit, der Hoheit des Staates iiber die Kir-
che, eine Verhiltnisordnung, die auf der Linie der Verschie-
denheit und Losung von Staat und Kirche liegt, in der Mitte
steht zwischen Einheit und Trennung: der Staat, sofern er
liberaler Staat ist, hat das Bestreben, dem kirchenbildenden
Trieb innerhalb seiner Grenzen die Moglichkeit freier Ent-
faltung zu verschaffen. Hier beherrscht er also nicht mehr die
gesamte Kirche, insbesondere mischt er sich nicht mehr in inner-
kirchliche Angelegenheiten, sondern hat eine staatsgewalts-
freie Sphére geschaffen, damit die Kirchen die volle Moglich-
keit und Freiheit haben, sich als das Salz der Erde zu erweisen
und auf dem Gebiete der Religion und der Sittlichkeit den Be-
weis des Geistes und der Kraft zu erbringen. Damit ist nun
aber auch das Recht und die Pflicht des Staates gegeben, den
Kirchen die Form ihrer offentlich-rechtlichen Existenz zu
bestimmen. Dieses kirchenpolitische System der <Staatshoheit»
ist das im allgemeinen heute noch geltende auch in den mei-
sten Schweizerkantonen, wonach die Kirchen als Offentlich-
rechtliche Korperschaften wohl rechtlich bevorzugt, aber auch
einer besonderen Staatsaufsicht (Kantonsaufsicht) unterstellt
werden. :

3. Trennung von Staat und Kirche.

Bei dieser Verhiltnisordnung sind alle Bindungen zwischen
Staat und Kirche zerschnitten. Der Staat kiimmert sich grund-

sitzlich nicht um die Kirche; er gewihrt ihr keinen beson-
deren Schutz und iibt ihr gegeniiber keine besondere Aufsicht.
Die Kirchen stehen auf dem Boden des Privatrechts und sind
als Privat-Vereine vom Staat (Kanton) unabhiingig.

Die letztgenannten kirchenpolitischen Systeme (das der
Staatskirchenhoheit und das der Trennung) erfiillen beide die
wichtigsten modernen Hauptforderungen, namlich:

a) die Vermeidung der Einheit, von Staat und Kirche,

b) die Garantierung der religiosen Freiheit,

c) die Wahrung der Souverinitit des Staates,
das eine mit Kompromissen und mehr oder weniger grossen
Zugestindnissen an die Vergangenheit, das andere konsequen-
ter und radikaler. Die Bedeutung der Staatskirchenhoheit
einerseits und der Trennung von Staat und Kirche anderseits
fiir die Gegenwart rechtfertigt ihre etwas niihere Betrachtung,
der wir uns im folgenden nun zuwenden wollen.

III.

Das System der Staatskirchenhoheit (Staatskirchentum)
in seiner Auswirkung und Bedeutung fiir die Gegenwart.

Dieses kirchenpolitische System, dessen drei wichtigste
Forderungen wir soeben kennen gelernt haben, wurde seit
1848 verwirklicht in Deutschland, in der Schweiz und in an-
dern europdischen Staaten und war im letzten Jahrhundert im
Begriffe das alleinherrschende zu werden, bis das System der
Trennung von Staat und Kirche mit ihm in ernsthafte Kon-
kurrenz trat. Gehen wir aus von den Verhiltnissen und der
gegenwiirtigen Rechislage in der Schweiz.? Die Kantone sind in
der Regelung ihrer kirchlichen Angelegenheiten selbstindig,
d. h. das Religions- und Kirchenwesen ist auch unter der Bun-
desverfassung Sache der Kantone geblieben. Der Bund hat also
darauf verzichtet, sich zum System der Staatskirchenhoheit
oder der Trennung von Staat und Kirche zu bekennen; hin-
gegen hat er in der Bundesverfassung die wichtigsten freiheit-
lichen Auswirkungen dieser beiden kirchenpolitischen Systeme
verbiirgt und gegen Stérungen geschiitzt. Der moderne Staat
fiihlt sich eben nicht mehr dazu berufen, Religion zu treiben;
daher proklamiert die Bundesverfassung Glaubens- und
Gewissensfreiheit als subjektives 6ffentliches Recht, das
gerichtlich verfolgt werden kann als das Recht des Einzelnen,
sich ohne rechtlichen Nachteil zum Glauben oder Unglauben
zu bekennen. Freihedit im Glauben und Unglau-
ben, religioses Selbstbestimmungsrecht des Einzelnen dnner-
halb der Rechtsordnung ist durch die Bundesverfassung dem

2 Vergl. hiezu E. Ruck, <«Schweizerisches Staatsrecht», 1933,
S. 64—68 und dessen «Verwaltungsrecht> II. Bd. 1938, S. 22—26.

Feuilleton

Ruhe sanft!

Nicht dem Zufall, sondern bestimmten Erfahrungen und Be-
obachtungen verdanken die folgenden anspruchslosen Ausfithrungen
ihr Entstehen. Es liegt nicht viel an ihrem Sein oder Nichtsein; viel-
leicht vermégen sie aber doch da und dort das Denk- und das
Sprachgewissen aufzuriitteln, das nicht selten allzu sanft im bequemen
Kissen der Gewohnheit ruht, und dann hitten sie ihren Zweck erfiillt.

Ich habe gewisse landldufige Redensarten im Auge, die ich auf
ihre Verwendbarkeit fiir Freidenker hin priifen mochte, wobei ich
von der Meinung ausgehe, der Freidenker sollt:, ohne ein kniffliger
Wortleinspalter zu sein, seine Ausdrucksweise von Redewendungen
freihalten, die, genauer betrachtet, sinnlos sind oder aus dem reli-
giosen Glaubensgut der christlich-mystischen Vorstellungswelt stam-
men.

Ich greife aus vielen nur einige heraus, zinéachst solche, denen
man bei Todesfilllen immer wieder begegnet, wohlverstanden, auch
bei Freidenkern.

RUHE SANFT! Wie oft liest man dieses «Ruhe sanft!» auf den
weissen und roten Kranzschleifen! Wie oft wird es von Freunden
oder bestellten Sprechern iiber den Sarg auf der Plattform des Kre-
matoriums, ehe er im «finstern Orkus» verschwindet, oder auf dem
Friedhof iiber das offene Grab, in das der Tote soeben gesenkt

wurde, gesprochen! Bei einer Rede ist ein wirkungsvoller Schluss
oft schwer zu finden — nebenbei gesagt: ein Grund dafiir, dass viele
Redner soviel schwatzen, weil sie umsonst nach einem eindrucks-
vollen Schluss ringen —. Hier hat man ihn: «Und nun, lieber Kol-
lege, lebe wohl, auf ewig wohl! Ruhe sanft!> Vom «Lebe wohl» wird
auch zu sprechen sein.

Was ist gegen die sanfte Todesruhe einzuwenden? Einmal das,
dass der Tod kein Ruhezustand ist. Der Trost «Er hat jetzt seine
Ruhe» (nach den Enttiuschungen und Kiimmernissen des Lebens) ist
eine Selbsttiuschung; denn dieses Freisein von Not oder Krankheit
miisste gespiirt werden konnen, um den Wert einer Erleichterung zu
haben. Das Gegenteil von Leben ist nicht Ruhe, sondern Tod. Ruhe
ist das Gegenteil von Bewegung, Titigkeit. Wir ruhen von korper-
licher und geistiger Arbeit, vom Wandern, von allen Arten von
Anstrengung aus; wir fithlen die wohltitige, erfrischende Wirkung
der Ruhe entweder, wihrend wir ihrer pflegen, oder, wenn wir
schliefen, nachher. Man hat frische Krifte gesammelt, man hat das
Bediirfnis nach neuer Betidtigung; weitere Ruhe wiirden wir als
lastig empfinden, denn wir haben ausgeruht, d. h. fertig geruht, das
Ruhebediirfnis ist befriedigt. Man sagt zueinander, ehe man zu Belte
geht: «Schlaf wohl!» Das bedeutet so ziemlich dasselbe wie «Ruhe
sanft!» Man wiinscht dem andern einen gesunden, ungestorten Schlaf,
damit er am Morgen frisch und gestirkt wieder erwache. Einen
guten Schlaf, eine sanfte Ruhe wiinschen heisst also eigentlich nichts
anderes als ergiebige Kriiftesammlung, als erfreuliche Wirkung des
guten Schlafes, der sanften Ruhe, wiinschen. Hat es einen Sinn



Nr. 8 . - DERFREIDENEKRR 59

Schweizerbiirger zugesichert: einmal gegeniiber den Glaubens-
verbdnden, insofern der Staat die Moglichkeit des Austrittes
aus der Kirche garantiert, sodann aber auch gegeniiber der
Staatsgewalt, sofern bestimmt wird, dass die Rechtsstellung
des Einzelnen im Staate von der Religion oder Konfession un-
abhiéingig sein solle. Dieser Gesetzesbestimmung haben auch
wir es zu danken, wenn wir hier heute in offentlicher Ver-
sammlung ungestdrt an gewissen Thesen und Anspriichen der
Religionsgenossenschaften Kritik iiben und fiir die Aufgaben
der geistigen Befreiung arbeiten kénnen. Im iibrigen iibergehe
ich nun hier zuniichst die wichtigen Folgerungen, die sich fiir
Erziehung, Schule und Unterricht aus dieser Rechtslage erge-
ben und berithre nur noch die Stellung der grossen Kirchen
w1 diesem Freiheitsrechte und damit zur Paritit. Nach evan-
gelischer Auffassung ist die Glaubens- und Gewis-
sensfreiheit unbedingt fiir jeden Staatsbiirger anzuerkennen.
In der Gewissensfreiheit allein lag ja der Rechtsgrund der
Reformation und daher kennt die evangelische Kirche nicht
nur ein Recht, sondern geradezu eine Pflicht der kritischen
Stellungnahme, der freien Entscheidung in Gewissens- und
Glaubenssachen. Die rémisch-katholische Kirche
hingegen kennt nur den Gewissenszwang; sie will ja herrschen
und fordert Unterwerfung. Sie ist dogmatisch intolerant d.h.,
sie halt und erklirt sich als die allein wahre, <alleinseligma-
chende> Kirche. Sie will innerhalb der Staatsgrenzen die ein-
zige sein und erklirt das Aufkommen mehrerer Konfessionen im
gleichen Staate als ein Uebel. Daheér verurteilt denn auch der
Syllabus in Nr. 77 bis 79 die allgemeine Gewissens- und Kul-
tusfreiheit geradezu als Wahnsinn. Allerdings fiir sich selbst,
dem Staate gegeniiber, beruft sich die romische Kirche mit
Vorliebe auf die Glaubens- und Gewissensfreiheit; aber sie
selbst gewiihrt diese Freiheit weder ihren Angehorigen noch
irgendwelchen anderen Bekennerschaften. Nur sie allein hat
eben die richtige Auffassung: «Extra ecclesiam nulla salus».

Ich erwihnte schon, wenigstens beildufig, den staat-
lichen Schutz und die staatliche Beaufsichti-
gung der Kirchen. Nun hieriiber noch einige Bemerkun-
gen. Der moderne Staat anerkennt nicht mehr eine einzelne
bestimmte Kirche als Staatsanstalt, sondern er betrachtet alle
oder wenigstens mehrere Kirchen als Anstalten oder Vereine
im Staate, je nach ihrer Bedeutung. Aber weil nun die Kir-
chen besonders einflussreiche Vereine sind, von deren Macht
iiber die Gemiiter der Staat einerseits Vorteile erwarten kann,
andererseits aber auch Gefahren befiirchten muss, sobald
staatliche und kirchliche Interessen auseinandergehen, weicht
die Kirchenhoheit von der gewshnlichen Vereinshoheit in zwie-

facher Richtung ab: einerseits begiinstigt der Staat die aner-
kannten, «privilegierten» Kirchen gegeniiber andern Vereinen;
anderseits aber iiberwacht er sie auch schiirfer als andere Ver-
binde. Schutzrecht und Awufsichtsrecht als sich gegenseitig be-
dingende Massnahmen nimmt er gleichzeitig gegeniiber den
Kirchen in Anspruch. Den staatlichen Schutz betid-
tigtder Staat'z B.im Strafrecht, im Steuerrecht dadurch,
dass er iden Kirchen die Besteuerung ihrer Mitglieder gestattet
und ihnen im Verwaltungswege hilft die Steuerzahlung zu er-
zwingen; ferner zeigt sich diese Staatshilfe in gewissen finan-
ziellen Leistungen und in der Garantierung des Kirchenvermo-
gens, ganz besonders auch darin, dass der Staat in seinen Schu-
len Religionsunterricht im Sinne der kirchlichen Dogmen er-
teilen 1ldsst und an den Universititen theologische Fakultiten
zur Ausbildung von Geistlichen fiir die Kirchen einrichtet und
unterhélt. Ueber all dies hinaus riumt der Staat den Kirchen
noch einen besonderen Einfluss ein im 6ffentlichen Leben nach
den verschiedensten Richtungen hin z.B. betr. der Sonntags-
und Feiertagsondnung, im Gefingnis- und Militirwesen, bei
Feierlichkeiten, kurz und gut durch staatliche Unterstiitzung
der religiosen Wirksamkeit der Kirche, der dann die kirchliche
Beteiligung an gewissen Aufgaben der Staatspflege entspricht.
Rechtlich wird dadurch den Kirchen, sofern sie als «Landes-
kirchen» anerkannt sind, eine besondere Stellung eingerdumt:
es sind diese Bekennerschaften den andern, privaten Vereinen
gegeniiber aus- dem Gebiete des Privatrechts herausgehoben
und, dhnlich wie die politischen Gemeinden und Kommunal-
verbénde, als offentlich-rechtliche Korporationen, als «Anstal-
ten des offentlichen Rechts» organisiert und im Genusse aller
Vorteile, die mit dieser rechtlichen Vorzugsstellung verbunden
sind.

Wird auf diese Weise den Kirchen durch den staatlichen
Schutz ein offenkundiger Vorrang vor allen andern Organisa-
tionen eingerdumt und ihnen damit Gelegenheit zu besonderer
Machtentfaltung im Staate gegeben, so muss nun der Staat
gegeniiber dieser Vormachtsstellung gewisse Schutzmassregeln
treffen, damit die Macht der Glaubensbekennerschaften ihre
Schranken nicht iiberschreite zum Nachteil des Staates. Daraus
ergibt sich die Notwendigkeit der staatlichen Aufsicht
als ein Schutzmittel des Staates in seinem Interesse, in dem
der Kirchenmitglieder, in dem der Paritdt und des religitsen
Friedens. Von der evangelischen Kirche wird diese Aufsicht
als Korrelat der Privilegierung ohne weiteres anerkannt. Stér-
ker betroffen fiihlt sich dadurch die katholische Kirche. Ihr
gegeniiber wahrt sich der Staat z.B. ein Einspruchsrecht bei
Besetzung kirchlicher Aemter, besonders der Bischofsstiihle

solche einem Toten zu wiinschen? Man stelle sich vor, einem, der
binnen einer Stunde noch aus etlichen Gramm Asche besteht, oder
der nach etlichen Wochen seiner sanften Ruhe sich in einem Ver-
wesungszustand befindet, der unser Grauen erregte.

Nach solchen Ueberlegungen erkennt man doch gewiss, dass
«Ruhe sanft> eine Gefiihlsphrase ist, die nur die Gedankenlosigkeit
erfinden konnte. Schon aus diesem Grunde wird sie der Freidenker,
der auf begriffliche Klarheit hilt, vermeiden.

Es ist aber auch moglich, dass ihr die religiose Vorstellung von
der Auferstehung am jiingsten Tage zugrunde liegt, wonach der Tod
nur ein langer Schlaf wiire. Man weiss ja, weshalb die katholische
Kirche von der Leichenverbrennung nichts wissen will. Umso mehr
Grund fiir den Freidenker, die Phrase «Ruhe sanft!» nicht zu ver-
wenden.

LEBE WOHL! Nicht minder widersinnig ist es, einem Gestor-
benen ein «Lebe wohl!» ins Grab oder in die Flamme nachzurufen.
Und dieser Widersinn wird dadurch nicht vermindert, dass der
Sprecher betont, es sei das letzte Lebewohl. Wenn einer eine Reise
unternimmt, auswandert, so kann er in der Fremde wohlleben, falls
es ihm gut geht; da hat es einen Sinn, beim Abschied diesen Wunsch
auszusprechen. Aber dem Knocheniiberrest in der Urne oder dem
Leichnahm sechs Fuss tief unter der Erde, nein das ist schon kein
Leben mehr, weder wohl noch nicht wohl.

Der Gliubige konnte beim Lebewohl-Wunsch an das Leben im
Jenseits denken wie beim «Ruhe sanft> ans Erwachen nach dem

Todesschlaf zum jiingsten Gericht. Er denkt aber nicht daran; der
Ausdruck ist auch bei ihm nichts als Phrase:

Also auch hier: Wer bei dem, was er sagt, auch etwas denkt,
ruft einem Toten so wenig «Lebe wohl!» nach, wie er zu einem
Blinden sagt «Sieh mal her!» Dies wire eine Gefiihlsroheit, jenes ist
Unsinn. ’

DIE ERDE SEI IHM LEICHT! Wahrhaftig, das habe ich in einer
freigeistig sein sollenden Anleitung fiir Sprecher an Bestattungsfeiern
(einem Biichlein nichtschweizerischer Herkunft) gelesen. Ndhme
man’s wortlich miisste man sagen: He, guter Mann, das Spiiren einer
grossern oder geringern Last setzt Empfindung, Bewusstsein voraus!
Aber diese materielle Auffassung ist ausgeschlossen; man kann diese
Redewendung nur religiés verstehen, und wer sie verwendet, ohne
religios zu denken, der ist von seiner Gedankenlosigkeit schwerlich
zu heilen.

«Erde» hat in diesem Zusammenhang némlich den Sinn des irdi-
schen Bosen, der Siindenlast, die der Verstorbene wihrend seines
Erdenwallens zusammengebracht und nach dem Tode vor den Rich-
terstuhl Gottes zu schleppen hat. Der Gldubige wiinscht also dem
Venstorbenen, es moge nur eine geringe Last von Erdenschuld, von
Siinde sein, die er bei dem verhingnisvollen Gang auf seine Schul-
tern zu laden habe. Zwar iibersieht er, dass er mit diesem Wunsch
zu spiit ist; denn das Erdenleben ist abgeschlossen, die Siindenbiirde
beisammen, und der Wunsch hiitte nur dann noch etwelchen Sinn,
wenn er als Bitte an Gott, der Siindenlast des Verstorbenen nicht



60 DER FREIDENKER Nr. 8

und Domkapitel; er macht die Giiltigkeit der kirchlichen Ge-
setzgebung von seinem «Placet> abhingig, ermoglicht gegen-
iiber kirchlichen Disziplinarmassregeln dem Betroffenen die
Anrufung staatlicher Behdrden und sucht durch verschiedene
weitere Massnahmen die Kirchengewalt zu beschrinken. Von
ganz besonderer Wichtigkeit ist nach dieser Richtung hin die
Ordensaufsicht des Staates, die er geistlichen Ge-
nossenschaften, Kongregationen gegeniiber beansprucht und
ausiibt. Diese Organisationen, die sich &Husserlich als blosse
Vereine darstellen, hat der moderne Staat nicht einfach unter
das Vereinsrecht gestellt, sondern er hat fiir sie ein besonderes
Ordensrecht geschaffen; denn es sind diese Verbénde nicht
gewohnliche Privatvereine, sondern Bestandteile der hierar-
chischen Organisation, von Rom aus durch die Kurie glinzend
organisiert als ihr Hauptwerkzeug, das modeme Leben mit
den Ideen der papstlichen Regierung zu durchdringen. Ueber-
all steht bei ihnen im Hintergrund eine Propaganda in streng
konfessionellem Sinne zu gunsten der Kurie: ob es sich um
Krankenpflege, Armenpflege, Unterricht und Wissenschaft
handelt, alles stellt sie in den Dienst der Kirche und kann
unter Umstdnden nach der Auffasung des religids-konfessio-
nell neutralen Staates eine Gefahremquelle fiir die gute Ord-
nung und den religiosen Frieden werden. Daher wurden die-
sen Amstrengungen gegeniiber gewisse vorbeugende Vorschrif-
ten, ein besonderes Recht notwendig im Interesse der Pari-
tiat, des modernen Staatsrechtes usw. Durch derartige staat-
liche Schutzmassnahmen wurde am h#ufigsten betroffen der
Jesuitenorden, als der eigentliche Kampforden der ka-
tholischen Kirche., So verbietet denn auch unsere Bundesver-
fassung nach den Erfahrungen des <Kulturkampfes» in Art. 51
die Niederlassungen des Jesuitenordens und ihm angeschlos-
sener Gesellschaften und ihren Mitgliedern «jede Wirksamkeit
in Kirche und Schule»>. Aus der gleichen Einstellung erkiért
Art. 52 der Bundesverfassung: «die Errichtung neuer und die
Wiederherstellung aufgehobener Kloster oder religioser Or-
deny fiir unzulédssig. Gegen diese sog. «konfessionellen Verfas-
sungsartikely hat die katholische Kirche je und je protestiert.
Sie kann keine Staatsaufsicht anerkennen; denn nach kanoni-
schem Recht gibt es keine katholische Nationalkirche. Die
katholische Kirche ist international organisiert unter der Lei-

Die Theologie wird zuletzl einem dihnlichen Schick- .
sal anheimfallen, wie unter den wissenschaftlichen
Realfichern die Alchemie.

Prof. Dr. A. Dodel.

tung des Papstes und muss daher jede andere Aufsicht, von
welchem einzelnen Staate sie auch beansprucht werde, ablek-
nen. Sie ist gerne bereit, die Vorrechte, die ihr der Staat ein-
riumt, in Anspruch zu nehmen, aber die Aufsicht (die sog.
«Privilegia odiosa») bekampft sie grundsitzlich. Der moderne
Staat als Schiitzer des Rechtes und Wahrer der staatlichen
Gemeinschaft kann aber auf diese Aufsicht nicht verzichten,
mag die Kirche noch so sehr dagegen protestieren.

Mit diesen Awusfithrungen zum Aufsichtsrecht des Staates
ist nun schon iibergeleitet zur staatlichen Abgrenzung
des kirchlichen Titigkeitsgebietes, der wir uns
jetzt noch kurz zuwenden wollen. Das moderne Recht betont
die Allein-Souverinitit des Staates, woraus folgt, dass sich
der Staat selbstindig und unabhingig das Gebiet seiner Ti-
tigkeit bestimmt. Daher zieht er auch kraft seiner Hochstge-
walt die Grenzen der Titigkeit aller Verbéinde im Staate. Ein
solcher Verband im Staate ist auch die Kirche, und so erfolgt
auch die Grenzregulierung zwischen Staat und Kirche allein
durch staatliches Recht und nicht durch kirchliches Recht. Bei
einem Gegensatz zwischen staatlichem Recht geht stets die
Rechtsordnung des Staates vor. Schwierigkeiten in dieser Hin-
sicht ergeben sich bei den sog. «gemischten Angelegenheiten>,

. d.h. bei Tétigkeitsgebieten, welche der Staat und die Kirche

fiir sich in Anspruch nehmen, wie z.B. Begrébniswesen, Ehe
und Schulwesen. Auf allen diesen Gebieten macht die ka-
tholische Kirche ihre ganz bestimmten Anspriiche geltend; sie
musste sich im Laufe der Zeit wohl zu gewissen Konzessionen
bequemen, hat aber prinzipiell nach dieser Richtung hin nichts
aufgegeben. Die aus dieser Lage bis auf den heutigen Tag sich
ergebenden Konflikte und Schwierigkeiten in bezug auf das
Begribnis-, Ehe- und Erziehungsrecht sind zu bekannt, als dass
hier noch des niheren darauf eingegangen werden miisste.
Zur rechtlichen Sicherstellung von Frieden und Ordnung in
dieser Hinsicht verfiigte daher unsere Bundesverfassung die
Verweltlichung («Sékularisation») dieser Gebiete und be-
stimmt in Art. 53 die Verfiigung diiber die Begrabnispliitze
stehe den biirgerlichen Behorden zu ohne Riicksicht auf
etwaiges kirchliches Eigentum an den Friedhofen; sie, die
biirgerlichen Behorden haben dafiir zu sorgen, dass je-
der Verstorbene «schicklich» beerdigt werden kann, d.h. ent-
sprechend der ortlichen Uebung, ohne Schmélerung seiner
Fhre. Sache der biirgerlichen Behorden ist auch die
Feststellung und Beurkundung des Zivilstandes. Die Ehe muss
in der vom Staate geforderten Form geschlossen werden; eine
bloss kirchliche Ehe wird gar nicht als solche anerkannt, wie
nun umgekehrt die katholische Kirche die blosse Zivilehe

allzu ' viel Gewicht beizumessen, bei der Beurteilung gnidig zu sein,
gemeint wire. Aber das geht uns hier nichts an; hier ist nur zu
sagen, dass, wer sich nicht dem Verdacht aussetzen will, er stecke
gefiihlsmiissig oder im Unterbewusstsein noch im Anschauungskreis
der kirchlichen Mystik oder er sei ein gedankenloser Plapperer, sein
Sprachgut von Bestandteilen wie «Die Erde sei ihm leicht» unbedingt
zu sdubern hat.

GOTTLOB! GOTTSEIDANK! Kommt dir der eine oder andere
dieser Entlastungsstosseufzer nicht sehr bekannt vor, Gesinnungs-
freund in A, B, L und so weiter bis und mit Z? Du glaubst nicht an
Gott, aber du lobst ihn. Du glaubst nicht an Gott, aber du dankst
ihm. Welch gedankliche Folgerichtigkeit!

Ach so, es ist dir nur so aus dem Mund gefallen, in der Hitze
des Gefechts oder in einem unbewachten Augenblick, ohne dass du's
merktest. Aber gerade da liegt der Has im Pfeffer: diese Ausdrucks-
weise ist dir noch so eigen, dass du's nicht einmal merkst, wenn du
sie anwendest. Sie ist ein Ueberbleibsel aus einem friitheren Geistes-
zustand, der zeitweise eben wieder durchbricht. Es ist wie mit der
Hiihnerhaut, die du bekommst, wenn du frierst; sie ist eine indis-
krete Erinnerung an die Zeit, wo die Haare des Pelzes deiner Ahnen
sich"stellten, um die Schicht warmer Luft um den Korper zu ver-
grosseth. ‘Aber troste dich: in des Tages raschem Verkehr und in
derigemiitlichen Unterhaltung des Abends fillt es nicht auf, wenn
dudich der génannten Ausdriicke bedienst, denn sie sind landlaufig,
jeder fithrt!sie im Munde, so gut wie Jesses, Herrjesses, Herrjeh,

Jessesgott, Jessesgottempfatter und so weiter (vielleicht auch du,
Brutus!). Du fillst damit also nicht auf.

Aber wenn es dir einem Freidenker gegeniiber geschieht, der
die Auffassung vertritt, ein denkender Mensch sollte es nicht néotig
haben, zur Kenntlichmachung seines augenblicklichen Gemiitszustan-
des sprachliche Anleihen bei der Vorstellungswelt einer ihm fremd-
gewordenen, von ihm iiberwundenen Lebensanschauung zu machen.
so denkt er sich dabei etwas. Er denkt sich zum Beispiel: Aha, das
ist auch einer, der die Schalen des christlich-mystischen Eis, dem
endgiiltig- entschliipft zu sein er behauptet, noch auf dem Riicken
tragt. Und er wundert sich, dass du bei der Begegnung nicht
GRUESSGOTT zu ihm gesagt hast.

Mit freigeistigem Gruss an alle, die es angeht, wiinscht Euch
von Herzen Uebereinstimmung Eurer Ausdrucksweise mit Eurer
Weltanschauung. E. Brauchlin.

| J Smn aa S Sun Suw sam aun s s aun aus sus Sun S Jum S sun Sun S aun San Sum amn tum sun aun aun aus nm aan g

Budher?

Die Literaturstelle der Freigeistigen ‘Vereinigung der
Schweiz, Postfach 2141, Ziirich-Hauptbahnhof, besorgt
jedes Buch.

PUR W W U T T WA WY WY S U S SR SN ST Y WY S U S S WA WY WY WY AT Y SN WY SAY W U




Nr. 8 DER FREIDENKER 61

Der pépstliche Stuhl hat Interessen, woran wir nicht denken,
und Mittel, sie im Stillen durchzufiihren, wovon wir

keinen Begrifi haben.

Eckermann, Gespriche mit Goethe, 3. April 1829.

Haben Sie Vorsorge getrofien,

dass bei Ihrem Ableben die Bestatiungsfeier
in freigeistigem Sinne vor sich geht?

Eine diesbeziigliche letztwillige Verfiigung
sichert dies.

nicht als vollgiiltige Ehe gelten ldsst, sondern sie nur gestattet,
damit ihre Gldubigen im modernen Staate als verheiratet an-
erkannt werden und im Erbrecht und in anderen Beziehungen
nicht zu kurz kommen.

All die Unzukdommlichkeiten und Streitigkeiten, die sich,
besonders im Zusammenleben mit der roémisch-katholischen
Kirche, aus dem auch bei uns noch vorherrschenden kirchen-
politischen System der Staatskirchenhoheit ergeben, fithrten
dazu, die Einheit und Verbindung von Staat und Kirche mehr
und mehr zu vermeiden und die Verschiedenheit und Losung
dieser beiden Michte zu betonen. Damit nihern wir uns dem
System der Tremnung von Staat und Kirche, dessen Betrach-
tung wir uns nun zuwenden wollen. (Fortsetzung folgt.)

Priester des Zdlibates satt. .

Im rein katholischen Innerrhoden, das heisst im Flecken Ap-
penzell selbst, herrscht in den frommen Kreisen grosse Auf-
regung. Der Rektor der Kantonsschule Innerrhodens, der Kapu-
zinenpater vom Kapuzinerkollegium St. Anton, Dr. Fehr, hat das
Ordenskleid ausgezogen und — geheiratet. Aber dabei blieb ez
nicht. Den gleichen Schritt hat fast zu gleicher Zeit der geistlich»
Schulinspektor von Innerrhoden, Kaplan Grasser, unternommen,
der seinem geistlichen Berufe ebenfalls den Abschied gab und
sich der Ehe zuwandte. Die Aufregung bei den alten frommen
Tanten und auch in den Kreisen der davon betroffenen Orten
und in den Pfarrhdusern und Kaplaneien ist nicht gering. «Wenn
das am griinen Holz geschieht...> In den katholischen Blittern
ist natiirlich von diesem «Skandal» kein Wort zu finden, umso
mehr wird natiirlich in der Oeffentlichkeit, im Kanton Appenzell
und weit dariiber hinaus gesprochen. Im Volke findet der Schritt
keine Verurteilung. Nur die Heuchler und Siinder spielen die
Gerechten und riimpfen die Nasen.

Fiir die meisten Entpiisteten wire es besser, sie brichten
soviel Mut und Ehrlichkeit auf, zu ihren gesunden Trieben zu
stehen, wie die beiden gewesenen Geistlichen, die, wie es heisst,
lingst bestandene Verhéltnisse auf eine ehrliche Weise normali-
sierten. «Volksrecht».

Sonderbar, iiber solche Vorkommnisse trompetet die katho-
lische Presse nicht, wie wir es sonst bei ihr gewohnt sind, und
die «Christliche Kultur> oder die <«Schweizerische Kirchenzei-
tung> stellen keine «tiefgriindigen> Betrachtungen an. Das wiire
doch am Platze, denn die Exkommunikation. sollte doch den
Gliaubigen mitgeteilt werden? Oder wurde diese noch nicht aus-
gesprochen, weil man die Hoffnung hegt, die beiden Apostaten
wiirden eines Tages winseind und reumiitig zu Kreuze kriechen,
wie seinerzeit ein Anton Krenn? Man kann ja nie wissen, denn
ein Pfaff bleibt ein Pfaff, ob er auch seinen Rock auszieht!

Wenn der Pobel aller Sorte
tanzet um die goldnen Kilber,
halte fest: Du hast vom Leben

doch am Ende nur dich selber.
Th. Storm.

Der materiell wichtigste Entscheid.

Die «Schweizerische Kirchen-Zeitungs Nr.24, vom 15. Juni,
bringt auf der ersten Seite in lateinischer Sprache das «Dekret
der Ritenkongregation iiber die pé#pstliche Anerkennung der
zwei Wunder zur Heiligsprechung des seligen Bruders Klaus>»
und stellt mit einem Seufzer der Erleichterung fest, dass der
<materiell wichtigste Entscheid gefallen» sei. «<Das Dekret ist in
Sachseln im Originaltext und in deutscher Uebersetzung an der
Wallfahrtskirche -angeschlagen.» '

Die «Schweizerische Kirchen-Zeitungs schreibt weiter: «in
Worten hoher Anerkennung, die jeden Eidgenossen und vor
dllem jeden Katholiken freuen koénnen, ist darin der hehren
Gestalt von Bruder Klaus gedacht. Staunen ergreift jedes Gemiit,
das das wundervolle Leben Nikolaus’ von der Fliie erwigt, das
er gefiihrt als Jiingling, als Soldat, als Familienvater, als Magi-
strat. Grosste Bewundenung erregt es, dass er auf Antrieb der
gottlichen Gnade Gattin, Kinder, Hab und Gut verliess und
zwanzig Jahre lang ein entsagungsvollstes Leben in der Eindde
fithnte, nur gendhrt von der heiligen Eucharistie, wie gewichtige
Zeugen erkidrten.»

«War Bruder Klaus auch in der Eindde, so kamen doch sehr
viele zu ihm, um sich Rats zu erholen, sogar die obersten Landes-
behdrden der eidgendssischen Orte, die ihn als obersten Schieds-
richter, in schwierigsten politischen Fragen, welche zum Kriege
fithren konnten, erw#hlten.

Die liturgische Verehrung, welche auf Wunsch des Schweizer-
und vor allem des Obwaldnervolkes friih anhob, fand die Billi-
gung des Bischofs von Konstanz, der Ritenkongregation und
schliesslich am 1. Februar 1649 des Papstes Innozenz X. Mit
dieser aquipollenten Seligsprechung gab sich jedoch das Schwei-
zervolk nicht zufrieden, sondern wiinschte seinen hervorragen-
den Landsmann formell heilig gesprochen.»

Zu diesem Zwecke wurde der Prozess iiber die Wunder-
heilungen erdffnet, die auf Fiirbitte des seligen Bruder Klaus
von Gott gewirkt wurden. Die kanonisch einwandfreie Prozess-
fithrung wurde durch Dekret vom 16. Juli 1941 anerkannt. Die
erste Wunderheilung von Bertha Schurmann (Egerkingen) be-
trifft eine allgemeine Gehirn- und Riickenmarkentziindung, dic
sowohl vom behandelnden Arzte wie von drei von der Riten-
kongregation bestellten Sachverstindigen einmiitig mund ohne
Zoégern pessimistisch prognostiziert wurden, was die Heilungs-
moglichkeit anbetrifft. Nach der am Tage Christi Himmelfahet
1939 erfolgten Heilung, die in zweimaliger drztlicher Untersu-
chung bestitigt wurde, erkldarten die Sachverstindigen deren
Wundercharakter.

Das zweite Wunder der Heilung von Ida Jeker nennt als
Krankheiten genuine Epilepsie, chronische Nervenentziindung,
sowie Hautgeschwiir am linken Arm. Dieser Arm hatte nach
teilweisen Lihmungserscheinungen auch Erscheinungen selr
starken Schwundes gezeigt und zuletzt vollige Lahmung. Nach
der Heilung in Sachseln war an Stelle des Geschwiires neue
Hautbildung getreten, der gelihmte Arm wieder brauchbar, so
dass die Geheilte nach zwei Tagen sogar Holz spalten konnte.
Amuch hier anerkannten die Sachverstdndigen den Wundercha-
rakter.»

Am Dreifaltigkeitssonntag wurde dann, wie es in der Schweiz.
Kirchen-Zeitung weiter heisst, dem Hi. Vater das Dekret iiber
das «Tuto> verlesen und in der Folge konnte Monsignore Krieg



	Staat und Kirche, ihr Zusammenhang und ihre Trennung : Vortrag gehalten vor der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz in Aarau, am 26. September 1943 [Teil1]

