
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 27 (1944)

Heft: 8

Artikel: Staat und Kirche, ihr Zusammenhang und ihre Trennung : Vortrag
gehalten vor der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz in Aarau, am
26. September 1943 [Teil1]

Autor: Gschwind, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409490

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 1. Augüs0944. DER Ur. É - 21. Jahrgang

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G El ST I G EN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. jeden Monats

Redaktion:

Transitfach 541 Bern

1

iiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii1

Man veredelt die Pflanzen durch Zucht und die Menschen durch
Erziehung.

J. J. Rousseau. (Emil, 1762.)

iiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii

U
Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—

(Mitglieder Fr. 5.—)
Sämtliche Adressänderungen und BOf
itellungen sind zu richten an die Ger
ichäftsstelle d. F. V. S., Postfach 2141
Zürich-Hauptbahnhof. Postch. VIII. 2607)

Inhalt : Staat und Kirche, ihr Zusammenhang und ihre Trennung. — Priester des Zölibates satt. —
Ihre erste Sorge. — Hall und Widerhall. — Ortsgruppen. — Feuilleton: Ruhe sanft!

W
1

r anerkennen und danken! — I
l

CD

(0

*%

3

Staat uni He, ihr zusaniMümg um Hin Tranig.
Vortrag, gehalten vor der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz in Aarau, am 26. September 1943.

Von Dr. Hermann Gschwind.

Es ist mir eine besondere Freude, hier in der Metropole
des «Kultuirstaates», über dieses Thema zu sprechen, denn von
hier ist vor rund hundert Jahren Landammann Augustin Keller
ausgegangen, der Initiant der KJosteraufhebung im Aargau,
der Vorkämpfer der Anti-Jesuiten-Bewegung, der Gegner der
Unfeldbarkeitserkläning und Führer im darauffolgenden
Kulturkampf. In seinem Sinn und Geiste wollen wir an unser
Problem herantreten.

I.
Zum prinzipiellen Verhältnis von Staat und Kirche.

Es sei hier von vornherein verzichtet auf eine geschichtliche

Entwicklung des Staatsbegriffes und nur zunächst gefragt
nach idem Ursprung und nach der Begründung des
Staates. Eine alte Meinung, ursprünglich semitisch-orientalischer

Herkunft, erklärt: «der Staat beruht auf dem Willen
Gottes, er ist das Werk Gottes.» In unmittelbarem Sinne
verstanden führt dieser Satz notwendig zur Theokratie, d. h. zu
einem Staate, in dem die Priester, denen die Erkundung des

göttlichen Willens obliegt, zur Herrschaft kommen. Die
Weltgeschichte widerspricht so sehr idieser Staatsauffassung, dass

es wohl überflüssig ist, hier des näheren ihre Unhaltbarkeit
nachzuweisen. Wir begnügen uns im Gegensatz zu dieser
phantastischen Vorstellung mit dem Gedanken einer rein menschlichen

Begründung des Staates und erklären ihn psychologisch

aus dem Gemeinschaf tstrieb der menschlichen Natur.

Der Mensch ist, wie schon Aristoteles gesehen hat, von
Natur aus ein soziales, ein «politisches» Wesen; er ist für das
Gemeinschaftsleben und für die Staatenbildung bestimmt und
auf sie angelegt. Auf dem Boden der menschlichen Natur
also ist der Organismus des Staates erwaclisen. Der ihr
eigentümliche Gemeinschaftstrieb wirkt sich nun aber nach zwei
Richtungen hin aus: einmal als Trieb zur Staatenbildung, als

Staatstrieb, dann aber besonders kräftig auch im religiösen
Leben, wo er überall zur Kirchenbildung führt, namentlich
stark bei den Religionen, die einen priesterlichen Grundcharakter

haben (Katholizismus). Beide Triebe, Staatstrieb und
kirchenbildetider Trieb neigen zur Macht-Ausdehnung und
treten daher in Konkurrenz zueinander. Insbesondere kann
der kirchenbildende Trieb oft so anspruchsvoll auftreten, dass

er dem Staate, der Gesellschaft, der Kunst, Kultur und Wissenschaft

geradezu gefährlich wird. Daraus ergeben sich Konflikte

zwischen Staat und Kirche, und ausgesprochene Macht¬

kämpfe zwischen dein beiden Grössen waren und sind nichts
Seltenes ; denn die katholische Kirche betrachtet sieh auf Grund
ihrer Stiftung ihrem Wesen nach als eine unabhängige und
selbständige und darum souveräne Gesellschaft, die ihr eigenes
Recht von Gottes Gnade besitzt und dieses Recht auch gegenüber

der Staatsgewalt nach Möglichkeit behaupten will. Trotzdem

sind nach unserer Auffassung derartige Machtkämpfe stets
auszutragen unter dem Gesichtspunkt der Souveränität
des Staates, d. h. der moderne Staat beansprucht in
seinem Gebiete Souveränität, die Höehstgewailt im Staate, die
rechtliche Unabhängigkeit der Staatsgewalt von anderen
Gewalten. «Es gibt», erklärt der Kirchenrechtslehrer R. Sohm, «in
der abendländischen Kulturwelt keine souveräne Kirche mehr;
nur der Staat ist souverän.» Die Durchführung des

Staatsgedankens schliesst also notwendig eine Ueberordniung des
Staates über die kirchenbildenden Triebe in sich. Mit .dem

Begriff der Souveränität ist auch abgewiesen im prinzipiellen
Verhältnis von Staat und Kirche die Koordination beider
Gewalten, die Forderung der rechtlichen Gleichordnung von Staat

und Kirche, wie sie der Katholizismus in seiner Kirchenpolitik
dem modernen Staate gegenüber vertritt, wenn er erklärt: es

gibt neben dem Staate eine zweite, gleichfalls höchste Autorität

beanspruchende Zwangsordnung, die Kirche, und wenn
zwischen den beiden Mächten strittige Angelegenheiten zu

regeln sind, so mögen sie sich als gleichberechtigte, souveräne
Gemeinschaften friedlich darüber in einem Vertrage (Konkordat)

vereinbaren. Praktisch läuft dieses Konkordat-System auf
ein modernisiertes und verschleiertes Kirchenstaatstum hinaus,
bei dem der S^M *<n immer neue Kämpfe mit der Kirche
verwickelt wird
wird mit dem

abgelehnt der
«gewisse Sup<

Beispiel der 1

katliolischen 1

1 Man kann
stes auf Grunc
ihm unterstehe
ste Gesetzgebu
Kirche beschräi
Stellung der K

mit Wirkung |

hörende Peräo;
von Staat und

st den Kürzeren zieht. Natürlich
ouveränität des Staates erst recht
iolisclier Kirchenrechtler auf eine
rche über den Staat», wie sie zum

bot J. B. Sägmüller auf Grund des

verkündet.1

acher von einer Souveränität des Pap-
hts insofern sprechen, als er für das

• den kirchlichen Verband, die ober-
:, die aber auf das innere Gebiet der
;r tatsächlich noch rechtlich die Rechtsini

Gebiete eines bestimmten Staates
oder andere der Kirche nicht ange-
(Karl Rothenbücher, «Die Trennung

>. 451 Anm.).



DER FREI DËNKËR Nr. 8

II.

Vorblick auf die verschiedenen VerhältnMormen
zwischen Kirche und Staat.

Zur Ordnung der Beziehungen zwischen Staat und Kirche
haben sich bisher drei Rechtssysteine oder kirchenpolitische
Systeme entwickelt:

1. Das System der Einheit und Verbindung von Staat und Kirche.

Je nachdem das weltliche oder das .religiöse Moment die
Führung hat, erscheint diese Einheit als Staatskirchentum z.B.
im frühen Mittelalter, in und nach der Reformation, oder aber
als Rirchenstaatstum wie im Hochmittelalter. Ueberreste und

'

Nachwirkungen dieses Einheitssystems haben sich erhalten bis
auf den heutigen Tag in der Politik 'der römischen Kurie, die
prinzipiell am Kirchenstaatstum festhält, auch im Bekenntnis
zum sog. «christlichen Staat>, ferner im kirchenpolitischen
Programm des Staatschristenitums, dessen wahrhaftige Realisierung

heute nicht mehr in Frage kommt.

2. Das System der Kirchenhoheit des Staates,

der Staatskirchenhoheit, der Hoheit des Staates über die Kirche,

eine Verhältnisordnung, idie auf der Linie der Verschiedenheit

und Lösung von Staat und Kirche liegt, in der Mitte
steht zwischen Einheit und Trennung: der Staat, sofern er
liberaler Staat ist, hat das Bestreben, dem kirchenbüdenden
Trieb innerhalb seiner Grenzen idie Möglichkeit freier
Entfaltung zu verschaffen. Hier beherrscht er also nicht mehr die
gesamte Kirche, insbesondere mischt er sich nicht mehr in inner-
kirchliche Angelegenheiten, sondern hat eine staatsgewaltsfreie

Sphäre geschaffen, damit die Kirchen die volle Möglichkeit

und Freiheit haben, sich als das Salz der Erde zu erweisen
und auf dem Gebiete der Religion und der Sittlichkeit den
Beweis des Geistes und ider Kraft zu erbringen. Damit ist nun
aber auch das Recht und die Pflicht des Staates gegeben, den
Kirchen die Form ihrer öffentlich-rechtlichen Existenz zu
bestimmen. Dieses kirohenpolitische System ider «Staatshoheit»
ist das im allgemeinen heute noch geltende auch in den meisten

Schweizerkantonen, wonach die Kirchen als öffentlichrechtliche

Körperschaften wohl rechtlich bevorzugt, aber auch
einer besonderen Staatsaufsicht (Kantonsaufsicht) unterstellt
werden.

3. Trennung vion Staat und Kirche.

Bei dieser Verhältnisordnung sind alle Bindungen zwischen
Staat und Kirche zerschnitten. Der Staat kümmert sich grund-

Peuilleton

Ruhe sanft!
Nicht dem Zufall, sondern bestimmten Erfahrungen und

Beobachtungen verdanken die folgenden anspruchslosen Ausführungen
ihr Entstehen. Es liegt nicht viel an ihrem Sein oder Nichtsein;
vielleicht vermögen sie aber doch da und dort das Denk- und das
Sprachgewissen aufzurütteln, das nicht selten allzu sanft im bequemen
Kissen der Gewohnheit ruht, und dann hätten sie ihren Zweck erfüllt.

Ich habe gewisse landläufige Redensarten im Auge, die ich auf
ihre Verwendbarkeit für Freidenker hin prüfen möchte, wobei ich
von der Meinung ausgehe, der Freidenker sollt'., ohne ein kniffliger
Wörtleinspalter zu sein, seine Ausdrucksweise von Redewendungen
freihalten, die, genauer betrachtet, sinnlos sind oder aus dem
religiösen Glaubensgut der christlich-mystischen Vorstellungswelt stammen.

Ich greife aus vielen nur einige heraus, zinächst solche, denen
man bei Todesfällen immer wieder begegnet, wohlverstanden, auch
bei Freidenkern.

RUHE SANFT! Wie oft liest man dieses «Ruhe sanft!» auf den
weissen und roten Kranzschleifen! Wie oft wird es von Freunden
oder bestellten Sprechern über den Sarg auf der Plattform des
Krematoriums, ehe er im «finstern Orkus» verschwindet, oder auf dem
Friedhof über das offene Grab, in das der Tote soeben gesenkt

sätzlich nicht um die Kirche ; er gewährt ihr keinen besonderen

Schutz und übt ihr gegenüber keine besondere Aufsicht.
Die Kirchen stehen auf dem Boden des Privatrechts und sind
als Privat-Vereine vom Staat (Kanton) unabhängig.

Die letztgenannten kirehenpoMtisehen Systeme (das der
Staatskirchenhoheit und das der Trennung) erfüllen beide die

wichtigsten modernen Hauptforderungen, nämlich:
a) die Vermeidung der Einheil; von Staat und Kirche,
b) die Garantierung der religiösen Freiheit,
c) die Wahrung der Souveränität des Staates,

das eine mit Kompromissen und mehr oder weniger grossen
Zugeständnissen an die Vergangenheit, das andere konsequenter

und radikaler. Die Bedeutung der Staatskirchenhoheit
einerseits und der Trennung von Staat und Kirche anderseits
für die Gegenwart rechtfertigt ihre etwas nähere Betrachtung,
der wir uns im folgenden nun zuwenden wollen.

III.
Das System der Staatskirchenhoheit (Staatskirchentum)
in seiner Auswirkung und Bedeutung für die Gegenwart.

Dieses kirchenpolitische System, dessen drei wichtigste
Foriderungen wir soeben kennen gelernt haben, wurde seit
1848 verwirklicht in Deutschland, in der Schweiz und in
andern europäischen Staaten und war im letzten Jahrhundert im
Begriffe das alleinherrschende zu werden, bis das System der
Trennung von Staat und Kirche mit ihm in ernsthafte
Konkurrenz trat. Gehen wir aus von den Verhältnissen und der
gegenwärtigen Rechtslage in der Schweiz.2 Die Kantone sind in
der Regelung ihrer kirchlichen Angelegenheiten selbständig,
d. h. das Religions- und Kirchenwesen ist auch unter der
Bundesverfassung Sache der Kantone geblieben. Der Bund hat also
darauf verzichtet, sich zum System der Staatskirchenhoheit
oder der Trennung von Staat und Kirche zu bekennen;
hingegen hat er in der Bundesverfassung die wichtigsten freiheitlichen

Auswirkungen dieser beiden kirehenpoilitischen Systeme
verbürgt und gegen Störungen geschützt. Der moderne Staat
fühlt sich eben nicht mehr dazu berufen, Religion zu treiben;
daher proklamiert die Bundesverfassung Glaubens- und
Gewissensfreiheit als subjektives öffentliches Recht, das

gerichtlieh verfolgt werden kann als das Recht des Einzelnen,
sieh ohne rechtlichen Nachteil zum Glauben oder Unglauben
zu bekennen. Freiheit im Glauben und Unglauben,

religiöses Selbstbestinimungsrecht des Einzelnen innerhalb

der Rechtsordnung ist durch die Bundesverfassung dem

2 Vergl. hiezu E. Ruck, «Schweizerisches Staatsrecht», 1933,
S. 64—68 und dessen «Verwaltungsrecht» II. Bd. 1938, S. 22—26.

wurde, gesprochen! Bei einer Rede ist ein wirkungsvoller Schluss
oft schwer zu finden — nebenbei gesagt: ein Grund dafür, dass viele
Redner soviel schwatzen, weil sie umsonst nach einem eindrucksvollen

Schluss ringen — Hier hat man ihn: «Und nun, lieber
Kollege, lebe wohl, auf ewig wohl! Ruhe sanft!» Vom «Lebe wohl» wird
auch zu sprechen sein.

Was ist gegen die sanfte Todesruhe einzuwenden? Einmal das,

dass der Tod kein Ruhezustand ist. Der Trost «Er hat jetzt seine
Ruhe» (nach den Enttäuschungen und Kümmernissen des Lebens) ist

eine Selbsttäuschung; denn dieses Freisein von Not oder Krankheit
müsste gespürt werden können, um den Wert einer Erleichterung zu

haben. Das Gegenteil von Leben ist nicht Ruhe, sondern Tod. Ruhe

ist das Gegenteil von Bewegung, Tätigkeit. Wir ruhen von körperlicher

und geistiger Arbeit, vom Wandern, von allen Arten von

Anstrengung aus; wir fühlen die wohltätige, erfrischende Wirkung
der Ruhe entweder, während wir ihrer pflegen, oder, wenn wir
schliefen, nachher. Man hat frische Kräfte gesammelt, man hat das

Bedürfnis nach neuer Betätigung; weitere Ruhe würden wir als

lästig empfinden, denn wir haben ausgeruht, d. h. fertig geruht, das

Ruhebedürfnis ist befriedigt. Man sagt zueinander, ehe man zu Bette

geht: «Schlaf wohl!» Das bedeutet so ziemlich dasselbe wie «Ruhe

sanft!» Man wünscht dem andern einen gesunden, ungestörten Schlaf,

damit er am Morgen frisch und gestärkt wieder erwache. Einen

guten Schlaf, eine sanfte Ruhe wünschen heisst also eigentlich nichts

anderes als ergiebige Kräftesammlung, als erfreuliche Wirkung des

guten Schlafes, der sanften Ruhe, wünschen. Hat es einen Sinn,



Nr. 8 DER FREIDENKER 59

Schweizerbürger zugesichert: einmal gegenüber den
Glaubensverbänden, insofern der Staat die Möglichkeit des Austrittes
aus der Kirche garantiert, sodann aber auch gegenüber der
Staatsgewalt, sofern bestimmt wird, dass die Rechtssteilung
des Einzelnen im Staate von der Religion oder Konfession
unabhängig sein solle. Dieser Gesetzesbestimmung haben auch
wir es zu danken, wenn wir hier heute in öffentlicher
Versammlung ungestört an gewissen Thesen und Ansprüchen der
Religionsgenosseusehaften Kritik üben und für die Aufgaben
der geistigen Befreiung arbeiten können. Im übrigen übergehe
ich nun hier zunächst die wichtigen Folgerungen, die sich für
Erziehung, Schule und Unterricht aus dieser Rechtslage ergeben

und berühre nur noch die Stellung der grossen Kirchen
zu diesem Freiheitsrechte und damit zur Parität. Nach

evangelischer Auffassung ist die Glaubens- und
Gewissensfreiheit unbedingt für jeden Staatsbürger anzuerkennen.
In der Gewissensfreiheit allein lag ja der Rechtsgrund der
Reformation und daher kennt die evangelische Kirche nicht
nur ein Recht, sondern geradezu eine Pflicht der kritischen
Stellungnahme, der freien: Entscheidung in Gewissens- und
Glaubenssachen. Die römisch-katholische Kirche
hingegen kennt nur den Gewissenszwang; sie will ja herrschen
und fordert Unterwerfung. Sie ist dogmatisch intolerant d. h.,
sie hält und erklärt sich als die allein wahre, «alleinseligmachende»

Kirche. Sie will innerhalb der Staatsgrenzen die einzige

sein und erklärt das Aufkommen mehrerer Konfessionen im
gleichen Staate als ein Uebel. Daher verurteilt denn auch der
Syllabus in Nr. 77 bis 79 die allgemeine Gewissens- und
Kultusfreiheit geradezu als Wahnsinn. Allerdings für sich selbst,
dem Staate gegenüber, beruft sich die römische Kirche mit
Vorliebe auf die Glaubens- und Gewissensfreiheit.;' aber sie
selbst gewährt diese Freiheit weder ihren Angehörigen noch

irgendwelchen anderen Bekennerschaften. Nur sie allein hat
eben die richtige Auffassung: «Extra ecelesiam nulla salus».

Ich erwähnte schon, wenigstens beiläufig, den staatlichen

Schutz und die staatliche Beaufsichtigung
der Kirchen. Nun hierüber noch einige Bemerkungen.

Der moderne Staat anerkennt nicht mehr eine einzelne
bestimmte Kirche als Staatsanstalt, sondern er betrachtet alle
oder wenigstens mehrere Kirchen als Anstalten oder Vereine
im Staate, je nach ihrer Bedeutung. Aber wed nun die
Kirchen besonders einflussreiche Vereine sind, von deren Macht
über die Gemüter der Staat einerseits Vorteile erwarten kann,
andererseits aber auch Gefahren befürchten muss, sobald
staatliche und kirchliche Interessen auseinandergehen, weicht
die Kirchenhoheit von der gewöhnlichen Vereinshoheit in zwie-

solche einem Toten zu wünschen? Man stelle sich vor, einem, der
binnen einer Stunde noch aus etlichen Gramm Asche besteht, oder
der nach etlichen Wochen seiner sanften Ruhe sich in einem Ver-
wesungszustand befindet, der unser Grauen erregte.

Nach solchen Ueberlegungen erkennt man doch gewiss, dass
<Ruhe sanft» eine Gefühlsphrase ist, die nur die Gedankenlosigkeit
erfinden konnte. Schon aus diesem Grunde wird sie der Freidenker,
der auf begriffliche Klarheit hält, vermeiden.

Es ist aber auch möglich, dass ihr die religiöse Vorstellung von
der Auferstehung am jüngsten Tage zugrunde liegt, wonach der Tod
nur ein langer Schlaf wäre. Man weiss ja, weshalb die katholische
Kirche von der Leichenverbrennung nichts wissen will. Umso mehr
Grund für den Freidenker, die Phrase «Ruhe sanft!» nicht zu
verwenden.

LEBE WOHL! Nicht minder widersinnig ist es, einem Gestorbenen

ein «Lebe wohl!» ins Grab oder in die Flamme nachzurufen.
Und dieser Widersinn wird dadurch nicht vermindert, dass der
Spreeher betont, es sei das letzte Lebewohl. Wenn einer eine Reise
unternimmt, auswandert, so kann er in der Fremde Wohlleben, falls
es ihm gut geht; da hat es einen Sinn, beim Abschied diesen Wunsch
auszusprechen. Aber dem Knochenüberrest in der Urne oder dem
Leichnahm sechs Fuss tief unter der Erde, nein das ist schon kein
Leben mehr, weder wohl noch nicht wohl.

Der Gläubige könnte beim Lebewphl-Wunsch an das Leben im
Jenseits denken wie beim «Ruhe sanft» ans Erwachen nach dem

l

i

facher Richtung ab: einerseits begünstigt der Staat die
anerkannten, «privilegierten» Kirchen gegenüber andern Vereinen;
anderseits aber überwacht er sie auch schärfer als andere
Verbände. Schutzrecht und Aufsichtsrecht als sieh gegenseitig
bedingende Massnahmen nimmt er gleichzeitig gegenüber den
Kirchen in Anspruch. Den staatlichen Schutz betätigt

der Staat' z.B. im Sitrafrecht, im Steueirrecht dadurch,
dass er den Kirchen .die Besteuerung ihrer Mitglieder gestattet
und ihnen im Verwaltungswege hilft die Steuerzahlung zu
erzwingen; femer zeigt sich diese Staatshilfe in gewissen
finanziellen Leistungen und in der Garantierung des Kirohenvermö-
gens, ganz besonders auch .darin, idass der Staat in seinen Schulen

Religionsunterricht im Sinne der kirchlichen Dogmen
erteilen lässt und an den Universitäten theologische Fakultäten
zur Ausbildung von Geistlichen für die Kirchen einrichtet und
unterhält. Ueber all idies hinaus räumt der Staat den Kirchen
noch einen besonderen Einfluss ein im öffentlichen Leben nach
den verschiedensten Richtungen hin z. B. betr. der Sonntagsund

Feiertagsordnung, im Gefängnis- und Militärwesen, bei
Feierlichkeiten, kurz und gut durch staatliche Unterstützung
der religiösen Wirksamkeit der Kirche, der dann die kirchliche
Beteiligung an gewissen Aufgaben der Staatspflege entspricht.
Rechtlich wird dadurch den Kirchen, sofern sie als «Landeskirchen»

anerkannt sind, eine besondere Stellung eingeräumt:
es sind diese Bekennerschaften den andern, privaten Vereinen
gegenüber aus dem Gebiete des Privatrechts herausgehoben
und, ähnlich wie die politischen Gemeinden und Kommunal-
verbände, als öffentlich-rechtliche Korporationen, als «Anstalten

des öffentlichen Rechts» organisiert und im Genüsse aller
Vorteile, die mit dieser rechtlichen Vorzugsstellung verbunden
sind.

Wird auf diese Weise den Kirchen durch den staatlichen
Schutz ein offenkundiger Vorrang vor allen andern Organisationen

eingeräumt und ihnen damit Gelegenheit zu besonderer
MachtenUaltung im Staate gegeben, so muss nun der Staat
gegenüber dieser Voimachtsstellung gewisse Schutzmassregeln
treffen, damit die Macht ider Glaubensbekennerschaften ihre
Schranken nicht überschreite zum Nachteil des Staates. Daraus
ergibt sich die Notwendigkeit der staatlichen Aufsicht
als ein Schutzmittel des Staates in seinem Interesse, in dem
der Kirchenmitglieder, in dem der Parität und des religiösen
Friedens. Von der evangelischen Kirche wird diese Aufsicht
als Korrelat der Privilegierung ohne weiteres anerkannt. Stärker

betroffen fühlt sich dadurch die katholische Kirche. Ihr
gegenüber wahrt sich der Staat z. B. ein Einspruchsrecht bei
Besetzung kirchlicher Aemter, besonders der Bischofsstühle

Todesschlaf zum jüngsten Gericht. Er denkt aber nicht daran; der
Ausdruck ist auch bei ihm nichts als Phrase,

Also auch hier: Wer bei dem, was er sagt, auch etwas denkt,
ruft einem Toten so wenig «Lebe wohl!» nach, wie er zu einem
Blinden sagt «Sieh mal her!» Dies wäre eine Gefühlsroheit, jene6 ist
Unsinn.

DIE ERDE SEI IHM LEICHT! Wahrhaftig, das habe ich in einer
freigeistig sein sollenden Anleitung für Sprecher an Bestattungsfeiern
(einem Büchlein nichtschweizerischer Herkunft) gelesen. Nähine
man's wörtlich müsste man sagen: He, guter Mann, das Spüren einer
grössern oder geringem Last setzt Empfindung, Bewusstsein voraus!
Aber diese materielle Auffassung ist ausgeschlossen; man kann diese
Redewendung nur religiös verstehen, und wer sie verwendet, ohne
religiös zu denken, der ist von seiner Gedankenlosigkeit schwerlich
zu heilen.

«Erde» hat in diesem Zusammenhang nämlich den Sinn des
irdischen Bösen, der Sündenlast, die der Verstorbene während seines
ErdenwaUens zusammengebracht und nach dem Tode vor den
Richterstuhl Gottes zu schleppen hat. Der Gläubige wünscht also dem
Verstorbenen, es möge nur eine geringe Last von Erdenschuld, von
Sünde sein, die er bei dem verhängnisvollen Gang auf seine Schultern

zu laden habe. Zwar übersieht er, dass er mit diesem Wunsch
zu spät ist; denn das Erdenleben ist abgeschlossen, die Sündenbürde
beisammen, und der Wunsch hätte nur dann noch etwelchen Sinn,
wenn er als Bitte an Gott, der Sündeiüast des Verstorbenen nicht



60 DER FREIDENKER Nr. 8

und Domkapitel; er macht die Gültigkeit der kirchlichen
Gesetzgebung von seinem «Placet» abhängig, ermöglicht gegenüber

kirchlichen Disziplinannassregeln dem Betroffenen die
Anrufung staatlicher Behörden und sucht durch verschiedene
weitere Massnahmen die Kirchengewalt zu beschränken. Von
ganz besonderer Wichtigkeit ist nach dieser Richtung hin die
Ordensaufsicht des Staates, die er geistlichen
Genossenscharten, Kongregationen gegenüber beansprucht und
ausübt. Diese Organisationen, die sich äusserlich als blosse
Vereine darstellen, hat der moderne Staat nicht einfach unter
das Vereinsrecht gestellt, sondern er hat für sie ein besonderes
Ordensrecht geschaffen; denn es sind diese Verbände nicht
gewöhnliche Privatvereine, sondern Bestandteile der
hierarchischen Organisation, von Rom aus durch die Kurie glänzend
organisiert als ihr Hauptwerkzeug, das moderne Leben mit
den Ideen der päpstlichen Regierung zu durchdringen. Ueberall

steht bei ihnen im Hintergrund eine Propaganda in streng
konfessionellem Sinne zu gunsten der Kurie: ob es sich um
Krankenpflege, Armenpflege, Unterricht und Wissenschaft
handelt, alles stellt sie in den Dienst der Kirche und kann
unter Umständen nach der Auffasung des religiös-konfessionell

neutralen Staates eine Gefahrenquelle für die gute
Ordnung und den religiösen Frieden werden. Daher wurden diesen

Anstrengungen gegenüber gewisse vorbeugende Vorschriften,

ein besonderes Recht notwendig im Interesse der Parität,

des modernen Staatsrechtes usw. Durch derartige staatliche

Schutzmassnahmen wurde am häufigsten betroffen der

Jesuitenorden, als der eigentliche Kampforden der
katholischen Kirclie. So verbietet denn auch unsere Bundesverfassung

nach den Erfahrungen des «Kulturkampfes» in Art. 51

die Niederlassungen des Jesuitenordens und ihm angeschlossener

Gesellschaften und ihren Mitgliedern «jede Wirksamkeit
in Kirche und Schule». Aus der gleichen Einstellung erklärt
Ar*. 52 der Bundesverfassung: «die Errichtung neuer und die

Wiederherstellung aufgehobener Klöster oder religiöser
Orden» für unzulässig. Gegen diese sog. «konfessionellen
Verfassungsartikel» hat die katholische Kirche je und je protestiert.
Sie kann keine Staatsaufsicht anerkennen;, denn nach kanonischem

Recht gibt es keine katholische Nationailkirche. Die
katholische Kirche ist international organisiert unter der Lei-

Die Theologie wird zuletzt einem ähnlichen Schicksal

anheimfallen, wie unter den wissenschaftlichen

Realfächern die Alchemie.

Prof. Dr. A. Dodel.

tung des Papstes und -muss dalier jede andere Aufsicht, von
welchem einzelnen Staate sie auch beansprucht werde, ablehnen.

Sie ist gerne bereit, idie Vorrechte, die ihr der Staat
einräumt, in Anspruch zu nehmen, aber die Aufsicht (die sog.

«Privilégia odiosa») bekämpft sie grundsätzlich. Der moderne
Staat als Schützer des Rechtes und Wahrer der staatlichen
Gemeinschaft kann aber auf diese Aufsicht nicht verzichten,
mag die Kirche noch so sehr dagegen protestieren.

Mit diesen Ausführungen zum Aufsichtsrecht des Staates

ist nun schon übergeleitet zur staatlichen Abgrenzung
des kirchlichen Tätigkeitsgebietes, der wir uns

jetzt noch kurz zuwenden wollen. Das moderne Recht betont
die Allein-Souveränität des Staates, woraus folgt, dass sich

der Staat selbständig und unabhängig das Gebiet seiner
Tätigkeit bestimmt. Daher zieht er auch kraft seiner Höchstge-
walt die Grenzen der Tätigkeit aller Verbände im Staate. Ein
solcher Verband im Staate ist auch die Kirche, und so erfolgt
auch die Grenzregulierung zwischen Staat und Kirche allein
durch staatliches Recht und nicht durch kirchliches Recht. Bei
einem Gegensatz zwischen staatlichem Recht geht stets die

Rechtsordnung des Staates vor. Schwierigkeiten in dieser
Hinsicht ergeben sich bei den sog. «gemischten Angelegenheiten»,
d. h. bei Tätigkeitsgebieten, welche der Staat und die Kirche
für sich in Anspruch nehmen, wie z. B. Begräbniswesen, Ehe
und Schulwesen. Auf allen diesen Gebieten macht die
katholische Kirche ihre ganz bestimmten Ansprüche geltend; sie
musste sich im Laufe der Zeit wohl zu gewissen Konzessionen
bequemen, hat aber prinzipiell nach dieser Richtung hin nichts
aufgegeben. Die aus dieser Lage bis auf den heutigen Tag sich

ergebenden Konflikte und Schwierigkeiten in bezug auf das

Begräbnis-, Ehe- und Erziehungsrecht sind zu bekannt, als dass

hier noch des näheren darauf eingegangen werden müsste.
Zur rechtlichen Sicherstellung von Frieden und Ordnung in
dieser Hinsicht verfügte daher unsere Bundesverfassung die

Verweltlichung («Säkularisation») dieser Gebiete und
bestimmt in Art. 53 die Verfügung über die Begräbnisplätze
stehe den bürgerlichen Behörden zu ohne Rücksicht auf
etwaiges kirchliches Eigentum an den Friedhöfen; sie, die

bürgerlichen Behörden haben dafür zu sorgen, dass
jeder Verstorbene «schicklich» beerdigt werden kann, d. h.

entsprechend der örtlichen Uebung, ohne Schmälerung seiner
Ehre. Sache der bürgerlichen Behörden ist auch die

Feststellung und Beurkundung des Zivilstandes. Die Ehe muss
in der vom Staate geforderten Form geschlossen werden ; eine
bloss kirchliche Ehe wird gar nicht als solche anerkannt, wie
nun umgekehrt die katholische Kirche die blosse Zivilehe

allzu viel Gewicht beizumessen, bei der Beurteilung gnädig zu sein,
gemeint wäre. Aber das geht uns hier nichts an; hier ist nur zu

sagen, dass, wer sich nicht dein Verdacht aussetzen will, er stecke
gefühlsmässig oder im Unterbewusstsein noch im Anschauungskreis
der kirchlichen Mystik oder er sei ein gedankenloser Plapperer, sein
Sprachgut von Bestandteilen wie «Die Erde sei ihm leicht» unbedingt
zu säubern hat.

GOTTLOB! GOTTSEIDANK! Kommt dir der eine oder andere
dieser Entlastungsstosseufzer nicht sehr bekannt vor, Gesinnungsfreund

in A, B, L und so weiter bis und mit Z? Du glaubst nicht an
Gott, aber du lobst ihn. Du glaubst nicht an Gott, aber du dankst
ihm. Welch gedankliche Folgerichtigkeit!

Ach so, es ist dir nur so aus dem Mund gefallen, in der Hitze
des Gefechts oder in einem unbewachten Augenblick, ohne dass du's
merktest. Aber gerade da liegt der Has im Pfeffer: diese Ausdrucksweise

ist dir noch so eigen, dass du's nieht einmal merkst, wenn du
sie anwendest. Sie ist ein Ueberbleibsel aus einem früheren
Geisteszustand, der zeitweise eben wieder durchbricht. Es ist wie mit der
Hühnerhaut, die du bekommst, wenn du frierst; sie ist eine indiskrete

'Erinnerung an die Zeit, wo die Haare des Pelzes deiner Ahnen
siohhstallten, um die Schicht warmer Luft um den Körper zu ver-
grösserh. ' Aber tröste dich: in des Tages raschem Verkehr und in
der '''gemütlichen Unterhaltung des Abends fällt es nicht auf, wenn
du 'dich 'der- 'genannten Ausdrücke bedienst, denn sie sind landläufig,
jeder führt' sie im Munde, so gut wie Jesses, Herrjesses, Herrjeh,

Jessesgott, Jessesgottempfatter und so weiter (vielleicht auch du,
Brutus!). Du fällst damit also nicht auf.

Aber wenn es dir einem Freidenker gegenüber geschieht, der
die Auffassung vertritt, ein denkender Mensch sollte es nicht nötig
haben, zur Kenntlichmachung seines augenblicklichen Gemütszustandes

sprachliche Anleihen bei der Vorstellungswelt einer ihm
fremdgewordenen, von ihm überwundenen Lebensanschauung zu machen.
so denkt er sich dabei etwas. Er denkt sich zum Beispiel: Aha, das

ist auch einer, der die Schalen des christlich-mystischen Eis, dem

endgültig entschlüpft zu sein er behauptet, noch auf dem Rücken
trägt. Und er wundert sich, dass du bei der Begegnung nicht
GRUESSGOTT zu ihm gesagt hast.

Mit freigeistigem Gruss an alle, die es angeht, wünscht Euch

von Herzen Uebereinstimmung Eurer Ausdrucksweise mit Eurer
Weltanschauung. E. Brauchlin.

iiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii1
Biiciier?

Die Literaturstelle der Freigeistigen Vereinigung der
Schweiz, Postfach 2141, Zürich-Hauptbahnhof, besorgt
jedes Buch.



Nr. 8 DER FREIDENKER 61

Der päpstliche Stuhl hat Interessen, woran wir nicht denken,
und Mittel, sie im Stillen durchzuführen, wovon wir
keinen Begriff haben. Eckermann, Gespräche mit Goethe, 3. April 1829.

Haben Sie Vorsorge getroffen,
dass bei Ihrem Ableben die Bestattungsfeier
in freigeistigem Sinne vor sich gehl?
Eine diesbezügliche letzlwillige Verfügung
sichert dies.

nicht als vollgültige Ehe gelten lässt, sondern sie nur gestattet,
damit ihre Gläubigen im modernen Staate als verheiratet
anerkannt werden und im Erbrecht und in anderen Beziehungen
nicht zu kurz kommen;

All die Unzukömmlichkeiten und Streitigkeiten, die sich,
besonders im Zusammenleben mit der römisch-katholischen
Kirche, aus dem auch bei uns noch vorherrschenden kirchen-
politischen System der Staatskirchenhoheit ergeben, führten
dazu, die Einheit und Verbindung von Staat und Kirche mehr
und mehr zu vermeiden und die Verschiedenheit und Lösung
dieser beiden Mächte zu betonen. Damit nähern wir uns dem
System der Trennung von Staat und Kirche, dessen Betrachtung

wir uns nun zuwenden wollen. (Fortsetzung folgt.)

Priester des Zölibates satt.
Im rein katholischen Innerrhoden, das heisst im Flecken

Appenzell selbst, herrscht in den frommen Kreisen grosse
Aufregung, Der Rektor der Kantonsschule Innerrhodens, der
Kapuzinerpater vom Kapuzinerkollegium St. Anton, Dr. Fehr, hat das

Ordenskleid ausgezogen und — geheiratet. Aber dabei blieb es
nicht. Den gleichen Schritt bat fast zu gleicher Zeit der geistlich:"1.

Schulinspektor von Innerrhoden, Kaplan Grasser, unternommen,
der seinem geistlichen Berufe ebenfalls den Abschied gab und
sich der Ehe zuwandte. Die Aufregung bei den alten frommen
Tanten und auch in den Kreisen der davon betroffenen Orten
und in den Pfarrhäusern und Kaplaneien ist nicht gering. «Wenn
das am grünen Holz geschieht .» In den katholischen Blättern
ist natürlich von diesem «Skandal» kein Wort zu finden, umso
mehr wird natürlich in der Oeffentlichkeit, im Kanton Appenzell
und weit darüber hinaus gesprochen. Im Volke findet der Schritt
keine Verurteilung. Nur die Heuchler und Sünder spielen die
Gerechten und rümpfen die Nasen.

Für die meisten Entrüsteten wäre es besser, sie brächten
soviel Mut und Ehrlichkeit auf, zu ihren gesunden Trieben zu
stehen, wie die beiden gewesenen Geistlichen, die, wie es heisst,
längst bestandene Verhältnisse auf eine ehrliche Weise normalisierten.

«Volksrecht».

Sonderbar, über solche Vorkommnisse trompetet die katholische

Presse nicht, wie wir es sonst bei ihr gewohnt sind, und
die «Christliche Kultur» oder die «Schweizerische Kirchenzeitung»

stellen keine «tiefgründigen» Betrachtungen an. Das wäre
doch am Platze, denn die Exkommunikation sollte doch den

Gläubigen mitgeteilt werden? Oder wurde diese noch nicht
ausgesprochen, weil man die Hoffnung hegt, die beiden Apostaten
würden eines Tages winselnd und reumütig zu Kreuze kriechen.
wie seinerzeit ein Anton Krenn? Man kann ja nie wissen, denn

ein Pfaff bleibt ein Pfaff, ob er auch seinen Rock auszieht!

Wenn der Pöbel aller Sorte

tanzet um die goldnen Kälber.
halte fest: Du hast vom Leben

doch am Ende nur dich selber.
Th. Storm.

Der materiell wichtigste Entscheid.
Die «Schweizerische Kirchen-Zeitung» Nr. 24, vom 15. Juni.

bringt auf der ersten Seite in lateinischer Sprache das «Dekret
der Ritenkongregaition über die päpstliche Anerkennung der
&wei Wunder zur Heiligsprechung des seiigen. Bruders Klaus»
und steint mit einem Seufzer der Erleichterung fest, dass der
«materiell wichtigste Entscheid gefallen» sei. «Das Dekret ist in
Sachsein im Originaltext und in deutscher Uebersetzung an der
Wallfahrtskirche angeschlagen.»

Die «Schweizerische Kirchen-Zeitung» schreibt weiter: «In
Worten hoher Anerkennung, die jeden Eidgenossen und vor
ailllem jeden Katholiken freuen können, ist darin der hehren
Gestalt von Bruder Klaus gedacht Staunen ergreift jedes Gemüt,
das das wundervolle Leben Nikolaus' von der Filüe erwägt, das

er geführt alls Jüngling, dis Soldat, als Familienvater, als Magistrat.

Grösste Bewunderung erregt es, dass er auf Antrieb der
göttlichen Gnade Gattin, Kinder, Hab und Gut verliess und
zwanzig Jahre lang ein entsagungsvollstes Leben in der Einöde
führte, nur genährt von der heiligen Eucharistie, wie gewichtige
Zeugen erklärten.»

«War Bruder Klaus auch in der Einöde, so kamen doch sehr
viele zu ihm, um sicli Rats zu erholen, sogar die obersten
Landesbehörden der eidgenössischen Orte, die ihn als obersten Schiedsrichter,

in schwierigsten politischen Fragen, welche zum Kriege
führen konnten, erwählten.

Die liturgische Verehrung, welche auf Wunsch dés Schweizer-
und vor allem des Obwaldnervolkes früh anhob, fand die Billigung

des Bischofs von Konstanz, der Ritenkongregation und
schliesslich am 1. Februar 1649 des Papstes Innozenz X. Mit
dieser äquipollenten Seligsprechung gab sich jedoch das Schweizervolk

nicht zufrieden, sondern wünschte seinen hervorragenden
Landsmann formell heilig gesprochen.»

Zu diesem Zwecke wurde der Prozess über die
Wunderheikingen eröffnet, die auf Fürbitte des seligen Bruder Klaus
von Gott gewirkt wurden. Die kanonisch einwandfreie Prozessführung

wurde durch Dekret vom 16. Juli 1941 anerkannt. Die
erste Wunderheilung von Bertha Schurmann (Egerkingen)
betrifft eine allgemeine Gehirn- und Rückenmarkentzündung, die
sowohl vom behandelnden Arzte wie von drei von der
Ritenkongregation bestellten Sachverständigen einmütig und ohne

Zögern pessimistisch prognostiziert wurden, was die
Heilungsmöglichkeit anbetrifft. Nach der am Tage Christi Himmelfahrt
1939 erfolgten Heilung, die in zweimaliger ärztlicher Untersuchung

bestätigt wurde, erklärten die Sachverständigen deren
Wundercharakter.

Das zweite Wunder der Heilung von Ida Jeker nennt als
Krankheiten genuine Epilepsie, chronische Nervenentzündung,
sowie Hautgeschwür am linken Arm. Dieser Arm hatte nacii
teilweisen Lähmungserscheinungen auch Erscheinungen sehr
starken Schwundes gezeigt und zuletzt völlige Lähmung. Nach
der Heilung in Sächseln war an Stele des Geschwüres neue
Hautbildung getreten, der gelähmte Arm wieder brauchbar, so
dass die Geheilte nach zwei Tagen sogar Holz spalten konnte.
Auch hier anerkannten die Sachverständigen den Wundercharakter.

^

Am Dreifaltigkeitssonntag wurde dann, wie es in der Schweiz.

Kirchen-Zeitung weiter heisst, dem Hl. Vater das Dekret über
das Tuto verlesen und in der Folge konnte Monsignore Krieg


	Staat und Kirche, ihr Zusammenhang und ihre Trennung : Vortrag gehalten vor der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz in Aarau, am 26. September 1943 [Teil1]

