
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 27 (1944)

Heft: 7

Artikel: [s.n.]

Autor: Voltaire

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409487

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


54 DER FREIDENKER

Das «Drüben: kann mich wenig kümmern;
Schlägst du erst diese Welt zu Trümmern,
Die andere mag darnach entstehen.
Aus dieser Erde quilien meine Freuden
Und diese Sonne scheinet meinen Leiden.
Kann ich mich erst von ihnen scheiden,
Dann mag, was will und kann geschehen;
Davon will ich nichts weiter hören.

Wir wollen keine neue Kirche, keine neumodigen Pfaffen,
keine Jenseitspropheten sondern Diesseitspraktiker.

Die neuen Kirchen aber sind samt und sonders nichts anderes

als aufgewärmte Abarten der bisherigen Kirchen mit frisch
frisierten «Geistlichen», Agenturen für ihren Unterhalt, für ein
möglichst bequemes, arbeitsloses Leben ihrer Himmelstrompeter.

Eine solche Abart der reformierten Kirche sind auch die
«freigesinnten Theologen». Sie sind in der reformierten Kirche
der Gegensatz zu den «Orthodoxen», d. h. zu denjenigen die all'
das krause Zeug von der Existenz eines Gottes, der den Himmel

und die Erde, die Pflanzen, Tiere und Menschen geschaffen
haben soll, von dem ursprünglichen Paradiese, dem Sündenfall,
der Erlösung durch den «Gottessohn am Kreuze» etc. buchstäblich

glauben und — sich dafür die Haut abziehen Hessen
Dass ein moderner, ein wirklich «freigesinnter» Mensch das alles
und noch viel mehr nicht mehr glauben kann, das ist längst schon
Vielen aufgefallen, nicht nur Freidenkern, auch Päpsten,
römisch-katholischen und reformierten Priestern, Staatsmännern
und Laien, die aus irgendwelchen idealen oder egoistischen
Gründen glaubten, es müsse gesucht werden, für den Pieps
etwas zu retten aus diesem Zusammenbruche, dem Volke müsse

etwas erhalten werden, woran es glauben könne, damit es doch
noch aufs «Jenseits», d. h. auf einen Lohn im Himmel vertröstet
werden könne und nicht nach seinen unveräusserlichen Rechten
hier auf der Erde «ruchlos» greife.

So erklärte der theologische Freisinn, es brauche überhaupt
kein Bekenntnis in Worten, man könne sein Bekenntnis zu Christus

auch durch die Tat erweisen. Prof. Dr. Ludwig Köhler,
eine Stütze dieses theologischen Freisinns, umschreibt dies in
einer Broschüre «Warum sind wir freisinnig? folgendermassen:

«Wer zu Hilfe kommt, wo er Leiden sieht; wer seine Stimme
erhebt, wo Unrecht getan, verurteilt oder verleumdet wird; wer
sich kämpfend umgestaltend das Böse bös und das Gute recht
nennend einsetzt, wo im Kleinen oder im Grossen Unrecht
getan wird, wer nicht widerschmäht, wo er geschmäht wird; wer
liebt, wo gehasst wird (nicht wer liebt, der ihn hasst?), wer
ruhig und fröhlich Leiden auf sich nimmt, wo es standzuhalten

gilt; wer einen stillen, redlichen und förderlichen Wandel führt
und weder dem Gold noch der Macht nachläuft oder dient, der
bekennt damit Christus.»

Er bekennt damit Christus — aber nur, «wenn sein Verhalten

aus seiner Zugehörigkeit zur Gemeinde Jesu herausfliesst.
Siehe da der Pharisäer! Wer so handelt, wie es nach Prof. Köh
1er eben skizziert wurde, der bekennt sich zu Christus, d. h. handelt

im Sinne eines hohen Ideales nur dann, wenn er Vereinsmitglied

ist in irgend einer der vielen Sekten, wozu auch die
Landeskirche gehört, die mit frommem Augenaufschlag alle nach

dem hohen Ideall (ihrem Gott) blicken. Wer das aber ailles tut
ohne Augenaufschlag einfach deswegen, weil es recht ist und
weil man ein Schuft wäre, wenn man anders handelte, der soll
kein Christ sein, sich nicht zu einem hohen Ideal bekennen,
heisse dies auch nur Humanität, was übrigens mehr ist als

Christ!

Mir kommt es nur zu, nach Menschenart zu

denken; die Theologen entscheiden göttlich;
das ist etwas ganz anderes.

Voltaire.

Herr Professor, man kann auch gut sein ohne Christ sein zu

wofflen. Ist Ihnen dies vielleicht nicht bekannt? Aber abgesehen
davon, dass das von Ihnen aufgestellte Verzeichnis der guten Taten
etc. leicht durch andere noch bessere Taten ergänzt werden
könnte, fragt es sich doch auch, ob die spezifisch christlichen
«guten Verhaltungsweisen» wirklich gut seien, worüber man in

guten Treuen verschiedener Meinung sein kann. Sich zu Chri-
'stus zu bekennen, nachdem dieser als Objekt trübster und frechster

Hinterführungen und falschen Versprechungen jahrhundertelang

missbraucht wurde, ist doch sicher heute auch in
«freisinniger» Betrachtung entbehrlich

Wir machen Gebrauch, Herr Professor, von der Freiheit zu

glauben und zu bekennen, was wir «mit gutem Gewissen
verantworten können». Wir glauben an diese Person Christus nicht.
Nicht an seine Geburt als «Gottessohn nicht an die unbefleckte
Empfängnis der Jungfrau Maria, nicht an seinen Opferlod, «um
Gott mit dem Menschen zu versöhnen nicht an seine Auferstehung

von den Toten, nicht an seine Himmelfahrt, nicht an ein
Weitenleben der menschlichen «Seele» nach dem Tode des
Körpers, dessen integrierender Bestandteil sie war, nicht an das

angebliche Geschenk des Gebetes «Unser Vater» etc., das nicht
von ihm stammt, sondern ein jüdisches Gebet war.

Wären wir nun zu «ewiger Verdammnis» verurteilt, weil wir
aus diesen Gründen aus der Landeskirche ausgetreten sind, auch

dann, wenn wir sonst ehrlich und ohne irgend welchen Ruhm
oder Lohn zu erwarten, so gehandelt hätten, wie Sie, Herr
Professor, es von einem Christen fordern? Und alle Ihre Christen?.
die nicht im Stande sind, so zu handeln, wie Sie es verlangen,
die wären wirklich «Christen», weil sie Mitglieder Ihrer allein
seligmachenden Sekte sind und hätten nun Anspruch auf alle
Seligkeiten des Jenseits?

Um diese freisinnige Theologie, wenn möglich, mit dem

Namen unseres grössten schweizerischen Dichters etwas zu
verbrämen, ihn für sich nutzbar zu machen, sprach Pfarrer Doktor
Buri von Täuffelen am 19. März in Zürich <über Gottfried Ke'Qers

Beitrag zu einer künftigen protestantischen Wirklichkeitstheo-
logie». «In der rege benützten Diskussion wurde die Frage der

Haltung Gottfried Kellers «zum Christus der christlichen Kirchet
aufgegriffen, die nur negativ beantwortet werden könne und

darum über einen gewissen Mangel in seiner Beitragsleistung
zur künftigen Wirklichkeitstheologie nicht hinwegtäuschen könne»,

schreibt in seiner Berichterstattung über die Schweiz.

Tagung freigesinnter Theologen vom 19. ¦ März in Zürich der

«Bund».:

Es ist wenigstens hier ein gewisses Sauberkeitsgefühl zu

konstatieren. Gerne hätte man Keller eingespannt für die

Propaganda zu gunsten der «künftigen freisinnigen Wirklichkeitstheologie

aber es lies sieh wirklich nichts machen!

Wirklich nichts? Hätte sich aus Gottfried Kellers Werk und

Weltanschauung für eine wirklich freigesinnte protestantische

Wirklichkeitstheologie nichts entnehmen lassen?

Sehen wir näher zu! Man hat doch seine grossen Dichter,

um von ihnen zu lernen.
Wie wäre es gewesen, wenn die «freigesinnten Wirklichkeitsthealogen

etwas weniger weltfremd gewesen wären und von

Keller dessen Auffassungen sich zu eigen gemacht hätten über

das, was er Verzicht auf die Wunder- und Bluttheologie genannt

hat, wenn sie sich die Pflege des Wohles des Diesseits-Menschen

zu ihrer Gottesdienstpflicht gemacht hätten anstelle der

Jenseitspropaganda, wenn sie sich dem Kampfe gegen den Mammon,

den Geldbesitz, den Besitz an den Produktionsmitteln,

gegen die Profitwirtschaft angeschlossen hätten, weil ein Reicher

ja weniger ins Himmelreich gelange, als ein Kamel durch ein

Nadelöhr schlüpfen könne?

Eine solche Stellungnahme unserer freigesinnten
Wirklichkeitstheologen hätte sich sehen lassen! Ein solcher

Wirklichkeitstheologe war seinerzeit Pfarrer Paul Pflüger in Zürich-

Aussersihll. Aber sein Beispiel fand nur sehr vereinzelt Nachahmung,

dagegen viel Angiftung..


	[s.n.]

