
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 27 (1944)

Heft: 7

Artikel: Die freigesinnten Theologen

Autor: Akert, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409486

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 7 DER FREIDENKER 53

Der päpstliche Stuhl hat Interessen, woran wir nicht denken,
und Mittel, sie im Stillen durchzuführen, wovon wir
keinen Begriff haben. Eckermann, Gespräche mit Goethe, 3. April 1829.

auf diesen Kreisen in der Weise, dass in dem kleinsten, der
Erde nächsten, der Mond einhergeht. In den 6 folgenden laufen
der Reihe nach Merkur, Venus, Sonne, Mars, Jupiter und
Saturn. Die Sphäre des Saturn umgibt eine achte, die Sphäre der
Fixsterne; eine neunte und zehnte gebrauchte Ptolemäus, um
die Präzession zu erklären; eine elfte endlich, das Primum
mobile, hatte die Aufgabe, alle die zehn inneren Sphären, in welcher

jeder der genannten Himmelskörper vermöge seiner ihm
eigentümlichen Bewegung nach Osten geht, gemeinsam in jedem
Tag von Ost nach West um die ruhende (auch nicht rotierende)
Erde zu führen. Da also auch die Sonne infolgedessen täglich
einmal um die Erde sich drehen sollte, so waren damit Tag und
Nacht erklärt. Um ebenso die Entstehung der Jahreszeiten nicht
unerklärt zu lassen, erteilte Ptolemäus der Sonne in ihrer Sphäre

noch eine jährliche, schraubenförmige Bewegung, welche sich
zwischen den beiden Wendekreisen abspielen sollte.

Die innere Unwahrscheinlichkeit der ptolemäusschen, also
geozentrischen Weltauffassung und ihre ausserordentliche
Kompliziertheit, waren wohl für Copernicus, dem Frauenburger
Domherren (1473—1543), die Haupitriebfeder zur Aufstellung
und Begründung seines Systems, das, zuerst nur eine Hypothese,
in seinen Hauptzügen von uns heute als unumstössliche Wahrheit

betrachtet werden muss.
Nach dem System des Copernicus ruht die Sonne in der Mitte

der Planetenwelt, um sie herum bewegen sich in immer grösseren

Kreisen zunächst Merkur, dann Venus, Erde, Mars, Jupiter
und Saturn (die übrigen Planeten waren damals noch nicht
bekannt). Sämtliche Bewegungen sind von Westen nach Osten
gerichtet; die Erde, weiche in einem Jahr um die Sonne läuft,
wodurch die scheinbare jährliche Bewegung der Sonne entsteht,
wird in ihrer Bahn von dem sie in 27 Tagen umkreisenden Monde

begleitet und dreht sich, ebenfalls von West nach Ost, um
eine gegen ihre Bahnebene schief gestellte Achse; hierdurch wird
die scheinbar tägliche Umdrehung des Himmels, die Abwechslung

des Tages und der Nacht sowie die Jahreszeiten erzeugt.
Der eigentliche Fixsternhimmel, weit ausserhalb der äussersten
Planetenbahn, ist in Ruhe, und unsere eigentliche Bewegung
vermögen wir an ihm wegen seiner enormen Entfernung von uns
nicht zu erkennen. Dies sind die wesentlichen Grundzüge der
copernicanischen Theorie.

Das Lebenswerk von Copernicus ist in dem unsterblichen,
erst nach seinem Tode im Druck vollendeten Buche De revolu-
tionibus orbium coelestium (über die Kreisbewegungen der
Himmelskörper) niedergelegt.

Das cojpernicanische Weltsystem bedeutete für die Astronomie

eine völlige Umwälzung des Bestehenden; es ist also nicht
zu verwundern, dass es sich zuerst nur sehr langsam Anerkennung

zu verschaffen vermochte. Unter seinen anfänglichen Gegnern

ist vor allem Tycho Brahe, der grosse dänische Astronom
zu erwähnen. Er setzte der copernicanischen Theorie eine eigene
entgegen, die aber, erst nach seinem Tode bekannt geworden,
keine Rolle in der Astronomie gespielt hat. Der schwerwiegendste

Einwurf, der gegen die Theorie des Copernicus gemacht werden

konnte, war das völlige Fehlen einer parallaktischen Ver-
scheibung der Fixsterne infolge der Erdbewegung. Heute wissen
wir, dass dieser Einwurf nicht mehr aufrecht erhalten werden
kann, und dass man von der Parallaxe der Fixsterne zu Zeiten
Copernicus nichts zu bemerken vermochte, weil sie so ausserordentlich

klein ist, und ausserhalb des Auflösungsvermögens der
Messinstrumente jener Epoche liegt.

Wenn man sich nun hineindenkt in diese copernicanische
Weltanschauung, wenn man also ausgeht von einer in erster
Annäherung im Universum stillstehenden Sonne, mit einer elliptischen,

beinahe kreisförmigen Bahn unserer Erde, mit einer in

bezug zur Bahnebene schiefstehenden Rotationsachse, so kann
man sich ein ungefähres Bild machen von den Bewegungen von
Sonne und Erde, die das Zustandekommen der eingangs
erwähnten Sonnenwende zur Folge haben.

Wir sind nun am Ende unserer kleinen Exkursion über die
Entwicklung der Anschauungen über den Bau unseres Weltgebäudes

angelangt. Manches habe ich nur kurz gestreift, anderes
übergangen. Für ein tieferes Eindringen in die Kerngebiete der
Astronomie fehlte die Zeit und überdies erfordern diese Gebiete
zum vollen Verständnis ein reichliches Mass von mathematischen
und physikalischen Vorkenntnissen.

Wir haben gesehen, dass sich manche Vorstellung von früher
über das Wesen der himmlischen Vorgänge im Lichte neuerer
Forschung und neuerer Erkenntnisse nicht halten konnte.
Gewaltige Arbeiten, von denen der Fernstehende keine Ahnung
hat, sind geleistet worden, um den Einblick in dieses wichtige
Gebiet der Natur zu vertiefen. Nicht nur heute, sondern auch
schon vor Jahrtausenden, haben alle Gebiete der Naturwissenschaft,

vor allem aber die Astronomie, grosse Hindernisse und
Schwierigkeiten zu überwinden gehabt, Arbeiten, die den
Forschern durch Einflüsse von Aberglauben, Mystik und Religion
nicht erleichtert wurden.

Wissenschaft ist ein Suchen nach Wahrheit, nach Wirklichkeit,

nach Realität; diesen Weg wird die astronomische Wissenschaft

auch fernerhin einhalten. M. G.

Die freigesinnten Theologen-
Motto: «Die Kirche ist exakt das, wogegen Jesus

gepredigt hat und wogegen er seine Jünger

kämpfen lehrte.»
Friedrich Nietzsche in «Kritik der

bisherigen höchsten Werte, 66».

Die Ueberzeugung, die Nietzsche in dem obigen Zitat
ausspricht, dass die Kirche exakt das sei, wogegen Jesus gepredigt
hat, und wogegen er seine Jünger kämpfen lehrte, ist nicht nur
vom Gottesleugner Nietzsche erkannt und zum Ausdruck
gebracht worden. Andere, fromme und gottesfürchtige Menschen
zu Hunderttausenden' haben sich im Laufe der zwei Jahrtausende,

seit das Christentum, die Kirche, besiteht, von der gerade
herrschenden Kirche losgelöst, haben sich neue Gemeinschaften
gegründet, haben dafür Verfolgung, Folter, Feuertod und Tod
auf den Schlachtfeldern, alles Märtyrertum, alles erdenkliche
menschliche Leid erlitten, das sich kaum vorstellen lässt, um in
dieser neuen Gemeinschaft «ihrem Gotte; recht dienen zu können.

Das haben, angefangen bei den Athanasianern der ersten
Jahrhunderte, alle die Sekten getan, die sich von der römischen
wie von der reformierten Kirche loslösten. Auch die Waldenser,
die Hussisten, die Reformatoren bis zur Heilsarmee und den
Oxfordianern, den Anhängern des schwarzen «Father divine» in
New York und des «Philosophen» Rudolf Maria Holzapfel. Das
haben auch die «freigesinnten Theologen» in der Schweiz im
geistigen Belange und übrigens auch wir Freidenker getan.

Zwischen uns Freidenkern und all' den übrigen «Abtrünnigen

von der rechtgläubigen Kirche» besteht nur der eine und
grosse Unterschied, dass vlir «den lieben Gott > und die Liebe
zu Gott ersetzen durch die Liebe zum Menschen, auf das

erlogene. Leben nach dem Tode verzichten und für alle Menschen
das Leben auf dieser Erde menschenwürdig zu gestalten suchen
nach dem Goethewort im Faust:



54 DER FREIDENKER

Das «Drüben: kann mich wenig kümmern;
Schlägst du erst diese Welt zu Trümmern,
Die andere mag darnach entstehen.
Aus dieser Erde quilien meine Freuden
Und diese Sonne scheinet meinen Leiden.
Kann ich mich erst von ihnen scheiden,
Dann mag, was will und kann geschehen;
Davon will ich nichts weiter hören.

Wir wollen keine neue Kirche, keine neumodigen Pfaffen,
keine Jenseitspropheten sondern Diesseitspraktiker.

Die neuen Kirchen aber sind samt und sonders nichts anderes

als aufgewärmte Abarten der bisherigen Kirchen mit frisch
frisierten «Geistlichen», Agenturen für ihren Unterhalt, für ein
möglichst bequemes, arbeitsloses Leben ihrer Himmelstrompeter.

Eine solche Abart der reformierten Kirche sind auch die
«freigesinnten Theologen». Sie sind in der reformierten Kirche
der Gegensatz zu den «Orthodoxen», d. h. zu denjenigen die all'
das krause Zeug von der Existenz eines Gottes, der den Himmel

und die Erde, die Pflanzen, Tiere und Menschen geschaffen
haben soll, von dem ursprünglichen Paradiese, dem Sündenfall,
der Erlösung durch den «Gottessohn am Kreuze» etc. buchstäblich

glauben und — sich dafür die Haut abziehen Hessen
Dass ein moderner, ein wirklich «freigesinnter» Mensch das alles
und noch viel mehr nicht mehr glauben kann, das ist längst schon
Vielen aufgefallen, nicht nur Freidenkern, auch Päpsten,
römisch-katholischen und reformierten Priestern, Staatsmännern
und Laien, die aus irgendwelchen idealen oder egoistischen
Gründen glaubten, es müsse gesucht werden, für den Pieps
etwas zu retten aus diesem Zusammenbruche, dem Volke müsse

etwas erhalten werden, woran es glauben könne, damit es doch
noch aufs «Jenseits», d. h. auf einen Lohn im Himmel vertröstet
werden könne und nicht nach seinen unveräusserlichen Rechten
hier auf der Erde «ruchlos» greife.

So erklärte der theologische Freisinn, es brauche überhaupt
kein Bekenntnis in Worten, man könne sein Bekenntnis zu Christus

auch durch die Tat erweisen. Prof. Dr. Ludwig Köhler,
eine Stütze dieses theologischen Freisinns, umschreibt dies in
einer Broschüre «Warum sind wir freisinnig? folgendermassen:

«Wer zu Hilfe kommt, wo er Leiden sieht; wer seine Stimme
erhebt, wo Unrecht getan, verurteilt oder verleumdet wird; wer
sich kämpfend umgestaltend das Böse bös und das Gute recht
nennend einsetzt, wo im Kleinen oder im Grossen Unrecht
getan wird, wer nicht widerschmäht, wo er geschmäht wird; wer
liebt, wo gehasst wird (nicht wer liebt, der ihn hasst?), wer
ruhig und fröhlich Leiden auf sich nimmt, wo es standzuhalten

gilt; wer einen stillen, redlichen und förderlichen Wandel führt
und weder dem Gold noch der Macht nachläuft oder dient, der
bekennt damit Christus.»

Er bekennt damit Christus — aber nur, «wenn sein Verhalten

aus seiner Zugehörigkeit zur Gemeinde Jesu herausfliesst.
Siehe da der Pharisäer! Wer so handelt, wie es nach Prof. Köh
1er eben skizziert wurde, der bekennt sich zu Christus, d. h. handelt

im Sinne eines hohen Ideales nur dann, wenn er Vereinsmitglied

ist in irgend einer der vielen Sekten, wozu auch die
Landeskirche gehört, die mit frommem Augenaufschlag alle nach

dem hohen Ideall (ihrem Gott) blicken. Wer das aber ailles tut
ohne Augenaufschlag einfach deswegen, weil es recht ist und
weil man ein Schuft wäre, wenn man anders handelte, der soll
kein Christ sein, sich nicht zu einem hohen Ideal bekennen,
heisse dies auch nur Humanität, was übrigens mehr ist als

Christ!

Mir kommt es nur zu, nach Menschenart zu

denken; die Theologen entscheiden göttlich;
das ist etwas ganz anderes.

Voltaire.

Herr Professor, man kann auch gut sein ohne Christ sein zu

wofflen. Ist Ihnen dies vielleicht nicht bekannt? Aber abgesehen
davon, dass das von Ihnen aufgestellte Verzeichnis der guten Taten
etc. leicht durch andere noch bessere Taten ergänzt werden
könnte, fragt es sich doch auch, ob die spezifisch christlichen
«guten Verhaltungsweisen» wirklich gut seien, worüber man in

guten Treuen verschiedener Meinung sein kann. Sich zu Chri-
'stus zu bekennen, nachdem dieser als Objekt trübster und frechster

Hinterführungen und falschen Versprechungen jahrhundertelang

missbraucht wurde, ist doch sicher heute auch in
«freisinniger» Betrachtung entbehrlich

Wir machen Gebrauch, Herr Professor, von der Freiheit zu

glauben und zu bekennen, was wir «mit gutem Gewissen
verantworten können». Wir glauben an diese Person Christus nicht.
Nicht an seine Geburt als «Gottessohn nicht an die unbefleckte
Empfängnis der Jungfrau Maria, nicht an seinen Opferlod, «um
Gott mit dem Menschen zu versöhnen nicht an seine Auferstehung

von den Toten, nicht an seine Himmelfahrt, nicht an ein
Weitenleben der menschlichen «Seele» nach dem Tode des
Körpers, dessen integrierender Bestandteil sie war, nicht an das

angebliche Geschenk des Gebetes «Unser Vater» etc., das nicht
von ihm stammt, sondern ein jüdisches Gebet war.

Wären wir nun zu «ewiger Verdammnis» verurteilt, weil wir
aus diesen Gründen aus der Landeskirche ausgetreten sind, auch

dann, wenn wir sonst ehrlich und ohne irgend welchen Ruhm
oder Lohn zu erwarten, so gehandelt hätten, wie Sie, Herr
Professor, es von einem Christen fordern? Und alle Ihre Christen?.
die nicht im Stande sind, so zu handeln, wie Sie es verlangen,
die wären wirklich «Christen», weil sie Mitglieder Ihrer allein
seligmachenden Sekte sind und hätten nun Anspruch auf alle
Seligkeiten des Jenseits?

Um diese freisinnige Theologie, wenn möglich, mit dem

Namen unseres grössten schweizerischen Dichters etwas zu
verbrämen, ihn für sich nutzbar zu machen, sprach Pfarrer Doktor
Buri von Täuffelen am 19. März in Zürich <über Gottfried Ke'Qers

Beitrag zu einer künftigen protestantischen Wirklichkeitstheo-
logie». «In der rege benützten Diskussion wurde die Frage der

Haltung Gottfried Kellers «zum Christus der christlichen Kirchet
aufgegriffen, die nur negativ beantwortet werden könne und

darum über einen gewissen Mangel in seiner Beitragsleistung
zur künftigen Wirklichkeitstheologie nicht hinwegtäuschen könne»,

schreibt in seiner Berichterstattung über die Schweiz.

Tagung freigesinnter Theologen vom 19. ¦ März in Zürich der

«Bund».:

Es ist wenigstens hier ein gewisses Sauberkeitsgefühl zu

konstatieren. Gerne hätte man Keller eingespannt für die

Propaganda zu gunsten der «künftigen freisinnigen Wirklichkeitstheologie

aber es lies sieh wirklich nichts machen!

Wirklich nichts? Hätte sich aus Gottfried Kellers Werk und

Weltanschauung für eine wirklich freigesinnte protestantische

Wirklichkeitstheologie nichts entnehmen lassen?

Sehen wir näher zu! Man hat doch seine grossen Dichter,

um von ihnen zu lernen.
Wie wäre es gewesen, wenn die «freigesinnten Wirklichkeitsthealogen

etwas weniger weltfremd gewesen wären und von

Keller dessen Auffassungen sich zu eigen gemacht hätten über

das, was er Verzicht auf die Wunder- und Bluttheologie genannt

hat, wenn sie sich die Pflege des Wohles des Diesseits-Menschen

zu ihrer Gottesdienstpflicht gemacht hätten anstelle der

Jenseitspropaganda, wenn sie sich dem Kampfe gegen den Mammon,

den Geldbesitz, den Besitz an den Produktionsmitteln,

gegen die Profitwirtschaft angeschlossen hätten, weil ein Reicher

ja weniger ins Himmelreich gelange, als ein Kamel durch ein

Nadelöhr schlüpfen könne?

Eine solche Stellungnahme unserer freigesinnten
Wirklichkeitstheologen hätte sich sehen lassen! Ein solcher

Wirklichkeitstheologe war seinerzeit Pfarrer Paul Pflüger in Zürich-

Aussersihll. Aber sein Beispiel fand nur sehr vereinzelt Nachahmung,

dagegen viel Angiftung..



DËR FREIDENKER 55

||PII||||lll»ll!||||lll"llli

Haben Sie Vorsorge getroffen,
dass bei Ihrem Ableben die Bestattungsfeier
in freigeisligem Sinne vor sich geht?
Eine diesbezügliche letzlwillige Verfügung
sichert dies.

Aus KeiMers Lebenswerk hä/tte sieh so etwas' für eine
Wirklichkeitstheologie herausfinden lassen, doch dazu sind «freigesinnte»
Wirklichkeitstheologen eben nicht fähig! Herr Plärrer Doktor
Fritz Buri in Tüuffelen, Privaidoaent an der Universität Bern,
hat sich ailso bei seinen Kollegen, von den «freigesinnten
Wirklichkeitstheologen», einen Korb geholt.

Keller selbst würde über die Herrschaften gelacht haben,
wenn sie ihn so ausgeplündert haben würden zugunsten ihrer
Sippe nind ihres Vereinlleins. Vor Jahren hat es zwar Pfarrer
Custer von der Predigerkirche in Zürich in einem Radiovortrag
etwas plump versucht, Keller für die Frömmigkeitspropaganda
auszunützen, indem er eine Stelle aus dem Grünen Heinrich,
wo Keller erzählt, wie ihn seine Mutter habe beten gelehrt,
aus ihrem Zusammenhange herausgerissen und ausgebeutet
hatte. Wir haben diesen Versuch damals gebührend
zurückgewiesen.

Der Dichter und Staatsschi eiber Gottfried Keller hat aus
seiner Haltung der Kirche gegenüber kein Hehl gemacht. In
seinem Briefe vom 31. Januar 1875 schrieb er an Friedrich
Theodor Vischer, Professor am eidg. Polytechnikum, dem Dichter

unseres «Freidenker-Vaterunsers»: «Uebrigens ist nach meiner

tiefen Ueberzeugung die sozial-konventionelle freisinnige
Theologie und Kirchlichkeit nicht haltbar und der vulgäre Glaube,

etwas müsse sein, wegen des Pieps, wird wie jede Selbst-
aiilügerei unter Umständen ein schlimmes Ende nehmen.»

Das gilt natürlich nicht nur für die sozial-konventionelle
freie Theologie, sondern in verstärktem Masse für die sogenannte

rechtgläubige Kirche, sagt doch Keller an a. 0.: «Es müsste
erstrebt werden, dass wir nicht immer von neuem anfangen,
Lehrämter über das zu errichten, was keiner den andern lehren
kann (nämlich den Glauben), wenn er ehrlich und wahr sein
wild.» Aber «der Theologen-Instinkt ist die verbreitels'.e, die
unterirdische Form der Falschheit, die es auf Erden gibt. Was
ein Theologe als wahr empfindet, das muss falsch sein», sagt
Friedrich Nietzsche und «solange der Priester noch als eine
höhere Art Mensch gilt, dieser Verneiner, Verleumder, Vergifter

des Lebens von Beruf, solange gibt es keine Antwort auf die
î'rage: Was ist Wahrheit», das heisst, so lange kann die Bekämpfung

der religiösen Irrlehren nicht mit Erfolg geschehen, kann
die Wahrheit nicht siegen. Aber trotzailldem wird die Wahrheit
einmal siegen! E. Akert.

Hall und Widerhall.
Flucht ins Uebersinnliche.

Eine «Krankheit ' unserer Zeit.
"Gottfried Keller sagte einmal: Wenn die Religionen sich wenden,

so ist es, wie wenn die Berge sich auftun; zwischen den grossen
Zauberschlangen. Golddrachen und Kristallgeistern des menschlichen
Gemütes, die ans Licht steigen, fahren alle hässlichen Tatzelwünner
und das Heer der Ratten und Mäuse herum.» Eine solche Zeit ist, so
scheint es uns. jetzt angebrochen. Man hat das Gefühl, der Mensch
habe so viel Leides erfahren, die Welt erscheine ihm so öd und
hoffnungslos, dass er sich nicht mehr anders zu helfen weiss, als Zuflucht
beim liebersinnlichen zu suchen- Auf der einen Seite findet er diese
Zuflucht in der Religion, und tatsächlich kann man feststellen, dass der
Christenglaube in vielen Ländern einen starken, neuen Auftrieb er-

Keine grosse politische Beivegung, keine grosse
Reform, weder in der Gesetzgebung, noch in der
Ausübung, ist je in irgend einem Lande ursprünglich

von seiner Regierung ausgegangen.
H. Tb. Buckle.

fahren hat. Auf der anderen aber treiben sich eben diese
«Tatzelwünner» herum, denn schon lange nicht mehr war das Mystische, das
Unfassbare so sehr im Schwung wie gerade jetzt. Wenn wir die
Zeitungen öffnen, so finden wir fast jedesmal fettgedruckte Inserate von
allerlei seltsamen Sekten, von denen wir bisher nichts gehört haben.
Prediger, Propheten, Friedensapostel halten Vorträge: «Noch ist es
Zeit!» sagen sie, «doch naht der jüngste Tag.» Und sie schwatzen
allerlei krauses Zeug zusammen, beziehen ihre Weisheit aus jenem
Teil der Bibel, der schon den falschen Propheten aller Jahrhunderte
als Fundament gedient hat, aus der Apokalyse. Merkwürdig und nur
aus der seelischen Not der Zeit erklärlich ist es, dass diese trüben
Gestalten immer mehr Zuhörer finden, dass die vielen, immer häufiger

von Haus zu Haus flatternden Broschüren, die den Weltuntergang,

das Weltgericht ankündigen, immer häufiger und eifriger gelesen

werden. Wenn man die Gerichtsfälle studiert, so findet man
stets wieder krause Fanatiker auf der Anklagebank, die durch Jahre
hindurch ihr Unwesen trieben und denen es immer wieder gelang,
von Gläubigen, Jüngern, Anhängern Geld zu erpressen. Weit gediehen
ist die Flucht ins Uebersinnliche, und es ist heute so, wie es zu allen
Zeiten war, da grosse Kriege übers Land hereinbrachen und grosse
Wendungen sich ankündigten. Die Wahrsager, die Sterndeuter, die
Mystiker, all jene Charlatane' des Uebersinnlichen, haben heute gute
Tage. Die Kartenleserinnen sind überlaufen, sie erteilen, allen
polizeilichen Verboten zum Trotz, offizielle Sprechstunden. — In Deutschland

operiert man direkt von Staats wegen mit Geistern und Dämonen.

Man malt das Schreckgespenst des Ewigen Juden an die Wand,
stellt ihm den germanischen Lichtgott entgegen und rührt im Volk
an seelische, mystische Urinstinkte, die es eine eventuelle Niederlage
als grauenhafte, nie wieder gutzumachende Götterdämmerung
empfinden lassen- Und man gibt ihm den «Kohlenklau», jenen Dämon,
der dem Staat jedesmal, wenn eine Hausfrau zu viel Kohlen braucht,
hohnlachend Energie wegstiehlt. — Auch in Amerika blühen die Sekten

und merkwürdigen Religionsbewegungen. «Father Divine», der
Negerpriester, der seinen Anhängern lukullische Gastmähler vorsetzt,
ist auf der Höhe des Ruhmes angelangt, und Leute mit dem «zweiten
Gesicht», die den Siegestag, des Feindes Untergang und den Weltfrieden

auf die Stunde genau voraussagen, sind an der Tagesordnung.
Dass die verschiedenen Daten immer wieder vorübergehen, ohne daas

elwas geschieht, stört die vielen Gläubigen nicht. Denn sie wollen
das Uebersinnliche, sie wollen das Mystische, sie suchen irgendeinen
Halt und merken doch nicht, dass sie die Hände vergebens ausstrek-
ken, dass sie nur die Dummen, die bemitleidenswerten Betrogenen
sind.»

Dies schreiben nicht wir, sondern die «Schweizer Illustrierte
Zeitung», Nr- 13, vom 2!). März 1944, also jene Schweizer Illustrierte, die
nicht genug tun kann, um den Eidgenossen den Bruder Klaus als
künftigen Heiligen nahezubringen. Der Kampf gilt also nur den
falschen Propheten, denn wenn sich alle diese «Betrogenen» der
alleinseligmachenden Kirche an den Hals werfen würden, so wären sie
eben nicht betrogen sondern — selig und gerettet. Deutlicher müssen
wir wohl nicht werden, denn die Leser kommen ohne unser Zutun
hinter die Schliche dieser Propaganda. Immerhin ein Geständnis, dass
die Kirche an dieser Zeit nicht uninteressiert ist, d. h. dass sie tüchtig
mitgeholfen hat den Krieg zu entfachen, damit sie noch einmal als
rettender Strohhalm im Blute schwimmen kann-

Radio-Spässc.

Das schweizerische Radio scheint sich immer mehr die Aufgabe
zu stellen, an der systematischen Verdummung der Menschheit sein
bestes Teil beizutragen. Neuestens hat es sich einen Gelehrten
verpflichtet, Herrn Prof. Dr. Portmann in Basel, der als würdiger
Nachfolger des christlichen Gymnasiallehrers Dennert gegen die Abstammung

des Menschen aus dem Tierreich sprechen muss oder darf. Er
tut es mit so vielen schwachen Behauptungen und Verbagatelisie-
rungen der wissenschaftlichen Entdeckungen und Erkenntnisse, dass

man durch dieses Geschwätze hindurch leicht die christliche Sorge
um die fortschwimmenden Felle wahrnimmt. So behauptet dieser
gelehrte Herr, so weit man das Menschengeschlecht, in seiner
Entwicklung zurückverfolgen könne, zeige es doch immer einen höheren
Entwicklungsstand als das höchstentwickelte Tier. Die Schädel-Bruch-
stückfunde beweisen nichts für die tierische Abstammung, denn diese
Schädel hätten ebenso grosse Gehirne umschlossen, wie sie der heutige

Mensch besitze und dergleichen Spässe mehr!

Man ist Naturwissenschafter mit christlicher Weltanschauung. Das
war weiland das Ideal der Dennert, Brass und Kompanie im Keplerbund

und Jesuitenorden. A.

Ohne Mittel keine Macht!
Denket an den Pressefonds
Einzahlungen erbeten an die Geschäftsstelle der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Zürich, Post-
check-Konto VIII 26 074.


	Die freigesinnten Theologen

