Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 27 (1944)

Heft: 7

Artikel: Die freigesinnten Theologen

Autor: Akert, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409486

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 7 DER FREIDENKER 53

Der pépstliche Stuhl hat Interessen, woran wir nicht denken,
und Mittel, sie im Stillen durchzufiihren, wovon wir

keinen Begriif haben.

Eckermann, Gespriche mil Goethe, 3. April 1829.

auf diesen Kreisen in der Weise, dass in dem kleinsten, der .

Erde nichsten, der Mond einhergeht. In den 6 folgenden laufen
der Reihe nach Merkur, Venus, Sonne, Mars, Jupiter und Sa-
lurn. Die Sphire des Saturn umgibt eine achte, die Sphire der
Figsterne; eine neunte und zehnte gebrauchte Ptolemius, um
die Prizession zu erkliren; eine elfte endlich, das Primwm mo-
bile, hatte die Aufgabe, alle die zehn inneren Sphiiren, in wel-
cher jeder der genannten Himmelsk6nper vermdége seiner ihm
eigentiimlichen Bewegung nach Osten geht, gemeinsam in jedem
Tag von Ost nach West um die ruhende (auch nicht rotierende)
Erde zu fiihren. Da also auch die Sonne infolgedessen tiglich
einmal um die Erde sich drehen sollte, so waren damit Tag und
Nacht erkldrt. Um ebenso die Entstehung der Jahreszeiten nicht
unerklirt zu lassen, erteilte Ptolemius der Sonne in ihrer Sphi-
re noch eine jihrliche, schraubenformige Bewegung, welche sich
zwischen den beiden Wendekreisen abspielen sollte.

Die innere Unwahrscheinlichkeit der ptolemiusschen, also
geozentrischen Weltauffassung und ihre ausserordentliche Kom-
pliziertheit, waren wohl fiir Copernicus, dem Frauenburger
Domherren (1473—1543), die Haupttriebfeder zur Aufstellung
und Begriindung seines Systems, das, zuerst nur eine Hypothese,
in seinen Hauptziigen von uns heute als unumstéssliche Wahr-
heit betrachtet werden muss.

Nach dem System des Copernicus ruht die Sonne in der Mitte
der Planetenwelt, um sie herum bewegen sich in immer grosse-
ren Kreisen zuniichst Merkur, dann Venus, Erde, Mars, Jupiter
und Saturn (die iibrigen Planeten waren damals noch nicht be-
kannt). Simtliche Bewegungen sind von Westen nach Osten ge-
richtet; die Erde, welche in einem Jahr um die Sonne lauft, wo-
durch die scheinbare jihrliche Bewegung der Sonne entsteht,
wird in ihrer Bahn von dem sie in 27 Tagen umkreisenden Mon-
de begleitet und dreht sich, ebenfalls von West nach Ost, um
eine gegen ihre Bahnebene schief gestellte Achse; hierdurch wird
die scheinbar tdgliche Umdrehung des Himmels, diz -Abwechs-
lung des Tages und der Nacht sowie die Jahreszeiten erzeugt.
Der eigentliche Fixsternhimmel, weit ausserhalb der Hussersten
Planetenbahn, ist in Ruhe, und unsere eigentliche Bewegung ver-
moégen wir an ihm wegen seiner -enormen Entfernung von uns
nicht zu erkennen. Dies sind die wesentlichen Grundziige der
copernicanischen Theorie.

Das Lebenswerk von Copernicus ist in dem unsterblichen,
erst nach seinem Tode im Druck vollendeten Buche De revolu-
tionibus orbium coelestium (iiber die Kreisbewegungen der Him-
melskérper) niedergelegt.

Das copernicanische Weltsystem bedeutete fiir die Astrono-
mie eine vollige Umwiilzung des Bestehenden; es ist also nicht
7zu verwundern, dass es sich zuerst nur sehr langsam Anerken-
nung zu verschaffen vermochte. Unter seinen anfinglichen Geg-
nern ist vor allem Tycho Brahe, der grosse diinische Astronom
zu erwithnen. Er setzte der copernicanischen Theorie eine eigene
entgegen, die aber, erst nach seinem Tode bekannt geworden,
keine Rolle in der Astronomie gespielt hat. Der schwerwiegend-

- ste Einwurf, der gegen die Theorie des Copernicus gemacht wex-
den konnte, war das vollige Fehlen einer parallaktischen Ver-
scheibung der Fixsterne infolge der Erdbewegung. Heute wissen
wir, dass dieser Einwurf nicht mehr aufrecht erhalten werden
Xann, und dass man von der Parallaxe der Fixsterne zu Zeiten
Copernicus nichts zu bemerken vermochte, weil sie so ausseror-
dentlich klein ist, und ausserhalb des Auflésungsvermogens der
Messinstrumente jener Epoche liegt.

Wenn man sich nun hineindenkt in diese copernicanische
Weltanschauung, wenn man also ausgeht von einer in erster An-
ngherung im Universum stillstehenden Sonne, mit einer ellipti-
schen, beinahe kreisférmigen Bahn unserer Erde, mit einer in

bezug zur Bahnebene schiefstehenden Rotationsachse, so ‘kann
man sich ein ungefihres Bild machen von den Bewegungen von
Sonne und Erde, die das Zustandekommen der eingangs er-
wihnten Sonnenwende zur Folge haben.

Wir sind nun am Ende unserer kleinen Exkursion iiber die
Entwicklung der Anschauungen iiber den Bau unseres Weltge-
biudes angelangt. Manches habe ich nur kurz gestreift, anderes
tibergangen. Fiir ein tieferes Eindringen in die Kerngebiete der
Astronomie fehlte die Zeit und iiberdies erfordern diese Gebiete
zum vollen Verstdndnis ein reichliches Mass von mathematischen
und physikalischen Vorkenntnissen.

Wir haben gesehen, dass sich manche Vorstellung von friiher
iiber das Wesen der himmlischen Vorgénge im Lichte neuerer
Forschung und neuerer Erkenntnisse nicht halten konnte. Ge-
waltige Arbeiten, von denen der Fernstehende keine Ahnung
hat, sind geleistet worden, um den Einblick in dieses wichtige
Gebiet der Natur zu vertiefen. Nicht nur heute, sondern auch
schon vor Jahrtausenden, haben alle Gebiete der Naturwissen-
schaft, vor allem aber die Astronomie, grosse Hindernisse und
Schwierigkeiten zu iiberwinden gehabt, Arbeiten, die den For-
schern durch Einflisse von Aberglauben, Mystik und Religion
nicht erleichtert wurden.

Wissenschaft ist ein Suchen nach Wiahrheit, nach Wirklich-
keit, nach Realitiit; diesen Weg wird die astronomische Wissen-
schaft auch fernerhin einhalten. M. G.

Die freigesinnten Theologen.

Motto: «Die Kirche ist exakt das, wogegen Jesus
gepredigt hat und wogegen er seine Jiin-
ger kdampfen lehrte.»

Friedrich' Nietzsche in «Kritik der bis-
herigen hochsten Werte, 66».

Die Ueberzeugung, die Nielzsche in dem obigen Zitat aus-
spricht, dass die Kirche exakt das sei, wogegen Jesus gepredigt
hat, und wogegen er seine Jiinger kiimpfen lehrte, ist nicht nur
vom Gottesleugner Nietzsche erkannt und zum Ausdruck ge-
bracht worden. Andere, fromme und goftesfiirchtige Menschen
zu Hunderttausenden” haben sich im Laufe der zwei Jahrtau-
sende, seit das Christentum, die Kirche, besteht, von der gerade
herrschenden Kirche losgeldst, haben sich neue Gemeinschaften
gegriindet, haben dafiir Verfolgung, Folter, Feuertod und Tod
auf den Schlachtfeldern, alles Mirtyrertum, alles erdenkliche
menschliche Leid erlitten, das sich kaum vorstellen ldsst, um in
dieser neuen Gemeinschaft «ihrem Gotte: recht dienen zu kon-
nen. Das haben, angefangen bei den Athanasianern der ersten
Jahrhunderte, alle die Sekten getan, die sich von der romischen
wie von der reformierten Kircha loslosten. Auch die Waldenser,
die Hussisten, die Reformatoren bis zur Heilsarmee und den
Oxfordianern, den Anhéngern des schwarzen «Father divine: in
New York und des «Philosophen» Rudolf Maria Holzapfel. Das
haben auch die «freigesinnten Theologen: in der Schweiz im
geistigen Belange und {ibrigens auch wir Freidenker getan.

Zwischen uns Freidenkern und all’ den iibrigen «<Abtriinni-
gen von der rechtgliubigen Kirche» besteht nur der eine und
grosse Unterschied, dass wWir «den lieben Gott- und die Liebe
zu Gott ersetzen durch die Liebe zum Menschen, auf das erlo-
gene. Leben nach dem Tode verzichten und fiir alle Menschen
das Leben auf dieser Erde menschenwiirdig zu gestalten suchen
nach dem Goethewort im Faust:



54 DER FREIDENKER ' Nr.7

Das «Driiben> kann mich wenig kiimmern;
Schligst du erst diese Welt zu Triimmern,
Die andere mag darnach entstehen.

Aus dieser Erde quillen meine Freuden
Und diese Sonne scheinat meinen Leiden.
Kann ich mich erst von ihnen scheiden,
Dann mag, was will und kann geschehen;
Davon will ich nichts weiter horen.

Wir wollen keine neue Kirche, keine neumodigen Pfaffen,
keine Jenseitsproplieten sondern Diesseitspraktiker.

Die neuen Kirchen aber sind samt und sonders nichts ande-
res als aufgewédrmte Abarten der bisherigen Kirchen mit frisch
frisierten «Geistlichen», Agenturen fiir ihren Unterhalt, fiir ein
mmoglichst bequenes, arbeitsloses Leben ihrer Himmelstrompeter.

Eine solche Abart der reformierten Kirche sind auch die
«freigesinnten Theologen». Sie sind in der reformierten Kirche
der Gegensatz zu den «Orthodoxen», d. h. zu denjenigen die all’
das krause Zeug von der Existenz eines Gottes, der den Him-
mel und die Erde, die Pflanzen, Tiere und Menschen geschaffen
haben soll, von dem urspriinglichen Paradiese, dem Siindenfall,
der Erlosung durch den «Gottessohn am Kreuze» etc. buchstib-
lich glauben und — sich dafiir die Haut abzichen liessen (?).
Dass ein moderner, ein wirklich «freigesinnter> Mensch das alles
und noch viel mehr nicht mehr glauben kann, das ist langst schon
Vielen aufgefallen, nicht nur Freidenkern, auch Pépsten, ro-
misch-katholischen und reformierten - Priestern, Staatsminnern
und Laien, die aus irgendwelchen idealen oder egoistischen
Griinden glaubten, es miisse gesucht werden, fiir den Pleps
etwas zu retten aus diesem Zusammenbruche, dem Volke miisse
etwas erhalten werden, woran es glauben konne, damit es doch
noch aufs «Jenseitsy, d. h. auf einen Lohn im Himmel vertrostet
werden konne und nicht nach seinen unveridusserlichen Rechten
hier auf der Erde «ruchlos» greife.

So erkliante der theologische Freisinn, es brauche tiberhaupt
kein Bekenntnis in Worten, man konne sein Bekenntnis zu Chri-
stus auch durch die Tat erweisen. Prof. Dr. Ludwig Kohler,
eine Stiitze dieses theologischen Freisinns, umschreibt dies in
einer Broschiire «<Warum sind wir freisinnig?> folgendermassen:

«Wer zu Hilfe kommit, wo er Leiden sieht; wer seine Stimme
erhebt, wo Unrecht getan, verurteilt oder verleumdet wird; wer
sich kiimpfend umgestaltend das Bose bos und das Gute rechi
nennend einsetzt, wo im Kieinen oder im Grossen Unrecht ge-
tan wird, wer nicht widerschmiht, wo er geschmiht wird; wer

. liebt, wo gehasst wird (nicht wer liebt, der ihn hasst?), wer
ruhig und frohlich Leiden auf sich nimmt, wo es standzuhalten
gilt; wer einen stillen, redlichen und fordernlichen Wandel fiihri
und weder dem ‘Gold noch der Macht nachlduft oder dient, der
bekennt damit Christus.»

Er bekennt damit Christus — aber nur, ‘«wenn sein Verhal-
ten aus seiner Zugehorigkeit zur Gemeinde Jesu herausfliesst:.
Siehe da der Pharisiier! Wer so handelt, wie es nach Prof. Kéh
ler eben skizziert wurde, der bekennt sich zu Christus, d. h. han-
delt im Sinne ein2s hohen Ideales nur dann, wenn er Vereins-
mitglied ist in irgend einer der vielen Sekten, Wwozu auch die
Landeskirche gehort, die mit frommem Augenaufschlag alle nach
dem hohen Ideal (ihrem Gott) blicken. Wer das aber alles tut
ohne Augenaufschlag einfach deswegen, weil es recht ist und
weil man ein Schuft wire, wenn man anders handelte, der soll
kein Christ sein, sich nicht zu einem hohen Ideal bekennen,
heisse dies auch nur Humanitit, was iibrigens mehr ist als
Christ!

Mir kommt es nur zu, nach Menschenart zun
denken; die Theologen entscheiden gottlich:
das ist etwas ganz anderes.

Voltaire.

Herr Professor, man kann auch gut sein ohne Christ sein zu
wolllen. Ist Thnen dies vielleicht nicht bekannt? Aber abgesehen
davon, dass das von IThnen aufgestellle Vierzeichnis der guten Taten
ete. leicht durch andere noch bessere Talen ergiinzi werden
konnte, fragt es sich doch auch, ob die spezifisch christlichen
<guten Verhaltungsweisens wirklich gut seien, woriiber man in
guten Treuen verschiedener Meinung sein kann. Sich zu Chri-

“stus zu bekennen, nachdem dieser als Objek! triibster und frech-

ster Hinterfithrungen und falschen Versprechungen jahrhunder-
telang missbraucht wurde, ist doch sicher heute auch in «frei-
sinniger> Betrachtung entbehrlich!

Wir machen Gebrauch, Herr Professor, von der Freiheit zu
glauben und zu bekennen, was wir «mit gutem Gewissen ver-
antworten konnen». Wir glauben an diese Person Christus nicht.
Nicht an seine Geburt als «Gottessohn, nicht an die unbefleckte
Empfingnis der Jungfrau Maria, nicht an seinen Opfertod, <um
Gott mit dem Menschen zu versdhnen, nicht an seine Auferste-
hung von den Toten, nicht an seine Himmelfahrt, nicht an ein
Weiterleben der menschlichen <Seele» nach dem Tode des Kor-
pers, dessen integrierender Bestandteil sie war, nicht an das
angebliche Geschenk des Gebetes «Unser Vaters etc., das nicht
von ihm stammt, sondern ein jiidisches Gebet war.

Wiiren wir nun zu <ewiger Verdammnis» verurteilt, weil wir
aus diesen Griinden aus der Landeskirche ausgetreten sind, auch
dann, wenn wir sonst ehrlich und ohne irgend welchen Ruhm
oder Lohn zu erwarten, so gehandeli hiitten, wie Sie, Herr Pro-
fessor, es von einem Christen fordern? Und alle Thre «Christens,
die nicht im Stande sind, so zu handeln, wie Sie es verlangen,
die wiiren wirklich «Christen>, weil sie Mitglieder Ihrer allein
seligmachenden Sekte sind und hiitten nun Anspruch auf alle
Seligkeiten des Jenseits?

Um diese freisinnige Theologie, wenn moglich, mit dem Na-
men unseres grossten schweizerischen Dichters etwas zu ver-
brdmen, ihn fiir-sich nutzbar zu machen, sprach Pfarrer Doktor
Buri von Tauffelen am 19. Marz in Ziirich «iiber Gottfried Ka'lers
Beitrag zu einer kiinftigen protestantischen Wirklichkzitstheo-
logie>. «<In der rege beniitzten Diskussion wurde die Frage der
Haltung Gottfried Kellers «zum Christus der christlichen Kirches
aufgegriffen, die nur negativ beantwortet werden koénne und
darum iiber einen gewissen Mangel in seiner Beitragsleistung
zur kiinftigen Wirklichkeitstheologie nicht hinwegtauschen kon-
ne>, schreibt in seiner Berichterstattung iiber die Schweiz. Ta-
gung freigesinnter Theologen vom 19.° Mirz in Zirich der
«Bund».

is ist wenigstens hier ein gewisses Sauberkeitsgefiihl zu
konstatieren. Gerne hiitt> man Keller eingespannt fiir die Pro-
paganda zu gunsten der «kiinftigen freisinnigen Wirklichkeits-
theologie, aber es lies sich wirklich nichts machen!

Wirklich nichts? Hitte sich aus Gottfried Kellers Werk und
Weltanschauung fiir eine wirklich «freigesinnte protestantische
Wirklichkeitstheologie - nichts entnehmen lassen?

Sahen wir niher zu! Man hat doch seine grossen Dichter,
um von ihnen zu lernen.

Wie wiire es gewesen, wenn die «freigesinnten Wirklichkeits-
theologen: etwas weniger weltfremd gewesen wéren und von
Keller dessen Auffassungen sich zu eigen gemacht hitten iiber
das, was er Verzicht auf die Wunder- und Bluttheologie genannt
hat, wenn sie sich die Pflege des Wohles des Diesseits-Men-
schen zu ihrer Gottesdienstpflicht gemacht hiitten anstelle der
Jenseilspropaganda, wenn sie sich dem Kampfe gegen den Mam-
mon, den Geldbesitz, den Besitz an den Produktionsmitteln,
gegen die Profitwirtschaft angeschlossen hiitten, weil ein Reicher
ja weniger ins Himmelreich gelange, als ein Kamel durch ein
Nadelohr -schliipfen kénne?

Eine solche Stellungnahme unserer freigesinnten Wirklich-
keitstheologen hitte sich sehen lassen! Ein solcher Wirklich-
keitstheologe war seinerzeit Pfarrer Paul Pfliiger in Ziirich-
Aussersihl. Aber sein Beispiel fand nur sehr vereinzelt Nachah-
mung, dagegen viel Angiftung..



Ne. 7 DER FREIDENKER 55

00 0 00 00 00 0 0
Haben Sie Vorsorge getroiien,

dass bei Ihrem Ableben die Bestaltungsfeier
in freigeistigem Sinne vor sich geht?

Eine dicsbeziigliche letzlwillige Verfiigung
sichert dies.

v o s s s s s

Auws Kellers Lebenswerk hiitte sich so etwas fiir eine Wirklich-
keitstheologi= herausfinden lassen, doch dazu sind «freigesinntes
Wirklichkeitstheologen eben nicht fihig! Herr Pfarrer Doktor
Frit2 Buri in T#uffelen, Privaidozent an der Universitit Bern,
hat sich also bei seinen Kollegen, von den «freigesinnten Wirk-
lichkeitstheologen», einen Korb geholt.

Keller selbst wiirde iiber die Herrschaften gelacht haben,
wenn sie ihn so ausgepliindert haben wiirden zugunsten ihrer
Sippe und ihres Vereinleins. Vor Jahren hat es zwar Pfarrer
Custer von der Predigerkirche in Ziirich in einem Radiovortrag
etwas plump versucht, Keller fiir die Frommigkeitspropaganda
auszuniitzen, indem er eine Stelle aus dem Griinen Heinrich,
wo Keller erzihlt, wie ihn seine Mutter habe beien gelehrt,
aus ihrem Zusammenhange herausgerissen und ausgebeulet
hatte. Wir haben diesen Versuch damals gebiihrend zuriick-
gewiesen.

Der Dichter und Staatsschreiber Gotifried Keller hai aus
seiner Haltung der Kirche gegeniiber kein Hehl gemacht. In
seinem Briefe vom 31. Januar 1875 schrieb er an Friedrich
Theodor Vischer, Professor am eidg. Polytechnikum, dem Dieh-
ler unseres «Freidenker-Vaterunsers>: «Uebrigens ist nach mei-
ner tiefen Ueberzeugung die sozial-konventionelle freisinnige
Theologie und Kirchlichkeit nicht haltbar und der vulgiire Glau-
be, etwas miisse sein, wegen des Pleps, wird wie jede Selbst-
anliigerei unter Umstdnden ein schlimmes Ende nehmen.»

Das gilt natiirlich nicht nur fiir die sozial-konventionelle
freie Theologie, sondern in verstirktem Masse fiir die sogenann-
te rechigliubige Kirche, sagt doch Keller an a. 0.: «<Es miisste
erstrebt werden, dass wir nicht immer von neuem anfangen,
Lehriimter iiber das zu errichten, was keiner d=n andern lehren
kann (nimlich den Glauben), wenn er ehrnlich und wahr sein
will.. Aber «der Theologen-Instinkt ist die verbreitelsle, die
unterirdische Form der Falschheit, die es auf Erden gibt. Was
ein Theologe als wahr empfindet, das muss falsch sein», sagt
Friedrich Nietzsche und «<solange der Priester noch als eine
hohere Art Mensch gilt, dieser Verneiner, Verleumder, Vergit-
ter des Lebens von Beruf, solange gibt es keine Antwort auf die
Yrage: Was ist Wahrheil>, das heisst, so lang2 kann dic Bekdmp-
fung der religiosen Irrlehren nicht mit Erfolg geschehen, kann
die Wahrheit nicht siegen. Aber trotzalldem wird die Wahrheit
einmal siegen! E. Akert.

Hall und Widerhall.

Flucht ins Uebersinnliche.
Eine «Krankheit> unserer Zeit.

<Gottfried Keller sagle einmal: «Wenn die Religionen sich wen-
den, s0 ist es, wie wenn die Berge sich auftun; zwischen den grossen
Zauberschlangen, Golddrachen und Kristallgeistern des menschlichen
Gemiites, die ans Licht steigen, fahren alle hiisslichen Tatzelwiirmer
und das Heer der Ratten und Miiuse herum.» Eine solche Zeit ist, so
scheint es uns, jetzt angebrochen. Man hat das Gelfiihl, der Mensch
habe so viel Leides erfahren, die Welt erscheine ihm so 6d und hofi-
nungslos, dass er sich nicht mehr anders zu helfen weiss, als Zuflueht
beim Uebersinulichen zu suchen- Auf der einen Seite findet er diese
Zuflucht in der Religion, und tatsiichlich kann man feststellen, dass der
Christenglaube in vielen Lindern einen starken, neuen Auftrieb er-

Keine grosse politische Bewegung, keine grosse
Reform, weder in der Gesetzgebung, noch in der
Ausiibung, ist je in irgend einem Lande urspriing-
lich von seiner Regierung ausgegangen.

H. Th. Buckle.

fahren hat. Auf der anderen aber treiben sich eben diese «Tatzel-
wiirmer» herum, denn schon lange nicht mehr war das Mystische, das
Unfassbare so sehr im Schwung wie gerade jetzt. Wenn wir die Zei-
tungen Offnen, so finden wir fast jedesmal fettgedruckte Inserate von
allerlei seltsamen Sekten, von denen wir bisher nichts gehort haben.
Prediger, Propheten, Friedensapostel halten Vortrige: «Noch ist es
Zeit!» sagen’sie, «doch naht der jiingste Tag.» Und sie schwatzen
allerlei krauses Zeug zusammen, beziehen ihre Weisheit aus jenem
Teil der Bibel, der schon den falschen Propheten aller Jahrhunderte
als Fundament gedient hat, aus der Apokalyse. Merkwiirdig und nur
aus der seelischen Not der Zeit erklirlich ist es, dass diese triiben
Gestalten immer mehr Zuhorer finden, dass die vielen, immer hiiufi-
ger von Haus zu Haus flatternden Broschiiren, die den Weltunler-
gang, das Weltgericht ankiindigen, immer héufiger und eifriger gele-
sen werden. Wenn man die Gerichtsfille studiert, so findet man
stets wieder krause Fanatiker auf der Anklagebank, die durch Jahre
hindurch ihr Unwesen trieben und denen es immer wieder gelang,
von Gliubigen, Jiingern, Anhiingern Geld zu erpressen. Weil gediehen
ist die Flucht ins Uebersinnliche, und es ist heute so, wie es zu allen
Zeilen war, da grosse Kriege iibers Land hereinbrachen und grosse
Wendungen sich ankiindigten. Die Wahrsager, die Sterndeuter, die
Mystiker, all jene Charlatane des Uebersinnlichen, haben heute gute
Tage. Die Kartenleserinnen sind iiberlaufen, sie erteilen, allen poli-
zeilichen Verboten zum Trotz, offizielle Sprechstunden. — In Deutsch-
land operiert man direkt von Staats wegen mit Geistern und Dimo-
nen. Man malt das Schreckgespenst des Ewigen Juden an die Wand,
stelll ihm den germanischen Lichtgott entgegen und riihrt im Volk
an seelische, mystische Urinstinkte, die es eine eventuelle Niederlage
als grauenhafte, nie wieder gutzumachende Gotterdimmerung emp-
finden lassen- Und man gibt ihm den «Kohlenklauv, jenen Dimon,
der dem Staat jedesmal, wenn eine Hausfrau zu viel Kohlen braucht,
hohnlachend Energie wegstiehlt. — Auch in Amerika blithen die Sek-
ten und merkwiirdigen Religionsbewegungen. «Father Divine», der
Negerpriester, der seinen Anhingern lukullische Gastmiihler vorsetzt,
ist auf der Hohe des Ruhmes angelangt, und Leute mil dem «zweiten
Gesichty, die den Siegestag, des Feindes Untergang und den Weltfrie-
den auf die Stunde genau voraussagen, sind an der Tagesordnung.
Dass die verschiedenen Daten immer wieder voriibergehen, ohne dass
elwas geschieht, stort die vielen Glaubigen nicht. Denn sie wollen
das Uebersinnliche, sie wollen das Myslische, sie suchen irgendeinen
Halt und merken doch nicht, dass sie die Hinde vergebens ausstrek-
ken, dass sie nur -die Dummen, die bemitleidenswerten Betrogenen
sind.»

Dies schreiben nicht wir, sondern die «Schweizer Illustrierte Zei-
tung», Nr- 13, vom 29. Miirz 1944, also jene Schweizer Illustrierte, die
richt genug tun kann, um den Eidgenossen den Rruder Klaus als
kiinftigen Heiligen nahezubringen. Der Kampf gilt also nur dea fal-
schen Propheten, denn wenn sich alle diese «Betrogenen» der allein-
seligmachenden Kirche an den Hals werfen wiirden, so wiren sie
chen nicht betrogen sondern — selig und gerettet. Deutlicher miissen
wir wohl nicht werden, denn die Leser kommen ohne unser Zutun
hinter die Schliche dieser Propaganda. Immerhin ein Gestindnis, dass
die Kirche an dieser Zeit nicht uninteressiert ist, d. h. dass sie tiichtig
mitgeholfen hat den Krieg zu entfachen, damit sie noch einmal als
rettender Strohhalm im Blute schwimmen kann-

Radio-Spiisse.

Das schweizerische Radio scheint sich immer mehr die Aufgabe
zu stellen, an der systematischen Verdummung der Menschheit sein
bestes Teil beizutragen. Neuestens hat es sich einen Gelehrten ver-
pflichtet, Herrn Prof. Dr. Portmann in Basel, der als wiirdiger Nach-
folger des christlichen Gymnasiallehrers Dennert gegen die Abstam-
mung des Menschen aus dem Tierreich sprechen muss oder darf. Er
tut es mit so vielen schwachen Behauptungen und Verbagatelisie-
rungen der wissenschaftlichen Entdeckungen und Erkenntnisse, dass
man durch dieses Geschwiitze hindurch leicht die christliche Sorge
um die fortschwimmenden Felle wahrnimmt. So behauptet dieser
wgelehrte Herr, so weit man das Menschengeschlechl' in seiner Ent-
wicklung zuriickverfolgen kinne, zeige es doch immer einen hiéheren
Entwicklungsstand als das hochstentwickelte Tier. Die Schidel-Bruch-
stiickfunde beweisen nichts fiir die tierische Abstammung, denn diese
Schitdel hiitten ebenso grosse Gehirne umschlossen, wie sie der heu-
tige Mensch besitze und dergleichen Spiisse mehr!

Man ist Naturwissenschafter mit christlicher Weltanschauung. Das

war weiland das Ideal der Dennert, Brass und Kompanie im Kepler-

bund und Jesuitenorden. . A.

Ohne Mittel keine Macht!

Denket an den Pressefonds !

finzahlungen erbeten an die Geschiftsstelle der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Ziirich, Post-
check-Konto VIII 26 074.




	Die freigesinnten Theologen

