
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 27 (1944)

Heft: 7

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


50 DËR FREIDENKER Nr. 7

Anspruchs verteidigt hat, so schreibt der «Bund» vom 26. April
a.c. Pius XII. wirft also schon seine Netze aus um einen Fisching

Petri zu tun!!
Wie es mit diesem Anspruch auf die Statthalterschaft Christi

bestellt ist, lehrt ein Blick in die Geschichte der christlichen
Kirche. Aber auch der rechtliche Anspruch ist durchaus unhaltbar,

beruht er doch auf falscher Auslegung von Bibelstellen,
deren Echtheit selbst sehr fragwürdig sind. Ueber die Zuverlässigkeit

der Schriften des neuen Testamentes schreibt Dr. theol.
E. Zittel in seinem bekannten Buche über «Die Entstehung der
Bibel», dass in den 1500 Jahren vor der Erfindung der
Buchdruckerkunst, diese Schriften von Abschreibern handschriftlich
hergestellt wurden unter oft willkürlichen Ergänzungen,
Abänderungen, Verbesserungen und Verschlechterungen der Texte,
sodass eine grosse Menge von Varianten entstunden. «In diese
Abschriften hat sich aber dann im Verlaufe der Jahrhunderte
eine solche Menge von Abweichungen eingeschlichen, dass wohl
im ganzen Neuen Testament kaum ein Vers gefunden werden

mag, zu welchem nicht sogenannte Lesarten öder Varianten
vorhanden wären. Man schätzt ihre Anzahl im ganzen auf etwa
60 000.:- Das ist das Urteil eines Theologen über diese Sammlung

von Schriften, die ; Bibel genannt. Das ist jene Bibel, auf
deren Echtheit und Göttlichkeit die Gläubigen schwören und mit
der' die raffinierten Uebergescheiten ihre Geschäfte besorgen. «Die

geistreiche Fabel- so meinte Papst Leo X., an die man selber
nicht glaube, die man aber nicht entbehren könne, da sie allzu

einträglich sei.»
Es würde dem Papsttum natürlich passen, wenn es seinen

Geltungsbereich, seine Oberhoheit, über 100—200 Millionen
griechisch-katholische Christen und ein paar hundert Millionen
Protestanten, samt, ihren Sekten, ausdehnen könnte zur
Wiederherstellung seines ramponierten Prestiges durch den Abfall von
Millionen West- rund Zenitrailleuropäern, die seit dem ersten

Weltkrieg in allen Ländern der Kirche den Rücken zugekehrt
haben und jenen, denen der zweite, vermehrte und verbesserte

Weltkrieg nun vollends die Augen geöffnet haben wird. (Ach,
wäre dem so! Die Red.) Das könnte den versiegenden Strom

der Peterspfennige und anderer schöner Einnahmen der Kirche
wieder flüssig machen.

Aber es werden vergebliche Wünsche sein, ein leerer Traum
bleiben. Die Welt geht unaufhaltsam nach «links» weiter und
lässt sich in ihrem Gange nicht mehr aufhalten.

Daran ändert auch die grosse Polenfreundschaft Stalins (die
poln. Regierung in London ausgenommen) und der bestellte
Besuch des polnischen katholischen Geistlichen Orlemanski in

Moskau nichts. Die Interessen Russlands liegen in einer
möglichst reibungslosen Nachbarschallt mit Polen, dessen katholische

Feuilleton

Rationalismus und Irrationalismus.

II-
Vor zweihundert .fahren dachten die Gebildeten ganz anders als

heute. Damals waren sie fest davon überzeugt, dass der grösste Teil
des menschlichen Unglücks einfach auf das Konto der menschlichen
Dummheit zu setzen sei. Also musste diese schlechte Eigenschaft durch
Unterricht, Zeitungen und Bücher bekämpft werden. Wer sich der
Verbesserung des menschlichen Verstandes, der ratio, widmete, nannte
sich mit Stolz einen Rationalisten, einen Aufklärer. So dachte in England

Locke, in Krankreich Voltaire, in Deutschland Lessing- Träger
der Aufklärung war überall das Bürgertum. Es schätzte den Rationalismus,

weil das Rechnen und die kaufmännische Denkungsart zu ihm
gehörten. Naturwissenschaft, Mathematik und Moral sollten dem Glauben

an Hexen und Wunder, dem Kriege und der Sklaverei ein Ende
machen und die Erde in ein Paradies verwandeln. Mochten Junker
und Pfaffen den Wahn nötig haben, um ihre Herrschaft über hörige
Bauern zu behaupten, für den Bürger galt das nicht. Ihm mochte im
Gegenteil daran liegen, auch die Bauern frei und selbständig zu
machen und damit in kaufkräftige Abnehmer der Handelsherren und der
Fabrikanten zu verwandeln-

So dachte man bis zur Französischen Revolution von 1789. I Ii r
Verlauf war aber ganz wider Erwarten sehr blutig. Die Junker und

Geistlichkeit hinwieder ein vitales Interesse an dem Bestand der
katholischen Kirche östlich der Curzon-Linie hat.

Uebrigens ist es nur gut, wenn die Welt, vor aJlem die Stock-

bürgerliche jWelt, langsam erkennt, dass Stalin nicht jener
Menchenfresser ist, als den man ihn gerne hinstellt. Man kann
mit ihm ireden und verhandeln Das hat schon Patpst Pins X 1 1 ge-
merkt. Und wenn sich sogar der Papst dazu verstehen wird,
dem Bolschewisten die Hand zu reichen oder ihn und sein
System zu segnen, so. werden die gleichen «Interessen den
Ausschlag geben, die mitbestimmend waren, als er dem Fascismus
den Segen erteilte, wie Farinacci so hübsch asusgepfaudert hat!

Die Kirche kann vieles tun. Sie behauptet sogar, mit ihrem
Allheilmittel, dem Glauben, Berge versetzen zu können. Das ist
natürlich eine Phrase! aber sie hat nach Goethes Faust bekanntlich

«einen guten Magen, der ailles verträgt; hat ganze -Länder
aufgefressen und doch noch nie übergessen. Die Kirch' allein
kann ungerechtes Gut verdauen.» Aber zur Verschlingung der
griechisch-russischen Kirche, der protestantischen Kirche, uiii
allen ihren Sekten — dazu wird die Kraft nicht mehr reichen.

E.A.

An die Herren Jesuiten in Zürich.
Nr. 8 der von Ihnen herausgegebenen «Apologetischen Blätter»

beschäftigt sich mit meinem «Offenen Brief an H. H. Dr. P.

Raphael Häne: (Freidenker Nr. 4). Ich habe nieinen. Augen
kaum getraut. Mein «Offener Brief war doch wirklich deutlich
und klar genug geschrieben; aber Punkt für Punkt ist er von
Ihnen falsch ausgefegt worden. Dass Sie mein Zeichen «o: als

Null lesen statt als Vokal o Omikron), sei Ihnen ohne
weiteres nachgesehen: Sie Sind da eben das Opfer Ihres Wunschdenkens

geworden. Zum andern aber sei sachlich in aller Schärfe

und Kürze folgendes zurechtgerückt:
1: Mit keinem Wort habe ich die «ewige Leere- plausibel

zu machen gesucht. Steh ich doch auf dem Boden der Realität,
der Wirklichkeit, des Diesseits, des Alls. Eine grössere und
echtere Realitätsfülle Pässt sich gar nicht denken. Wohl aber
sind dieser ungeheuren Realitälsfül'le gegenüber die Inhalte
Ihrer Glaubensvorstethingen 0 (diesmal wirklich Null!, nicht
einmal ein Vokal!) Im «ewigen Leeren stehen Sie, meine Herren,

mit Ihren Glaubenslehren, nicht ich.
2. Mit keinem, aber auch nicht mit einem einzigen Worte

habe ich den «absoluten Zweifel befürwortet Festgestellt habe

ich, dass die Lehrer der katholischen Internate die Zweifel ihrer
Schüler nicht ernst zu nehmen vermögen; ich halle es auch

Pfaffen liessen sich ihre Vorrechte nicht friedlich nehmen, sondern
setzten sich wütend zur Wehr und landen dabei die Unterstützung dos

Auslandes. Das schlimmste aber war, dass die Revolutionäre beim
Denken und Aufklären über die Grenze hinausgingen, die dem
Bürgertum selbstverständlich schien. Marat war der erste, der den Stände-

kampf als eine Vorstufe des Klassenkampfes betrachtete- Er ist daher
von allen bürgerlichen Revolutionshistorikern einfach als ein
blutdürstiger Halunke dargestellt worden, und erst Jean Jaurès hat seine

Elirenrettung vollzogen, die in die Schulbücher freilich noch nicht
eingedrungen ist. Marat setzte den Franzosen auseinander, dass die Bürger

durchaus richtig und vernünftig handelten, wenn sie die Vorrechte
des Adels und der Geistlichkeit zum alten Eisen würfen. Sehr
unvernünftig aber sei es, wenn dieselben Bürger nunmehr neue Vorrechte
für sich schaffen wollten. Nach Marals Meinung war das Vorgehen der
Besitzlosen gegen die Besitzenden genau so natürlich und vernünftig
wie der Kampf des Bürgertums gegen den Adel.

Auf diiese Folgerung war man nicht gefasst. Man hatte sich die
Herrschaft des gebildeten und besitzenden Bürgertums als den Schlusspunkt

der Weltgeschichte vorgestellt, und nun sollte auch das nur
ein Uebergang sein! Man hatte sich die Erneuerung des Staates als das

Ergebnis einer Debatte kluger Köpfe vorgestellt, und nun wurden aus
den Gesprächen erbitterte Kämpfe, bei denen Ströme von Blut flössen!
Ks war also nicht wahr, dass die Aufklärung auf friedlichem Wege
ein Paradies schuf? Sie trieb vielmehr das Bürgertum in einen
Zweifrontenkrieg gegen den Adel und gegen die unterste Schicht. Wenn
der Versuch, alles durch vernünftige Erwägungen zu regeln, solche



Nr. 7 DER FREIDENKER 51

heute noch für eine pädagogisch unerlässliche Forderung, dass der
Lehrer dem Zögling, um ihn verstehen und ihm helfen zu können,

auch in dessen echte Zweifellssituation hinein zu folgen
vermöge; darin aber liegt alles andere als ein Bekenntnis zu einer
radikalen Skepsis, deren philosophische Fruchtlosigkeit mir
eben so klar ist wie Ihnen. Ich kenne die Fülle der Voraussetzungen,

ohne die weder die Theologie noch die Wissenschaft
auskommen; aber beide haben grundverschiedene Voraussetzungen.

Voraussetzungslos kann keine Wissenschaft sein, wohl aber
soll sie ohne theologische Vorurteile und Vorentscheide arbeiten.

Das meinen auch meine Gesinnungsfreunde, wenn sie von
voraussetzungsloser Wissenschaft reden; gewiss sind sie hier
in ihrer Terminologie nicht sorgfältig genug.

;5. Die Naturwissenschaft des 19. Jhs.wäre mein a priori?
Niemals! Das würde Ihnen ja gewiss so passen und würde sich

gut in Ihr apologetisches Schema hineinfügen. Ich kann Ihnen
den Gefallen leider nicht tun. Das haben Sie aus meiner Arbeit
nicht herausgelesen, wohl aber in sie hineingefesen. WTas an der
Naturwissenschaft des 19 Jhs. wahr ist, geht in die allgemein-
wissenschaftliche Entwicklung ein, alles andere fällt ab, und es

fäHlt vieles ab. Nicht Wir sind an das 19. Jh. gebunden, wohl
aber Ihre Apoilogetik. Wir sind über das 19. Jh. längst hinaus,
aber Ihre Apologetik macht uns gerade deswegen oft einen so

(muffig-schimmeligen

Eindruck, weil sie beharrlich immer noch

gegen jene verlassenen und vergessenen Positionen ankämpft
wie weiland Hidalgo Don Quijole gegen die Windmühlen.

4. Wo, meine Herren, suche ich reine und praktische
Vernunft auseinander zu reissen, um so die ganze Wahrheit zu
finden? Auch das haben Sie sich aus Ihrem apologetischen
Verlegenheitsfinger herausgesogen. Geht doch eben unser ganzes
Bestreben dahin, die praktische Vernunft auf der Realität und
deren Erkenntnis aufzubauen und so wirklich ein Ganzes aus
Wahrheit und Leben zu bilden.

Dies einige meiner notwendigen Richtigstellungen.
Meine Herren Jesuiten, die Ihr hinter den «Apologetischen

Blättern: steht — wir freuen uns der Tatsache, dass Sie mit uns
in die Diskussion eintreten. Bei aller unser unerbittlichen
Ablehnung in der Sache selbst wissen wir Ihre Bildung, Ihre
Schulung, Ihren Beitrag zum europäischen Geistesleben sehr
wohl zu würdigen. Darum hoffen wir auch, dass der Faden
unserer gemeinsamen Diskussion nicht sofort abreisse. Aber wollen

auch Sie sich an die alte, bewährte Diskussionsrege] halten,
dass man dem Diskussionspartner nicht mehr oder weniger
unter- und hinterlege, als ihm wirklich zukommt. Gewiss mag
es oft bequem sein, sich vom Partner ein möglichst primitives
Bild zu machen, um seiner besser Herr werden zu können. Aber

Folgen hatte, dann war er falsch. Dann war die Vernunft keine
hilfreiche Göttin, sondern ein gefährliches Ungeheuer. Man musste es
wieder an die Kette legen, wenn das — möglich war. Dieser Stimmung

gab sogar Schiller in der Glocke» Ausdruck:

Weh denen, die dem Ewigblinden
Des Lichtes Hinunelsfackel leihn!
Sie strahlt ihm nicht, sie kann nur zünden
Und äschert Stadt' und Länder ein-

Wie kann man die Binde wieder vor die Augen legen? Es gab
Gebiete, die nie ganz von der Aufklärung erobert worden waren. Vor
allem galt das von der Religion. Gewiss, man hatte die Pfaffen
bekämpft, sich darunter aber immer herrschsüchtige Priester, Beichtväter

der Fürsten. Bischöfe usw. vorgestellt. Lessing hatte neben den
eifernden Patriarchen im Nathan» den frommen Klosterbuder gestellt,
Schiller in den Räubern neben den falschen Pfaffen, der die Bande
lur Auslieferung ihres Hauptmanns zu bewegen sucht, den biederen
Pastor Moser, im «Don Carlos» neben den herzlosen Grossinquisitor
den sanften Prior der Karthäuser. Den friedlichen Landpastor hatten
die deutschen Aufklärer niemals behelligt. Sie waren eben selbst mit
den alten Vorstellungen nicht völlig fertig geworden: sie hatten selbst
religiöse Reste. Daher wollten sie der «wahren Frömmigkeit» ein
bescheidenes Plätzchen gönnen. Viel war es nicht, was sie ihr Hessen;
man kann es etwa auf den Ausdruck fromme Einfalt» bringen. Für
die aufmerksam spähende Reaktion aber wurde das eine sehr achtbare

Sache- Sie hiess in Zukunft: der Stimmungswert der Religion.

jede solche Tatsachenfälschung ist nicht nur ein Verstoss gegen
das uns beide verpflichtende Gebot der Wahrheit, es ist schliesslich

auch ein Selbstbetrug, der sich früher oder später am
Fälscher selbst rächen muss.

-Am guten Willen von unserer Seite aus soll es nicht fehlen;
zu gross ist unser Interesse nicht nur am Verlaufe, sondern auch

am Ertrag der erhofften Diskussion. o.

Das astronomische Weltbild im Wandel
der Zeit.

(Schluss.)

Die Griechen bildeten fast den vollendeten Gegensatz dazu,
ihnen is.t die Spekulation, das Grübeln über das Wie und Warum
der Dinge Bedürfnis, worüber sie die Sammlung von
Beobachtungstatsachen, die einer nützlichen und erfolgreichen Spekulation

stets in hinreichendem Masse zugrunde liegen müssen,
anfangs fast ganz vergessen hatten. So kam es, dass zur Zeit des

Hipparch, des Vaters der wissenschaftlichen griechischen
Astronomie, im 2. Jahrhundert vor Chr., zwar ein üppig wuchernder
Wald von Ansichten über den Bau des Weltalls, aber nur sehr
dürftiges brauchbares Beobachtungsmaterial Eigentum der
griechischen Astronomie war. Es ist sehr zu bedauern, dass den

älteren griechischen Philosophen nicht schon ein solches
systematisch gesammeltes Beobachtungsmaterial wie das babylonische,

zur Verfügung gestanden hat; wahrscheinlich hätten sich
wohl die richtigen Ansichten über die Anordnung des

Sonnensystems, über die Bewegungen der Planeten usw., die wir z. B.

schon bei Aristarch von Samos, im 3. Jahrhundert vor Chr.
finden, viel früher durchgesetzt, wenn sie an der Hand ausgedehnter

und guter Beobachtungsreihen von ihren Urhebern hätten
erläutert werden können, während sie so geistreiche, aber durch
nichts als durch ihre innere Wahrscheinlichkeit zu begründende

Hypothesen bleiben müssten. Erst durch Hipprachs
Verdienst setzte ein vollständiger Umschwung in der griechischen
Astronomie ein. Zunächst verdanken wir ihm das erste grössere
Verzeichnis von Fixsternen nebst ihren damaligen Oertern am
Himmel. Es enthält über 1000 Sterne und gibt uns also ein Bild
des Himmels, wie er über 2000 Jahre vor unserer Zeit gewesen
ist. Ferner ist Hipparch, soviel wir wissen, die erste Entdeckung
der Präzession, des langsamen Fortwanderns der Durchschnitts-

punkte des Aequators mit der Ekliptik auf der letztern,
zuzuschreiben; er fand sie durch Vergleichung seiner Fixsternbeobachtungen

mit den Beobachtungen seiner Vorgänger Aristillus

Die gleiche Rolle spielten Entzückungen, Ahnungen und Träume
in der Kunst. Der Maler, Musiker oder Eüchter fühlt sich herabgesetzt,

wenn alles auf verstanclesmässige Formeln gebracht wird. Friedrich

Nicolai, Lessings Freund, war ein echter Aufklärer und deshalb
stets misstrauisch, wenn eine Sache auf das Geleis der Poesie geschoben

werden sollte. Als die Romantiker Goethes Roman «Wilhelm
Meisters Lehrjahre» überschwenglich priesen und eine neue Epoche mit
ihm beginnen wollten, meinte Nicolai trocken, die Einführung der
Kartoffel in Deutschland sei ein wichtigeres Ereignis als das Erscheinen

dieses Buches. Heute würde man diese Aeusserung materialistisch
und marxistisch nennen- Sie ist durchaus nicht unvernünftig. Der Anbau

einer Nutzpfanze, von der Millionen leben, revolutioniert mehr als
das Erscheinen eines Buches. Von tausend Menschen, die Kartoffeln
assen, las vielleicht einer «Wilhelm Meisters Lehrjahre». Aber je
umstrittener solche Feststellungen sind, desto mehr ärgern sie die
Betroffenen. Die Dichter lachten gereizt, nannten Nicolai einen öden
Banausen und karikierten ihn in Versen und in Prosa. Sein Name
wurde zu einem Schimpfwort.

Nach der Meinung vieler Menschen ist das eigentliche
Kennzeichen der Wissenschaft die Schwerverständlichkeit. Die Aufklärer
legten grossen Wert darauf, vom «gemeinen Manne» verstanden zu
werden; denn ihn wollten sie ja aufklären, für den schrieben sie.
Dadurch wurde die Würde der Akademiker gefährdet. Namentlich
fühlten sich die Philosophen gekränkt. Wo blieb er Vorrang, wenn
der «gesunde Menschenverstand» ausreichte, um über die schwierigsten

Fragen mitzureden? Die Philosophie hatte sich zwar von
der Kirchenlehre innner weiter entfernt, aber dafür eine eigene



52 DER FREIDENKER

und Timocharis. Der Bedeutung einer möglichst genauen Kenntnis

der jeweiligen Sonnenörter in der Ekliptik, d. h. der Längen
der Sonne, gezählt vom Frühlingspunkt, für die Fixsternbeobach-
tungen sich wohl bewusst, suchte er die Sonnenlängen genau zu
bestimmen und entwarf als Erster Sonnentafeln in der Form,
wie sie auch heute noch üblich ist. Auch mit der Bewegung des

Mondes befasste sich Hipparch eingehend und entdeckte eine
der wichtigsten Ungleichheiten desselben, die von der Ekliptizi-
tät der Mondbalm herrührende Mittelpunktsgleichung. Die mittlere

Entfernung und den wahren Durchmesser des Mondes
bestimmte er nahezu richtig. Die von ihm angenommenen Perioden
der Bewegungen der Himmelskörper stimmen genau mit den in
den babylonischen Keilschrifttafeln entzifferten Werten überein,
wie er überhaupt mit der babylonischen Astronomie vertraut
gewesen sein muss. Wir wissen darüber nicht viel Bestimmtes,
da von Hipparch's Schriften fast nichts in die Nachwelt hinüber-
gekommen ist; alles was wir von seinen Leistungen wissen,
haben wir seinem grossen Nachfolger Ptolemäus zu verdanken,
der ijber das Werk von Hipparch in seinem grossen Kompendium

der Astronomie, das nach den Arabern Airnagest genannt
wurde, berichtet. Im Almagest finden sich jedoch auch so
zahlreiche Erwähnungen und Anwendungen babylonischer Beobachtungen,

dass die Abhängigkeit der beiden grossen griechischen
Astronomen von der Vorarbeit der babylonischen Astronomie,
die früher nur auf Grund des Almagest und gelegentlicher
Bemerkungen der alten Schriftsteller vermutet werden konnte,
nunmehr zur Gewissheit geworden ist, wenn man dazu noch die
vollkommene Uebereinstimmung der in neuerer Zeit in den
Keilschriftdokumenten aufgefundenen Werte, welche die
babylonischen Astronomen für die wichtigsten Gesetzmässigkeiten im
Sonnensystem angenommen haben, mit den von Ptolemäus und
Hipparch verwendeten sich vor Augen hält, deren Bestimmung
überdies zum Teil Zeiträume erfordert haben muss, die der so
viel jüngeren griechischen Astronomie auch zur Zeit des Ptolemäus

(2. Jahrhundert nach Chr.) noch nicht zur Verfügung
standen.

Claudius, nach seiner Vaterstadt Ptolemais in Aegypten
Ptolemäus genannt, ist der würdige Epigone und Schüler des

Altmeisters Hipparch, berufen, dem grossen Werke des letzteren
einen vorläufigen Abschluss durch sein 1400 Jahre hindurch
als astronomisches Evangelium betrachtetes Planetensystem zu

geben. Das Planetensystem des Ptolemäus haben wir als den

ersten wissenschaftlich begründeten Versuch anzusehen, die
beobachteten Himmelserscheinungen, vorzugsweise natürlich die

Bewegungen der Planeten und den täglichen Umschwung des

Himmels, zu erklären. Ptolemäus ging dabei von der durch den

Augenschein nahegelegten Annahme aus, dass die Erde der Mit-

Lehre von den übersinnlichen D;ngen. den Dingen hinter der Physik,
die Metaphysik, ausgeb'Idiet. Die Fachausdrücke, deren diese sich
bediente, stammten aus der kirchlichen Philosophie des Mittelalters.
Der Unterschied der ewigen und unveränderlichen Substanz von Gott
war nicht gross für einen Freidenker, so sehr sich auch der
Pastor dagegen verwahren mochte, dass man die Gegenstände
gläubiger Anbetung und Verehrung durch unpersönliche Hegriffe
ersetzte. Man hat mit Recht gesagt, Metaphysik sei nichts anderes als
verdünnte oder verblasste Religion. Die Philosophen waren aber auf
ihre Begriffsgebäude ebenso stolz wie die Künstler auf ihre
Schöpfungen. Auch sie wollten nicht vor dem gesunden Menschenverstände

des gemeinen Mannes kapitulieren. Lieber nahmen sie in
ihre Begriffsgebäude wieder etwas mehr Religion auf.

Aus diesen Gründen konnte die politische Reaktion ausser der
Religion auch die Kunst und die Philosophie in ihren Dienst stellen,
als sie der verhasslen Aufklärung zu Leibe ging. Dieser geistigen
Waffen hat sie sich immer wieder bedient, um für den nackten
Machtkampf so etwas wie eine kulturelle Rechtfertigung zu bieten.
Um 1880 drückten die deutschen Romantiker dem Rationalismus den
Stempel einer gemeinen, oberflächlichen, für keinen gebildeten
Menschen in Betracht kommenden Denkungsart auf. Nun pries man
begeistert fias Mittelalter, das man bisher verabscheut hatte. Man
stellte die Raubnester der Ritter am Rhein wieder her und
vollendete den Kölner Dom. Die jungdeutschen Dichter, vor allem Heinrich

Heine, haben sich über diese mittelalterliche Maskerade lustig
gemacht. Die deutschen Achtundvierziger fühlten sich zum Teil den
bürgerlichen Revolutionären Frankreichs verwandt und nahmen den

ielpunkt des Weltalls sei und dass um sie der ganze Himmel
kreise. Dass er von dieser unrichtigen Voraussetzung ausging,
und hierdurch jeden wesentlichen Fortschritt der Astronomie auf
l'A Jahrtausende gehindert hat, darf man ihm nicht zum
Vorwurf machen, da er deutlich genug seine Planetenlheorie als

eine Hypothese, als einen Versuch zur Erklärung der beobachteten

Erscheinungen des Himmels, hatte aufgefasst wissen wollen.
Eine Hypothese ist aber dazu da, um an den Beobachtungstat-
sachen geprüft zu werden; sie wird zur umsogrösseren
Wahrscheinlichkeit, je mehr beobachtete Tatsachen mit ihr in
Einklang zu bringen sind, und zur Wahrheit, wenn nichts gefunden
werden kann, was mit ihr in Widerspruch steht. Statt aber in

diesem Sinne zu verfahren, hat die Nachwelt bis auf Copernicus

seine Hypothese als eine unumstössliche Wahrheit betrachtet,
als etwas, was nicht erst bewiesen werden muss. Im übrigen hal

Ptolemäus ganz im Sinne Hipparchs weitergearbeitet. Den grössten

Dienst hat er aber der astronomischen Wissenschaft, besonders

ihrer Geschichtsschreibung, durch die Abfassung seines

astronomischen Lehrbuches oder Kompendiums, des schon

erwähnten Almagest, erwiesen.

Die Erklärungen der verwickelten Bewegungen der Planeten,

wie sie von der Erde aus erscheinen, war das schwierige
Problem, das der alten Astronomie gestellt war; es galt, die

Lösung desselben mit möglichst einfachen Mitteln zu finden.
Dass es vor allem darauf ankam, die der Wirklichkeit entsprechende

Anordnung der Planeten im Weltraum, also z. B. ihre

Reihenfolge nach ihrer Entfernung von der Erde zu ermitteln,
das haben die alten Astronomen auch erkannt, aber indem sie

zu sehr am Augenschein und an der vorgefassten Meinung
festhielten, müssten sie mit allen ihren Versuchen fehlschlagen.

Sie setzten, wie schon erwähnt, die Erde in den Mittelpunkt
des Weltraumes, wo sie unbeweglich ruhen sollte, da ihr, als

dem vermeintlich wichtigsten Körper des Weltalls, diese absolute

Ruhe zukomme. Um sie herum sollten sich alle übrigen
Himmelskörper bewegen. Mit dieser Voraussetzung verbanden
sie eine zweite, dass alle Bewegungen in Kreisen vor sich gehen

müssten, weil der Kreis die vollkommenste aller krummen
Linien und daher allein für die Natur angemessen sei.

Von diesen beiden Prinzipien, der ruhenden Erde und den

kreisförmigen Bewegungen um dieselbe, ging der alexandrinische
Astronom Ptolemäus, der erste, soviel wir wissen, der sich an

das Problem der Erklärung der Himmelserscheinungen gewagt

hat, bei der Aufstellung seines Planetensystems aus, das er in

dem berühmten astronomischen Kompendium, griechischen «inegale

syntaxis» grosses Kompendium, kennen, niedergelegt hat.

In diesem System steht die kugelförmige Erde im Mittelpunkt
von 11 Kreisen oder Sphären still, die Planeten bewegen sich

Kampf gegen den mittelalterlichen Geist wieder auf. In der AeTa

Bismarks und Wilhelms II. kehrte man uni so entschiedener zur
Verehrung des historisch Gewordenen, Gewesenen und Vermoderten
zurück. Die Weimarer Verfassung fiel 1919 ungefähr nacli dem

Sinne der Achtundvierziger aus und ging in einigen Artikeln sozialen

Inhalts segar darüber hinaus. Die Gegner stellten ihr sofort
wieder eine Romantik gegenüber, die immer äusserlicher und
kitschiger wurde.

Heute sagt man für Rationalismus lieber Marxismus, für
Romantik dagegen Irrationalismus. Da schon seil über hundert Jahren
zahllose Geistliche, Monarchen, Künstler und Philosophen auf dem

Rationalismus herumgeschimpft haben, wagen auch die Mitlelgrup-
pen nicht mehr, ihn zu vertreten, weil das von den Kleinbürgern
einfach nicht mehr verstanden wird.

So sieht heute der bürgerliche Liberalismus aus! Er verneint
den Rationalismus und bejaht Nationalismus und Glauben, also
gerade das, was die wirklichen Liberalen, die alten Aufklärer des
achtzehnten Jahrhunderts, «Junker und Pfaffen» nannten. Den Kampf
gegen diese Mächte führt heule nur noch der offenbar vom
Teufel selbst in die Welt gebrachte Marxismus. Wer am

lautesten auf diesen schimpft, hat die beste Aussicht, das

Bürgertum zu führen. Diese finden es nach wie vor
äusserst bequem, die Ausdrücke «Rationalist, Aufklärer, Marxist,
Materialist» als gleichbedeutende Schimpfworte fcu gebipuchjpn. Im
übrigen wissen diese Leute von Karl Marx gerade so viel wie von
der grossen Kulturbewegung der Aufklärung, nämlich nichts.

R. R.


	Feuilleton

