
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 27 (1944)

Heft: 6

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


42 DER FREIDENKER Nr. 6

Mit Ehre ist früher schon viel jongliert worden; die
Begriffsverzerrung setzte aber erst eigentlich ein, als die sogenannte
nationale Ehre erfunden wurde. Nationale Ehre ist es, wenn das
private Ehrgefühl zu schweigen hat.. Mein privates Ehrgefühl
erlaubt mir nicht, einen Mitmenschen zu berauben. Aber mit
meinem kollektiven Ehrgefühl finde ich es durchaus vereinbar,
an einem Krieg teilzunehmen, der die Gemeinschaft meiner
Mitmenschen berauben soll. Denn alle Kriege sind Raubkriege.

Von der Ehre reden in der Regel diejenigen am meisten,
denen sie fehlt. Ehre ist ein so subtiler Begriff, dass sie das
Beredetwerden gar nicht erträgt. Man hängt sie nicht ins
Schaufenster. Man hat sie in sich, aber man prunkt nicht nacli aussen

''-damit. Es gibt auch keine Steigerung des Ehrbegriffes; er ist
„-»absolut; die Ehre eines kleinen Bauernknechtes ist genau
dieselbe wie die eines grossen Generals, mit dem Unterschied, als

jener nicht davon spricht. Er setzt sie als selbstverständlich
C

voraus. In seiner Ehre fühlt er sich verletzt, wenn sejne
Menschenwürde angetastet wird. Ehre ist, wenn man vor sich selbst
bestehen kann. Ehre kann uns nicht genommen werden; wir
können sie bestenfalls verlieren. Und zwar nur durch eigene
Schuld.

Für die Ehre darf ein anständiger Mensch auch sein Leben
einsetzen. Das wissen insbesondere die verantwortlichen
Staatsmänner. Und sie wissen, dass sie keinen Hund hinter dem
Ofen hervorlocken würden mit der Theorie, die Nation brauche
neue Absatzmärkte und demzufolge die Beherrschung der
Rohstoffgebiete, die Generäle brauchen Bewegung und die Börsenkurse

der Rüstungsaktien müssten steigen, oder ganz einfach,
der Herr Soundso möchte sich mit etwas Kriegsruhm unsterblich
machen, folglich habe der Bürger die Pflicht, sich totschlagen zu
lassen. Nein, das alles sagen sie nicht, weül der Mensch stutzig
wird, wenn man ihm die Wahrheit sagt, aber dafür packen sie
ihn bei der nationalen Ehre und siehe da, jede Kulturschande
ist gut genug, um diese sogenannte Ehre zu rechtfertigen. Man
hat also auch die Ehre zu ihrem Gegenteil gemacht und wird
es den trauernden Hinterbliebenen eines heroischen Zeitalters
überlassen müssen, zum wirklichen Ehrbegriff zurückzukehren.

Aehnlich verhält es sich mit dem Heldentum, das ja auch zur
Ehre in naher Beziehung steht. Ein Held ist nach unsern
Begriffen, wer unter eigener Aufopferung eine menschlich wertvolle

Tat begeht. Helden sind die stillen Dulder und Kämpfer.
Wahres Heldentum scheut vor bengalischer Beleuchtung zurück.

Nun ist ja eigentlich gerade dieser Begriff schon seit
Jahrtausenden verbogen. Als Held in der überlieferten Form galt
dem Gedankenlosen, wer die meisten Skalpe am Gürtel trug.
Je mehr Menschen einer totgeschlagen hatte, desto höher stand
nachher sein Denkmal. Und doch, so sehr wir auch diese Hel-

Peuilleton

Rationalismus und Irrationalismus.

I.
Der grösste Triumph des menschlichen Verstandes ist zweifellos

die Entwicklung der Technik- Nur vollzieht sie sich mit einer so
rasenden Geschwindigkeit, dass dabei auch viel menschliches Glück unter

die Räder kommt und zermalmt wird. Heute hört man nicht selten
die Meinung, dass wir die Technik gar nicht hätten, sondern sie hätte
uns. Sicher erregt das Wort «Rationalisierung», das eigentlich «Regelung

durch den Verstand» bedeutet, also eine sehr begrüssenswerte
Sache bezeichnet, bei denen nur Grauen, die von ihren Arbeitsplätzen
verdrängt und durch Maschinen ersetzt werden. Das hemmungslose
Anschwellen der Arbeitslosigkeit zeigt allzu deutlich, dass hier gewaltige

Fehler gemacht worden sind- Daher reden die Zeitungen jetzt
gern von einer «Fehlrationalisierung» und deuten damit an, dass man
nicht rational, nicht vernunftgemäss dabei vorgegangen ist. Man hat
den Verstand (lateinisch ratio) nicht nach seinen eigenen Gesetzen
arbeiten lassen, sondern ihn in den Dienst eines blinden Triebes, nämlich

der Sucht nach raschem Gewinn, gestellt. So möchte man schliesslich

mit Goethes Mephistopheles sagen: «Vernunft wird Unsinn, Wohltat

Plage!»
Solche Stimmungen sind heute ausserordentlich verbreitet. In

weiten Kreisen hat sich eine starte Abneigung gegen Zahlen und
unentrinnbare Rechnungen eingenistet- Man hat einfach genug davon.

dentumelei ablehnen müssen, der überlieferte Heldenbegriff
hatte eine gewisse .Grösse;/ Meuchelmörder wurden nie zu Helden

gestempelt, mit Ausnahme vielleicht dieses oder jenes
Nationalhelden, der seinen Pfeil aus dem Hinterhalt auf den Gegner
abschoss. Man setzte immerhin voraus, dass sich ein Held durch
Mut und Kühnheit auszeichne und vor allem, dass er einem
ebenbürtigen Gegner gegenübergestanden und ihn nach mehr
oder weniger sportlichen Anstandsregeln umgebracht hätte.

Das gilt heute nicht mehr. Ein Held ist, wer Bomben auf die
Zivilbevölkerung hinunterschmeisst. Und wer am meisten
Unschuldige auf dem Gewissen hat, kriegt einen Logenplatz in
Walhall. Es wane zum Lachen, wenn man darob nicht heulen
müsste.

Dabei gibt es auch hier gewisse Abstufungen. Denn
selbstverständlich gilt als Held nur der eigene Flieger, der die
Zivilbevölkerung des Gegners bombardiert. Beim feindlichen Flieger
hört das Heldentum schon auf; der wird ganz schlicht als
Mordbrenner bezeichnet. Was übrigens richtig ist, aber natürlich auch
auf die eigenen Helden zutrifft.

Es wären noch viele Beispiele anzuführen, aber es genügt
an den erwähnten. Und nun müssen wir uns fragen: wie kommt
es, dass die Menschheit, oder sagen wir die gedankenlose
Menschheit, bestimmte Begriffe in ihr genaues Gegenteil
umdenken kann. Das heisst, umdenken ist hier natürlich zuviel
gesagt. Also einfach blindlings Steine für Brot hinnehmen kann.

Da fällt uns vorerst eines auf. Es veranlasst uns ja gar
niemand, schwarz für weiss zu sagen, oder breit statt lang, oder
Brot statt Stein. Nein das wäre zu primitiv gehandelt. Denn
dann sähe auch der Dümmste ein, dass die Begriffsverwirrung
gewollt ist, dass sie irgendwelchen bestimmten Zwecken dienen
soll, die nicht ohne weiteres erkennbar sind, und die breite
Masse würde misstrauisch. Also kommt das auch nicht in Frage.
Es wäre auch ganz sinnlos, denn es würde damit nichts erreicht.

Nein, man verdreht diejenigen Begriffe, bei denen sich etwas
erreichen ilässt und deren Verdrehung offenbar niemand merkt.
Man verdreht die grossen Werte, die grossen Tugenden, das,
womit die Menschheit vorwärts zu bringen oder mindestens zu
lenken ist, und man verdreht sie deshalb, damit diese Menschheit

in der Richtung gelenkt werden könne, in der man sie gerne
hat. «Man», das sind die unsichtbaren Kulissenschieber der

Weltgeschichte.
Es wäre sehr unklug, Brot zu sagen für Stein, aber es

scheint offenbar sehr klug, Ehre zu sagen für Schande, weil
einem damit, aufs geistige Gebiet bezogen, die Menschheit
willen- und kritiklos Steine statt Brot aus der Hand frisst.

Dazu müssen wir uns einen letzten Begriff vergegenwär-

Man schliesst mutlos die Augen. Auch dafür haben wir ein Fremdwort
aus dem Griechischen: Mystik. Es bedeutet das Zudrücken der Augen,
um nichts von dieser schlechten Welt zu sehen, sondern sich ganz der

Schwärmerei, dem Traum, der Verzückung hinzugeben.
Irrationalismus ist nur ein anderer Ausdruck für dasselbe

Verfahren. Das Wort bezeichnet den bewussten Verzicht auf die ratio, auf

den Verstand. Man verachtet ihn und flüchtet ins Instinktive. In
trostlosen Zeiten ist das begreiflich, doch war diese Stimmung schon vor
dem Kriege in kleinen Kreisen verbreitet, die nicht aus wirtschaftlicher

Not, sondern aus einer Art von Uebellaunigkeit, Liebe zum
Sonderbaren, Abneigung gegen die Naturwissenschaften und anderen
persönlichen Gründen den Verstand heruntersetzten. In Frankreich
verkündeten Guyau und Bergson, in Deutschland Friedrich Nietzsche die

«Lebensphilosophie». Diese erklärt, der Verstand sei nur eines von

den Mitteln zur Erhaltung und zur Steigerung des Lebens, aber nicht
einmal das wichtigste. Wenn nachgewiesen werde, dass eine
Weltanschauung mit Irrtümern und Phantasien durchsetzt sei, dann sei damit
noch nichts über ihre Brauchbarkeit entschieden- Gut sei, was das

Leben fördere, möge es nun Wahrheit, Täuschung oder Lüge sein. Im

Grunde genommen handelt es sich hier nur um eine Erneuerung des

allen Satzes: «Behalte deinen Glauben, wenn er dich glücklich macht!>
Es liegt im Wesen des Freidenkers, class er für diesen Satz nicht

zu haben ist. Ihn beherrscht der Trieb, jeden Wahn zu zerstören, alles

so klar und deutlich wie möglich zu sehen und nirgends zu fragen, ob

die Wahrheit wehtut. Wer über solche Erwägungen nicht hinwegkommt,

gehört eben nicht zu uns und kann nicht in unseren Reihen

mitkämpfen- Deshalb sind wir erstaunt, wenn uns Leute begegnen, die



Nr. 6 DER FREIDENKER 43

tigen: das Recht. Um irgend ein Beispiel heranzuziehen: die
Katze frisst die Maus. Von uns aus gesehen, ist das ganz in
Ordnung, weil die Maus als ein schädliches Tier gilt. Wir finden
also, die Katze habe recht. Vom Standpunkt der Maus aus
gesehen aber hat sie sicherlich unrecht. Frage: wer will
entscheiden, welches der richtige Standpunkt sei?

Auch das Wildschwein gilt schliesslich als schädliches Tier.
Es gibt aber kein anderes Tier, das Wildschweine frisst —
ausgenommen der Mensch natürlich — und so müssten wir, um
beim Beispiel von Katze und Maus zu bleiben, ganz folgerichtig
denken, das Wildschwein hätte recht.

Gegen wen recht? Gegen den nicht vorhandenen ebenbürtigen

Gegner im Tierreich. Gewiss, das gegenseitige Sichauffressen

im Tierreich ist eine Naturnotwendigkeit. Der Mensch
beurteilt es bloss von seinem persönlichen Nützlichkeitsstandpunkt

aus. Recht ist, was ihm nützt. Es gibt gar kein absolutes
Recht.

Weil nun aber in der Natur der Stärkere den Schwächeren
auffrisst und schliesslich jeder dieser Schwächeren dem Menschen

in irgend einer Weise Schaden zufügen kann, so empfinden

wir sein Vertilgtwerden als gerechtfertigt. Es wäre nun
denkbar, dass die Miaus die Katze auffrässe. Auch Katzen sind
nieht restlos nützliche Tiere. Um nun zum Kern der Sache zu
kommen: wie würde sich der Mensch in diesem Falle
einstellen?

Seien wir ganz ehrlich: er würde sagen: die Maus hat
unrecht. — Warum hat sie unrecht?

Weil sie schwächer ist.
Weil wir uns nicht vorstellen können, dass die Maus die

Katze frisst. Und was ausserhalb unserer Vorstellungswelt liegt,
daran rühren wir nicht.

Stellen wir uns vor: der Vater bat mit dem kleinen Sohn

Meinungsverschiedenheiten, wobei der Jüngling durchaus im
Recht sein kann. Nun aber prügelt der Kleine den Vater durch.
Das ist uns unfassbar. Warum? Weil der Vater der Stärkere ist.
Wir sind auch, ohne den Fall überhaupt genauer untersuchen
zu wollen, zum vorneherein bereit, dem Vater recht zu geben.
Weil er eben erfahrungsgemäss recht hat. Aber nur erfahrungs-
gemäss. Es kann Ausnahmen geben.

Aber der Vater ist der Stärkere. Und daraus ergibt sich un-
eingestandenermassen unsere zum vorneherein den Vater
begünstigende Einstellung. Dasselbe gilt im Verhältnis von Meister
zu Lehrling undsoweiter, kurz, überall da wo stark und schwach
sich gegenüberstehen.

Mit andern Worten: wir sagen Recht und wir denken Macht.
Unbewusst vielleicht, aber wir tun es. Unter dem «wir» verstehe
ich die grosse Masse.

mit allem Rüstzeug der Bildung ausgestattet sind, ihren Verstand aufs
feinst ausgeschliffen haben und trotzdem jede Möglichkeit begrüssen,
die Unbrauchbarkeit dieses Verstandes nachzuweisen. Dieser Fall ist
heute häufiger denn je. Philosophen, Historiker, Aerzte, Mathematiker,

Chemiker flechten in ihre wissenschaftlichen Vorträge mit
Vorliebe erbauliche Betrachtungen ein, die sie lieber den Pfarrern
überlassen sollten. Die Zuhörerschaft aber lacht sie nicht aus, sondern
atmet befreit auf, wenn endlich der ersehnte Satz kommt: «Hier versagt

jede verstandesmässige Betrachtung » Wozu noch Volksschulen,
Berufsschulen, Volkshochschulen, Gymnasien, Oberrealschulen,
Universitäten, Zeitschriften und Bücher, wenn das der Weishoit letzter
Schluss ist? »

Als Hans Driesch junge Keime zerteilte und beobachten konnte,
dass sich ganze Larven daraus entwickelten, war er überglücklicch. Nun
konnte er mit beruhigtem Gewissen das tun, wonach er sich längst
gesehnt hatte. Er erneuerte die Lehre des griechischen Philosophen
Aristoteles von der «Entelechie», von der einem Zwecke zustrebenden
Kraft, und fand überall «ein persönliches Ganzheitswerden». Wonach
Driesch sich eigentlich sehnt, verrät seine Behauptung, dass ein
einziger sicherer Fall der Wiederkehr eines Gestorbenen mehr für die
irdische Menschheit bedeuten würde als die gesamtè Kultur
einschliesslich der Philosophie- Ein Mann, der diese Sehnsucht ebenfalls
kannte und zu benutzen wusste, von dem man aber nicht genau weiss,
ob er sie wirklich selbst gefühlt hat, war der noch vor wenigen Jahren
von seinen Anhängern wie ein Gott verehrte Rudolf Steiner (1861—
1925). Dieser moderne Faust arbeitete zum Entzücken gläubiger
Damen mit Geisterbeschwörungen, Kerzen, blauen Flammen, farbigen

Nun aber ist es nicht der kleine Mann, der die geltenden
Begriffe prägt, sondern die grosse Masse. Aber auch das ist
nicht exakt. Denn die grosse Masse bestellt aus einer Anzahl
Nullen, die erst dann zur Geltung kommen, wenn eine Zahl vor
ihnen steht. Dann allerdings ergeben sie ein eindrucksvolles
Bild. Und das weiss die Zahl, die vorne dran steht, und darum
versucht sie mit allen Mitteln, recht viele Nullen hinter sich zu
bringen. Darin kennen sich die Politiker und die Kirchenfürsten

aus.
Diese einzelne Zahl ganz vorne prägt die Begriffe. Und sie

prägt sie so, dass ihr daraus ein Vorteil entsteht. Und weil die
Nullen ohne vornedran stehende Zahl tatsächlich hilflos sind
und ihre einzige Aufgabe darin besteht, dieser Zahl den nötigen
Nachdruck zu verschaffen, übernehmen sie eben das Gedankengut

der herrschenden Schicht und sind glücklich, jemanden zu
haben, der für sie denkt.

Begriffe sind also von Machtverhältnissen beeinflusst.

Wenn wir schiefgewordene Begriffe ändern ^wollen, müssen
wir schiefgewordene Machtverhältnisse ändern. Wenn wir aber
Machtverhältnisse ändern wollen, dürfen wir keine Nullen sein.

Nun kann der Mensch izwar zu einer Null gemacht werden,
nicht aber zu einer Persönlichkeit. Persönlichkeiten werden
nicht geprägt; sie müssen sich im einzelnen Menschen
entwickeln. Je leichter es dem Menschen gemacht wird, eine Null
zu sein, desto schwerer, aber auch desto dankbarer ist es für
ihn, sich zur Persönlichkeit durchzuringen.

Nullen sind nicht verantwortlich; höchsten mitverantwortlich,
und das auch nur, soweit sie hinter der bewussten Zahl stehen.

Setzen wir nun an die Stelle dieseir Zahl eine Idee. In der
Regel stehen ja hinter einer Idee wenig Nullen, aber .es kommt

ja immer vor, dass Leute sich einem Begriff verschreiben, den

sie nicht kennen. Nun kommt diese Idee durch irgend einen
Betriebsunfall ausser Kurs, oder sie wird durch eine andere

ersetzt, oder sie wird in ihr Gegenteil verwandelt; was geschieht
dann mit den Nullen?

Da können wir eigentlich festtellen, dass nichts geschieht.
Es ist den Nullen im grossen und ganzen gleich, hinter welcher

Zahl sie stehen. Hauptsache ist, es steht etwas vornedran. Wenn

es. heute ein Stein ist, sagen die Nullen Stein, und wenn es ein

Brot ist, sagen die Nullen Brot. Sie sagen aber auch Brot für
Stein, wenn es dem Stein so gefällt. Und dem sagt man Begriffsbildung.

Ein Begriff ist, was man darunter versteht. Begriffe werden

aber so gemacht, wie man sie verstehen soll, und daraus
entstehen die Missverständnisse.

Mänteln, Särgen und Totenköpfen. Er berichtete Märchen von der Astralebene,

auf der die Geister zu den Sterblichen herabschwebten, und
wollte die Wirtschaft durch Dreigliederung des sozialen Organismus
erneuern. Heute redet man nicht mehr von Rudolf Steiner- Seine
Anbeter und Anbterinnen haben sich zu Adolf Hitler und Alfred Rosenberg

bekehrt und lassen sieh das neue Zaubermärehen von den
geheimnisvollen Kräften des germanischen Blutes erzählen.

Kennzeichnend für die Art, wie man den Irrationalismus
wissenschaftlich unterbauen will, ist das Bemühen, zunächst irgend etwas
zu entdecken, das den Gesetzen der Naturwissenschaft entspricht. Dann
gruppiert man um diesen Mittelpunkt alles, was man gern vor Marx
und Darwin retten möchte: Kunst, Heldenverehrung, Religion usw.
Bisweilen heben sich die Begründungen gegenseitig auf- Ernst
Troeltsch versteift sich darauf, dass die Geschichte nichts mit der
Naturwissenschaft zu tun haben kann, weil die historischen Vorgänge
«einmalig» sind. Bismark und Bebel sind nur einmal dagewesen.
Genau das Gegenteil behauptet der Mystiker Spengler. Er geht von der
Aehnlichkeit unseres Zeitalters mit dem Spätrömertum aus und
findet, dass alles schon einmal dagewesen ist, dass sich alles wiederholt.'
So kommt Spengler zu seiner Lehre von den «Kulturseelen». Jede hat
ein Jahrtausend zu leben. Unsere Zeit ist beinahe schon abgelaufen,
wir leben mitten im «Untergang des Abendlandes». Im Grunde ist es

ganz gleichgültig, ob man mit einem Vergleich zwischen dem
römischen Zirkus und dem Kino anfängt wie Spengler oder mit geistigen
Fernwirkungen wie Steiner oder mit zerschnittenen Keimen wie
Driesch oder mit blondköpfigen Eroberern wie Rosenberg. Wenn man



DER FREIDENKER Nr. 644
'

Das Christentum zum Beispiel, ist eine bestimmte Grösse,
wovon der Freidenker sich einen ganz andern Begriff macht als
der Gläubige. Und dieser sieht das Freidenkertum wieder aus
einem andern Gesichtswinkel als der Ungläubige. Daraus
folgert: es gibt keine allgemeingültigen Begriffe. Begriffe sind das,
was man aus ihnen macht.

Und da liegt es nun an uns, das Freidenkertum zu einem
Begriff zu machen, der nicht missverstanden werden kann.. Das
Christentum hat bekanntlich verschiedene Färbungen, je nach
dem konfessionellen Standpunkt, den man ihm gegenüber
einnimmt. Und diese Färbungen wiederum haben ihre besonderen
Schattierungen. Gewiss nicht zum Vorteil der Idee. Wie im
übrigen jeder Gesetzesparagraph kann die Bibel so oder so
ausgelegt werden. Zum Nutzen der Schriftgelehrten.

Aus alldem können wir etwas lernen. Nämlich, dass es
unsere Pflicht ist, den Begriff Freidenker eindeutig zu gestalten.
Wir wollen keine Gesetzestafel mit verschwommenen oder
auswechselbaren Paragraphen. Wer sich nur halb zu ihr bekennen
kann, möge draussen bleiben. Verwässerte Begriffe taugen nichts.
Man muss sie erfassen rund reinhalten.

Wer sie aber erfasst hat, der stehe zu ihnen. Auch wenn es

zuweilen etwas Standhaftigkeit erfordert. Nur das macht Ein-
druckj. Und es verschafft einem festen Boden unter den Füssen.
Auf festem Boden aber muss stehen, wer eine Idee hochhalten
will ; so darf er die Dinge beim Namen nennen und braucht sich

durch den Tanz der Begriffe nicht verwirren zu lassen. Wenn er
durchhält, so arbeitet er mit an der kommenden Klärung der
Geister und aJs Vorkämpfer einer Zeit, da immer mehr
Menschen es ablehnen werden, Steine statt Brot vorgesetzt zu erhalten.

Jakob Stebler.

Die Freidenker und katholische Schulen.
Unter diesem Titel befassen sich die «Apologetischen Blätter»

(Nr. 8, vom 29. April 1944) mit uns:

«Am 15. März d. J. veranstalteten die Freidenker wieder
einmal eine öffentliche Versammlung (in Zürich. Die Red.). Dr.
H. Gschwind aus Basel sprach über das Thema «Katholizismus
und Erziehung». Nach der vorangehenden Zeitungspolemik, die
unsere Leser wohl aus der «Christlichen Kultur» oder aus dem
«Katholischen Gedanken» oder aus der «Schweizerischen
Kirchenzeitung» Nr. 10, kennen, erwartete man eine Weiterführung
der Angriffe auf unsere katholischen Internate, auf die Dr. P.

Raphael Häne, Rektor der Stiftsschule Einsiedeln und Prof. A.

das Unerklärliche, die neue Dunkelheit, erst hat, kann man getrost
drauf los phantasieren. Jahrhundertelang hat die Wissenschaft es für
ihre Aufgabe gehalten, die Zahl der unerklärlichen Vorgänge zu
vermindern. Heute ruft der Forscher gerade dann sein «Heureka» ilch
habs!), wenn er etwas ganz Unergründliches entdeckt hat. Am Rande
dieser Tiefe stimmt er einen Hymnus an auf alles das, was man nicht
weiss und niemals wissen wird. Goethe hat sich über diese Art von
Idealismus im zweiten Teile des «Faust» einfach lustig gemacht:

Diese Unvergleichlichen
Wollen immer weiter,
Sehnsuchtsvolle Hungerleider
Nach dem Unerreichlichen

Ein philosophischer Plauderer wie Richard Müller-Freienfels ist
eigentlich ein sehr vernünftiger Mann und gehört ins Gefolge der
Aufklärer- Auch er passt sich aber der Modeströmung des Irrationalismus
wenigstens in der Ausdrucksweise an und gibt seinen Büchern ganz
sonderbare Titel: «Geheimnis der Seele», «Metaphysik des Irrationalen»

usw. Mit angenehmer Enttäuschung stellt man bei der Leklüre
fest, dass dieser gewandte Schriftsteller als irrational alles bezeichnet,
was nicht zum Denkapparat, zur ratio, gehört, also gerade die Aussen-
welt, das Gesehene, Gefühlte, Gehörte, usw. Aber schliesslich ist dieses

Koketieren mit der Ausdrucksweise der Verstandesfeinde auch
nichts Erfreuliches. Die begriffliche Klarheit ist keine Sache, die man
unter falschem Namen einschmuggelt.

Forlsetzung folgt.

Schenker geantwortet hatten. Man war überrascht, mit keinem
Wort einen Bezug auf diese Polemik zü hören. Dr. Gschwind
exponierte vielmehr der gut 100 Köpfe zählenden Versammlung
unsere katholischen Grundsätze über Erziehungsgrecht,
Erziehungsträger und Erziehungsmittel. Alles anhand der Erziehungsenzyklika

Pius XI. «Divini illius magistrb, sowie des Codex
Juris Canonici und des Katechismus der Diözese Basel. Diese

Darstellung war durchaus einwandfrei und hochanständig. Der
Redner anerkannte die innere Logik und den Zusammenhang
unserer katholischen Erziehungsgrundsätze mit unserem
katholischen Menschenbilde. Alles sei «kerzengerade». Die Kritik
begann darum nicht mit haltlosen Vorwürfen gegen die katholische
Schulpraxis oder gar mit Schatten über den katholischen
Internaten. Sie entzog einfach diesem ganzen «imponierenden
Gebäude» das Fundament: den Glauben an Gott, an Christus .und

die Kirche. Kamt wurde wieder einmal als der Zertrümmerer
der Gottesbeweise gefeiert, Nietzsche und N. Hartmann als

Kronzeugen aufgerufen, die moderne Naturwissenschaft als
unvereinbar mit der aristotelisch-scholastischen Philosophie hingestellt.

Das alles wurde leidenschaftslos, mit vornehmem Gestus

als selbstverständlich für den heutigen Menschen aufgezeigt.
Erst die Diskussion peitschte diese schön geglätteten Wellen zum

Sturm: Da konnte man hören, dass die Kirche ein «phänomenaler

Opium-Grosshandelskonzern» sei. Da wurden die Schlagworte

vom «politischen Katholizismus», wie sie sonst nur im

Hitler-Deutschland gebräuchlich sind, als Querschläger benutzt.

Unsere katholischen Bundesräte als Exponenten dieser dem

Fortschritt und der .Kulturentwicklung feindlichen Geisteshaltung

genannt, und schliesslich der Gottesglaube verglichen mit
dem Wahn der Geisteskranken.

Zwei Fragen blieb der Referent jede genügende Antwort

schuldig: als man ihn nach dem Sinn des Lebens fragte und er,
freilich etwas zögernd, das Goethe-Wort zitierte: «Wer Wissenschaft

und Kunst besitzt, der hat auch Religion». Ob er die

Unzulänglichkeit solcher Slogans spürte, angesichts der Millionen

jugendlicher Menschen, die auf Schlachtfeldern ihr jugendliches

Leben opferten, ohne von Kunst und Wissenschaft je

einen Schimmer erlebt zu haben? Und die andere Frage:
Widerspricht sich das Freidenkertum nicht selbst, wenn es immer

gegen die «Ausschliesslichkeit und Intoleranz» der Kirche sich

ereifert, selber aber in jeder Nummer seines Organs «Der
Freidenker» zum Kampf auffordert: «Es genügt nicht, Freidenker zu

sein, seinen Beitrag zu leisten, denn Freidenkertum verpflichtet

zum Bekenntnis, zum Kampf gegen die christliche Reaktion.?

(Märznummer 1944, S. 22.)

* * *

Vermischtes.

Katholischer Aberglaube.

Im Dom von Neapel wird ein Gütterli mit dem trockenen Blute des

vor 1600 Jahren als Märtyrer gestorbenen heiligen Januarius
aufbewahrt. Alle Jahre finden um den Januariustag herum 8tägige kirchliche

Feiern statt. Das noch im finstersten Aberglauben lebende Volk
in Neapel wartet dann unter Flehen und Beten, dass das Blut im
Gütterli flüssig werde, was dann als gutes Zeichen für die Zukunft Neapels

gedeutet wird. Nun soll aber zum ersten Mal seit 60 Jahren das «Wunder»

ausgeblieben sein, was die leichtgläubigen Neapolitaner
erschreckt haben soll- Das ist bei der systematischen Verdummung des

Volkes durch die Priester, die mit diesem Blutwunder-Hokuspokus bisher

das Volk betrogen, nicht zum Verwundern. Der' Vertreter des
Kardinals Esclesi Monsignore Simone habe sich beeilt, den erschreckten
Neapolitanern den Teufel an die Wand zu malen, indem er erklärte,
dass sich das «Blutwunder» erstmals seit 1884 nicht vollzogen habe. Die

Stadt Neapel müsse deshalb auf eine schwere Heimsuchung gefasst
sein. Im Jahre 1884 sei auf das Ausbleiben des «Wunders» eine
Choleraepidemie gefolgt, die schwere Opfer gefordert habe. Wir meinen,
schreibt A. G- in der Berner Tagwacht, das unglückliche Neapel sei

durch den Krieg schon vor dem Blutwunder so schwer heiinggesucht
worden, dass es keine neuen «Wunder» brauche, um eine Cholera zu

prophezeien. Es wäre ein Wunder, wenn sie nach all den Zerstörungen,

dem Mangel an Hygiene, Wasser etc. ausbleiben würde. E. A.


	Feuilleton

