
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 26 (1943)

Heft: 5

Artikel: [s.n.]

Autor: Schopenhauer, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409355

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZÜRICH, 1. Mal 1943. Np. 5 - 26. Jahrgang

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G El STI G EN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. jeden Monats

Redaktion:

Transitfach 541 Bern i
Was die Leute gemeiniglich das Schicksal nennen,
sind meistens nur ihre eignen dummen Streiche.

Arthur Schopenhauer.
i

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

Sämtliche Adressänderungen und Be-
itellungen sind zu richten an die Ge-
tchäftsstelle d. F. V. S., Postfach 2141
Zürich-Hauptbahnhof. Postch. VIII. 26074

Inhalt: Gott — Schicksal. — Abermals: alias Kälin. — Rückständigkeit der katholischen Kirche. — Der «Beobachter» antwortet. —
110,000 Bibeln eingestampft. — Calvinistische Anwandlungen. — Literatur. — Sie wünschen zu wissen? — Ortsgruppen. — Hall und
Widerhall.

Gott - Schicksal.
Von Ego.

«Es gab Götter, die das Unglück wollten, andere, die vor
Unglück schützten, noch andere, die im Unglück trösteten»,
sagt Nietzsche (XI, S. 309). «Es gab...» — selbstverständlich
ineinte er den Glauben an Götter.

Das Christentum hat diese drei Götter in eine Gottheit zu-
sammengeschweisst. Aber erfunden hat es diese Art von
Dreifaltigkeit nicht. Sie ist so alt wie Gott selber. Der wurde geboren,

als im Tierreich die Menschendämmerung anbrach. Furcht
und Hoffnung waren seine Erzeuger und Erhalter und sind es
heute noch. Gott wird täglich aufs neue geboren; in unsern
Tagen feiert er Triumphe der Auferstehung; denn das
Unglück schreitet durch die Welt.. Das Unglück ist die, Ruferin
Gottes, sein Herold mit der Tuba. Nicht nur alte Weiblein und
die berufsmässigen Gottesanbeter rufen ihn tagtäglich an; die
Zeitungsschreiber sind beinahe samt und sonders fromm
geworden, Heerführer und Staatenlenker erflehen von Gott
öffentlich Beistand. Armer Staat, armes Volk, dessen verantwortliche

Leiter sich dazu Zeit nehmen! Kurz, Gott ist heute, in
den Tagen des Schreckens, der wahllosen Vernichtung, der
dauernden Todesangst bei den Schwachen in Aller Munde,,
ohne Heuchelei: Gott ist Hilferuf, Gott ist Halm des Ertrinkenden

Ï

Nein, Gott ist nicht «Dichter-Gleichnis, Dichter-Erschleich-
nis>, wie Nietzsche seinen Zarathustra sagen lässt, obwohl
auch erdenfeste Dichter 'das fromme Glöcklein klingen lassen,
damit ihre Verse dem Volk angenehmer in die Ohren tönen
und lieber gehört werden. Gott bestand, bevor es Dichter gab.
Die Dichter haben sich ihn bloss zunutze gemacht, nur auf eine
andere Art als die Theologen, die auch keine Gotterfinder sind
oder waren. «Gott bestand»? — Immer gemeint die Idee «Gott».
In diesem Sinne war Gott zu jeder Zeit und an jedem Orte,
bei den Naturvölkern wie bei den andern, die sich selbstüberheblich

und heuchlerisch «Kultur»-Völker nennen, ein Schick-
sàlsgott, und zwar in der eingangs angeführten dreifachen
Bedeutung. Nur als solcher hat «Gott» überhaupt einen Sinn. Ob
er die Welt erschaffen habe, oder ob sie auf andere Weise
entstanden sei, ist völlig gleichgültig, sofern sich Gott auf die
Schöpfertätigkeit beschränkte und hernach seine Geschöpfe, im
besondern die Menschen, dem Zufall überliess. Besteht also
in der Vorstellung der Menschen ein Gott, so ist es ein Schick-
s<tkgott, und da ist es nun nicht gleichgültig, mit welchen
Eigenschaften die Konstrukteure der dogmatisierten Gottesidee
den Schicksalsgott ausstatten.

Selbstverständlich musste er, als Gott, sämtliche ihm
zugeschriebenen Eigenschaften absolut, in Vollkommenheit haben:
das Wissen, die Macht, die Gute, die Gerechtigkeit. Gegen ihn
musste sich der Mensch als ein fast ebenso absolutes Nichts
vorkommen und sich in unbedingter Abhängigkeit von ihm
fühlen, auch wenn, was dann wirklich geschah, das biblische
Bild vom Schöpfergott unter dem Einfluss der wissenschaftlichen

Erkenntnisse verblasste und sich nur noch durch
modernisierende Interpretationen einigermassen aufrechterhalten
liess.

Aus dem eifrigen, zornmütigen Jehova machten die christlichen

Theologen den Liebgott und gewannen damit besonders
die Mensehen für ihn, die bei ihren Mitmenschen wenig Liebe
und Güte erfuhren, die Armen, die Sklaven, die vom Unglück
Verfolgten, die Elenden aller Art, ferner die Kinder und die
Kindischgesinnten.

Weil sich aber bei den Menschen auf der Schattenseite des
Lehens die göttliche Liebe in der Regel in keiner Weise fühlbar

machte, das Elend trotz Gebeten und Opfern fortdauerte,
wunde das Fühlbarwerden der göttlichen Liebe und der
ausgleichenden Gerechtigkeit über den Tod hinaus in den Himmel
verlegt. Es blieb dem Menschen also nichts anderes übrig, als
bis zu seinem Tode an den lieben Gott zu glauben, wenn er
nicht der Hoffnung, die allein ihn im Elend aufrecht erhielt,
verlustig gehen wollte. Damit aber dem lieben Gott die Güte
nicht als Schwäche ausgelegt werde, wie das unter Menschen

gewöhnlich geschieht, vervollständigten die Theologen die
göttliche Schöpfung mit der Hölle und erklärten Lässigkeil in der
Gottesvereh rung und Unglauben als die Delikte, für die Gott

ganz besonders die Höllenstrafe vorgesehen habe. Der Hoffnung

musste die Furcht beigesellt werden; sie ist das
wirksamste Mittel zur Gehorsamerzwingung.

Indessen ergaben sich trotz der Vorspiegelung der
Himmelsherrlichkeit für den einfach und natürlicherweise irdisch
denkenden Menschen Widersprüche zwischen dem theologischen
Liebgott und der Wirklichkeit:

Gott soll gütig sein, — aber er lässt grausame Unglücksfälle,

Naturkatastrophen, scheussliche Verbrechen geschehen.
Ja, er lässt sie nicht nur geschehen; man muss annehmen, dass

er sie gutheisse, selber willenüich herbeiführe. Denn wollte
er sie nicht, so läge es in seiner Allmacht, sie zu verhüten.
Ueberraseht werden kann er von ihnen nicht, denn er weiss

zum voraus alles, was geschehen wird. Er weiss es nicht nur,


	[s.n.]

