
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 26 (1943)

Heft: 4

Artikel: [s.n.]

Autor: Nietzsche, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409343

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409343
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZÜRICH, 1. April 1943. Kr. 4 - 26. Jahrgang

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G El ST I G EN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Bracheint regelmässig am 1. jeden Monats

Redaktion:

Transltfacb 541 Bern
1IHIIIIIIIIIIIIIIIIIII|||

Angewöhnung geistiger Grundsätze ohne Gründe, nennt man
Glauben. Friedr. Nietzsche.

1 Abonnementspreis jährl. Fr. 6.-1
1 (Mitglieder Fr. 5.—) \

§ Sämtliche AdressänderuDgen und Be|
S itellungen sind zu richten an die Get
g «chäftsatelle d. F. V. S., Postfach 214}
5 Zürich-Hauptbahnhof. Posten. VIII. 26074

Inhalt: Verhängnisvolle Problemlosigkeit. — Einzel- und Massenschicksal, Staat. (Schluss). — die stolz darauf sind!. — Praxis
wider Erkenntnis. — Radikalisierung schadet der Heimat. — Die «Schweizer Illustrierte» macht in Theologie!. — Kirche und
Staat. — Humor. — Vermischtes. — Sie wünschen zu wissen? — Ortsgruppen. — Feuilleton: So etwas gibt's. — Bücher u. Zeitschr.

CD

CD

**

3

rr
ps
O-
CD

co
er

o
S3
CD

Verhängnisvolle Problenilosigkeit.
cAm Schlüsse des 19. Jahrhunderts bietet sich dem

denkenden Beobachter ein merkwürdiges Schauspiel dar. Die
überraschenden Fortschritte in der Naturerkenntnis und ihre
praktische Verwertung in Industrie, Verkehr usw. haben
unserem modernen Kulturleben ein völlig neues Gepräge gegeben.
Dagegen haben wir auf wichtigen Gebieten des geistigen
Lebens wenige oder gar keine Fortschritte gemacht.- Aus diesem
offenkundigen Zwiespalt entspringt nicht nur ein unbehagliches
Gefühl unserer Zerrissenheit und Unwahrheit, sondern auch
die Gefahr schwerer Katastrophen auf politischem und sozialem

Gebiete.»
Diese Worte stammen nicht von einem Kirchenfürsten,

nicht von einem Dualisten, sondern von einem Monisten, von
Ernst Haeckel. Und Ernst Haeckel hatte nicht unrecht. Die
Gefahr schwerer Katastrophen auf politischem und sozialem
Gebiete hat sich seit dem Ausgang des 19. Jahrhunderts zum
zweiten Male in gigantischem Ausmass bewahrheitet, d. h. sie
ist Tatsache geworden. Wir stehen mitten im zweiten Weltkrieg

des 20. Jahrhunderts. Wird es der letzte sein?
Die Worte des grossen Haeckel sind ungehört verhallt. Die

grossen Hoffnungen der Monisten haben sich zerschlagen.
Umsonst hat Wilhelm Ostwald auf dem ersten Internationalen
Monistenkongress in Hamburg das «monistische Jahrhundert»
proklamiert. Es kam anders. Die Dualisten haben gesiegt und
ihre innere Zerrissenheit und Unwahrheit brachte uns die
Katastrophen, die Haeckel nicht als Prophet, sondern als
nüchterner Wissenschafter, mit einem unbehaglichen Gefühl
voraussah. Der Dualismus ist um diesen Sieg nicht zu beneiden.
Wir geben unsere vorläufige Niederlage zu und behaften für
die Katatrophen jene, deren Weltanschauung und Erziehung
dominiert, das Christentum. Abgedroschen, aber immer noch
zu Recht besteht das Wort: «An ihren Früchten sollt ihr sie
erkennen!» Was sich heute vor unsern Augen abspielt, was
wir Zeitgenossen ernten, das sind die Früchte des Dualismus,
der verhindert hat, dass die Menschheit auf wichtigen Gebieten
des geistigen Lebens Fortschritte gemacht hat.

Als Ernst Haeckel um die Jahrhundertwende die Gefahr
schwerer Katastrophen voraussagte, da war noch eitel Friede.
Hat uns die erste Katastrophe, der Weltkrieg 1914—18, etwas
von der nüchternen Erkenntnis eines Ernst Haeckel
beigebracht? Leider nicht. Wohl haben wir «die überraschenden
Fortschritte in der Naturerkenntnis» weiter und in beängstigendem

Ausmasse ausgenützt, aber geistig sind wir zurückgefallen
in die Barbarei, wir sind "verkommen und verlottert. Wir sind
als Gesamtheit so dekadent, dass wir den «offenkundigen

Zwiespalt und idie Unwahrheit» nicht mehr gewahr werden.
Dies gilt für uns Schweizer nicht weniger als für jene, die sich
auf den Schlachtfeldern gegenüberstehen. Im Gegenteil. Wem
die heutige Zeit keine Probleme aufzurollen vermag, von dem
kann man mit Heinrich Heine sagen : Wir verstehen die Ruinen
erst, wenn wir selbst Ruinen sind.

Wer heute Radio hört, wer die Tagespresse aufmerksam
verfolgt der ist — selbständiges Denken vorausgesetzt, —
geradezu erschrocken über die Problemlosigkeit des Schweizervolkes,

resp. seiner Wortführer. Angesichts des unaussprechlichen'

Geschehens um uns muss man sich aUen Ernstes fragen,
woher diese Problemlosigkeit rührt. Ist es geistige Armut oder
feige Verkommenheit die uns über, der Wahrung unseres
Besges jedes Problem der Zukunft vergessen lässt? Haben wir
unsere Schuld gegenüber einer leidenden Menschheit
abgetragen, wenn wir in jedem Menschenschlachten das Werk
Henry Dunant's neu aufziehen, als wäre der Krieg die grösste
Selbstverständlichkeit? Der Leser mag sich diese Fragen selbst
beantworten. Was uns durch die Wortführer in Presse und
Radio an «Problem» erörtert wird, lässt eindeutig erkennen,
dass .uns der Krieg bisher nicht nur äusserlich verschont hat,
sondern dass er uns auch innerlich nicht aufzuwühlen
vermochte. Wir bequemen uns mit ganz oberflächlichen und
seichten Stellungnahmen, die sich in der bekannten Biertischstrategie

oder den vermeintlichen Prophezeiungen eines Nostradamus

oder einer Sainte Odile erschöpfen. Was unsere höchst
eigenen Belange angeht, schaukeln wir uns in gefühlsduseligen
Halbheiten, als wären wir kein Stück der leidenden Menschheit,

sondern die auserwählten Söhne und Töchter jenes
gepriesenen Gottes der uns immer zur rechten Zeit das Wunder
schickt. Von Problemen keine Spur.

Bestehen diese Vorwürfe zu Recht? Zu den Problemen
zählen wir nicht jene Fragen, die mit unserer Neutralität in
Widerspruch stehen und unsere nachbarlichen Beziehungen
stören könnten. Es gibt neben den Fragen des Tages, wie die
Wehrbereitschaft, die Ernährung, die Rationierung, die
Staatsschutz, Schutzhaft- und Steuerdebatten noch eine Menge
Probleme, deren Aufrollung uns nicht nur wohl anstehen würde,
sondern die uns eines Tages zu lebenswichtiger Bedeutung
werden müssen. Davon ist aber in der sogenannten öffentlichen
Meinung nichts zu hören. Man ist versucht dem helvetischen
Shaatsphilosophen in spe, Gonzague de Reynold, Recht zu
geben, wenn er gleichsam erklärend feststellt: «Denn wir sind
ein armes Volk, aber die heutige Armut unseres Volkes ist
eine Armut des Geistes.»


	[s.n.]

