Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 26 (1943)

Heft: 10

Artikel: Wie stellt sich Jakob Burckhardt zur Religion?
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409409

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 10 : DER FREIDENKER" - . 77

Die Weisheit ist Betrachtung

Todes.

des Lebens, aber nicht des

Spinoza.

stant ldsst sich beim Protestantén rasieren, der Jude lisst sich
seinen Zahn vom jiidischen Zahnarzt plombieren; das alles
finden sie #usserst selbstverstindlich. Wir Freidenker nehmen
das weniger genau, zum Schaden unserer Freierwerbenden.
Wir sind uns zu wenig bewusst, dass auch wir das konnen,
nimlich den wirtschaftlich unterstiitzen, der uns geistig nahe
steht. Es braucht oft nur etwas Bequemlichkeit iiberwunden zu
werden.

Denn es gibt Leute aus unserer Mitte, die auf exponiertem
Posten schwer zu kimpfen haben. Leute, die vom weltanschau-
lichen Gegner — ohne bdse Absicht vielleicht — gemieden
werden und dadurch, dass sie ‘sich zu einer ‘ach so ver-
schrienen Bewegung bekennen, Schaden leiden. Sie sagen es
vielleicht nicht, aber sie empfinden es. Und sie miissen es
umsomehr empfinden, wenn sie zusehen, dass der Gesinnungs-
freund aus den eigenen Reihen, ohne sich viel dabei zu den-
ken, seine Bediirfnisse bei jemandem befnedlgt der sich
hiiten wiirde, Gegenrecht zu halten. .

Ist es da zuviel verlangt, wenn man von einéem' Freidenker
erwartet, dass er auch in dieser Hinsicht etwas mehr zu seinem
weltanschaulichen Mitkdmpfer steht? Das ist seine Ermes-
senssache. J. S

Bomben iiber Rom.

Im Zusammenhang mit der Bombardierung Roms hat die
Arbeiterzeitung» einen Artikel verbrochen, der die Entrii-
stung der katholischen Soldschreiber ausloste und dazu fiihrte,
dass die Zensurbehdrden die Zeitung einen Tag im Erscheinen
eingestellt haben. Als Protest fordert die katholische Presse
die Gldubigen auf, nun erst recht in die Lige fiir Papst und
Kirche einzutreten., Leiter dieser famosen Liga ist- Direktor
Schwaller, St. Antoni im Kanton Freiburg. Der Jahresbeitrag
betriigt mindestens zwei Franken. Den Mitgliedern werden die
Kanisiusstimmen gratis zugestellt. Also so etwas gibt es auch
noch, eine «Liga fiir den Papst und Kirche»? Man staunt wahr-
haftig iiber die Vielfalt der katholischen Vereine, denen man
um ein kleines Entgeld beitreten kann. Auf diese Weise ist
jeder Katholik in einer Anzahl von Zweigorganisationen der
‘Kirche. Statt dass man dem Gliubigen auf einen Schlag 20
Franken fiir einen Mitgliederbeitrag abnimmt, veranlasst’ man
ihn zum Eintritt in zehn dieser Mindestbeitrag-Klubs und
erhiilt so die zwanzig Franken auch, die der Gliubige in einem
Stiick nie bezahlt hitte, weil es zu teuer wiire. So fliesst das
Geld tausendfach in den Schoss der Kirche, zur héheren Ehre
Gottes. Wir méchten der Liga fiir Papst und Kirche den Vor-
schlag machen, den Mindestbeitrag auf Fr. 1.95 zu reduzieren
— nach dem beriihmten Warenhaus-Rezept. Das wiirde anr
Liga einen riesigen Auftrieb geben! )

A propos: Bomben iiber Rom. In der «Schweizer Rund-
schaus, August 1943 (Einsiedeln), befasst sich auch Dr. Carl
Doka mit dem Frevel an der Christenheit. Wir entnehmen dem
Der 19. Juli 1943> betitelten Artikel einen bezeichnenden
Satz, den ersten, den wir fett drucken wollen. Er lautet:

<An diesem Tag hat der Krieg der Christenheil eine
tiefere Wunde geschlagen als alles Gfauenvolle was
vorangegangen ist.» -

Zur steten Befolgung der kleinsten Pflichten ist nicht
weniger Kraft erforderlich, als zu Heldentaten.

J. J. Rousseau.

Wie stellte sich Jakob Burckhardt zur
Religion ?

Die Frage wird heute viel aufgeworfen und diskutiert, und
sie hat auch fiir unsere Zeit ihre ganz besondere Bedeutung.
Der Name Burckhardts ist nun einmal in der neueren Geistes-
geschichte mit demjenigen Nietzsches zu einer Schicksalsge-
meinschaft weit iiber Leben und Tod der beiden hinaus ver-
bunden. Nietzsche steht heute noch wie ein unheimlich und
blutrot flammendes Fanal am Nachthimmel der europiischen
Geschichte; sind es doch sein «Wille zur Machts und weit-
gehend auch seine Lehre vom Uebermenschen gewesen, die
den modernen Diktatoren den Schreckensweg zu ihren politi-
schen Idealen gewiesen haben. Und es ist mehr als eine be-
langlose Geste, es ist ein wiederholtes und bekréftigendes ge-
meinsames Bekenntnis zu Nietzsche, wenn Hitler dem aus
Macht und Glanz scheidenden Mussolini die Werke Nietzsches
zum 60. Geburtstag und zum Trost in hereinbrechende Dam-
merung und Dunkelheit schenkt. Je mehr nun aber dieses
blutrote Fanal, Nietzsches Wille zur Macht, verblasst, desto
deutlicher tritt aus den Hintergriinden einer selbst auferlegten
Reserve der Name des Schicksalsgefiahrten, desto stiarker fritl
die Personlichkeit Jakob Burckhardts hervor. Thm wendet zich
heute die gebildete Menschheit mit Interesse und Sympathie
zu, denn er hat die Macht abgelehnt, fiir ihn war die Macht
bése an sich. Daher auch heute das starke Interesse an Burck-
hardts Stellung zur Religion.

Wenn die beiden berithmten Basler Philosophen in der
Wiirdigung der Macht nicht nur verschiedene, sondern entge-
gengesetzte Wege einschlugen, tun sie das auch in der Frage
der Religion? Denn man kennt Nietzsches Verdammung der
Religion. Nein, in der Frage der Religion gehen sie gemein-
same Wege, und zwar lehnen beide Religion und Christentum
ab, wenn auch da und dort aus verschiedenen Motiven her-
aus. Das Eingestindnis, dass der grosse Jacob Burckhardt aus-
serhalb des Christentums stand, fallt den Christen aller Schat-
tierungen natiirlich nicht ganz leicht, und viele beugen sich
nur mit sauersiisser Miene dem unerbittlichen Zwang dieser
Tatsache, oder sie suchen diese Tatsache irgendwie zu ver-
schleiern. Darum hat Z. in No. 8 des «Freidenkersy mit Recht
die Aufrichtigkeit von Nationalrat Walter in dieser Hinsicht
gelobt und verdankt.

Tatsichlich ldsst sich Jacob Burckhardt weder fiir die ka-
tholische noch fiir die protestantische Kirche in Anspruch
nehmen oder festlegen. Wer dariiber noch nicht im Klaren ist,
schlage wieder einmal die «Weltgeschichtlichen Betrachtungen»
auf und lese im Abschnitt «Von den drei Potenzen» das Ka-
pitel «Die Religion, lese besonders, was Burckhardt {iber den
Untergang der Religionen, aller Religionen, zu berichten weiss.
Ein anderes Dokument fiir Burckhardts ausgesprochenes Hei-
dentum sei hier noch angefiihrt, weil es weniger bekannt und
in der wenig gelesenen Biographie von Carl Neumann steht.
Neumann schreibt auf Seite 395, dass unter den Freunden und
Korrespondenten Burckhardts Heinrich von Geymiiller eine
Sonderstellung eingenommen habe deswegen, weil er als ein-
ziger in diesem Freundeskreis wirklich ein Christ gewesen sei.
Diesem in 30jdhriger Freundschaft bewédhrten Geymiiller klagt
Burckhardt am 8. Mai 1891 iiber die Last der Vorlesungen bei
zunehmendem Alter. Dann heisst es: «Das Hinscheiden hat
zwar fiir mich nicht die Hoffnungen, womit Sie, lieber Herr
und Freund, erfiillt sind, aber ich sehe demselben doch ohne
Fureht und Grauen entgegen, und hoffe auf das Unverdiente."
Gesondert von allen andern Briefen hat Geymiiller diesen
Brief in einen besonderen Umschlag gelegt und mit seiner



78 T

DER FREIDENKER . - Nr. 10

grossen Schrift darauf geschrieben: Ich hoffe-auf das Unver-
diente. Das war wohl ein Hindedruck letzter Anniherung,
ein wenn auch noch so schwaches Bekenntnis, auf das Gey-
miiller fast 30 Jahre lang und mit welcher Sehnsucht gewartet
hatte. Und nun finden sich in den hinterlassenen Papieren
Geymiillers 3 kleine Oktavzettelchen, hastig und ohne jede
Korrektur mit Bleistift geschrieben. Man liest darauf:

<«Gebet fiir meinen Freund Jacob Burckhardt. — Ver-
zeihe mir, o ‘Gott, iiberhaupt, dass ich mir einbilde, dass
ich armer H. v. G. fiir einen andern, und gar fiir Jacob
Burckhardt beten diirfe... Und dennoch mdéchte ich fiir
meinen Freund beten, dennoch habe ich es versucht, de
balbutier quelques paroles d’humilité et d’appel a la Misé-
ricorde, 4 'amour de notre Pére, afin qu’il daigne lui ac-
corder des rayons plus nombreux de cette foi en Lui et
en Christ dont nous avons tant besoin.» 0.

Peinliche Einsichten.

Es ist doch ein wahres Kreuz mit den Gottesbeweisen!
Philosophie und Wissenschaft lehnen sie als glatten Unsinn
lichelnd und dankend ab, zumal seit Kant in seiner «Kritik
der reinen Vernunft> die Unmoglichkeit jeder rationalen Be-
weisbarkeit, Gottes dargelegt hat. Die protestantische Kirche
hilt es im Grossen und Ganzen mit Kierkegaard, der da in
seiner «Nachschrifty verkiindet: «Lasst uns lieber iiber Gott
spotten, schlecht und recht, wie es frither in der Welt gesche-
hen ist; das ist immerhin der abschwichenden Wichtigkeit
vorzuziehen, womit man das Dasein Gottes beweisen will.
Denn das Dasein jemandes, der da ist, zu beweisen, ist das
unverschimteste Attentat, da es ein- Versuch, ihn ldcherlich
zu machen, ist..... Man beweist das Dasein Gottes durch An-
betung, nicht durch Beweise.»

Die Romkirche hat hier andere Auffassungen. Sie meint,
dass es bestimmte, logisch unter sich verbundene Gedanken-
giange gibt, die mit einer gewissen Folgerichtigkeit zu Gott
hinfithren. Der Gottesbeweis gehort zum orthodoxen Lehrsy-
stem. Wer ihn ablehnt, ist entweder denkunfidhig oder will
von Gott nichts wissen.

Nun hat die Kirche offenbar mit der Denkfdhigkeit ihrer
Glaubigen oder aber mit der Beweiskraft dieser Gottesbeweise
betriibliche Erfahrungen machen miissen, sodass ihr das lumen
naturale der natiirlichen Offenbarung doch wieder etwas frag-
wiirdig geworden ist. Es scheint, dass die braven Schiflein
die pseudologischen Verstiegenheiten ihrer Hirten nicht mehr
zu fassen vermogen und bocken; ja, dass. die Hirten selbst
an der Beweiskraft dieses Glaubensartikels irre werden. Denn
da schreibt in No. 22/1943 der «Schweizerischen Kirchenzei-
tung» ein J. Roosli: «Die Moglichkeit, an den Argumenten fiir
das Dasein Gottes Kritik zu iiben und zu zweifeln, trotz ihrer
durchschlagenden Beweiskraft, ergibt sich aus ihrer Eigen-
schaft als Beweise von mittlerer Evidenz. Bei jedem Beweis
ist die erreichte Evidenz das Ergebnis eines mehr oder weniger
komplizierten Gedankenganges mit vielen Beweiselementen,
die sich gegenseitig stiitzen, bedingen, fordern, ineinander-
greifen und ein folgerichtiges Gefiige bilden... Nun aber
vermag unser beschrinkter Verstand nicht alle Beweisglieder
zugleich zu erfassen und zu durchschauen... Dadurch wird
die Evidenz des ganzen Beweisganges verdunkelt, mag er in
seiner innern Logik noch so zwingend sein. Die Wahrheit
tritt darum nicht ganz enthiillt hervor.»

Da gibt es nur eines, um diesem peinlichen Uebelstand
abzuhelfen: Schickt eure hochgelehrten Professoren der ka-
tholisch - aristotelisch - thomistisch - scholastischen Logik in die
Schafipferche und exerziert mit den armen Tierlein, bis sie

Bauchgrimmen bekommen, die Lehre vomn Begriff; vom Urleil
und vom Schluss, und hier besonders die aristotelische Lehre
vom progressiven und regressiven Polysyllogismus, von der
Schlusskette. Das wird den kleinen Méadchen aus dem Wallis,
den knorrigen Bauern aus den Urneralpen wie eine Offen.
barung eingehen, wird dem sinkenden Glauben méchtig wie-
der auf die Beine helfen. Der Logikprofessor als Retter des
Glaubens — «das ist die Losung! Er wird mit seiner méchtigen
Beredsamkeit auch die Stimme des Mannes iiberténen, der
da frither einmal gesagt haben soll: «Wahrlich, wahrlich, ich
sage euch: So ihr nicht werdet wie diese Kinder...» 0.

Lesefriichte.

Aus Bernhard v. BRENTANO: Tagebuch mit Biichern. Atlantis
Verlag, Ziirich, 1943.

5. 5. 1935. — Das Gesprich kam auf die Zeitschrift «Hoch-
land», und ich erinnerte mich, wie schwer ich es als Schiiler
hatte. Seit dem Jahre 1517, sagte ich zu X, hat Deutschland
keinen bedeutenden Mann mehr hervorgebracht, der katholisch
gewesen wire. Das hat seine Griinde! Ein junger Katholik hal
bei uns fast keinen Zugang zur grossen deutschen Literatur —
von Luther und seinen Werken ganz zu schweigen, was, aber
viel verschweigen heisst.

Der weltanschauliche Gehalt der Werke unserer grossen
Dichter, Philosophen, Historiker und Essayisten ist ein der
artiger, dass ihn die Katholiken fiirchten.

5. 12. 1935. .... Die akausale Freiheit im Reagieren, die
das Atom zu besitzen scheint, gefdllt mir sehr und belustigt
meine tiefsten Instinkte. Der Amgriff des Geistes auf die Ge-
heimnisse, von denen wir umflossen sind, und welche die
Natur so zéh zu verbergen trachtet, geht zwar weiter, aber
auch das Ziel, das die Wissenschaft erreichen mdochte, die
ganze Welt einer einheitlichen und allgemeinen Gesetzmissig-
keit zu unterwerfen, riickt wieder einma] um einige Schritie
zuriick, und dieser Kampf, diese merkwiirdigen Vorstosse klei
ner Patrouillen in einem Gelinde, das aus Nacht und Ge
schwindigkeit zu bestehen scheint, diese sind es, und nicht die
augenblicklichen und vergiinglichen Resultate, die mich be
schiftigen und mit Spannung erfiillen.

Mitteilung!
Die Fortstzeung

des in letzter Nummer erschienen  Artikels iiber Fas
cismus und Kirche, betitelt «Die Hoffnung der Well>
musste leider aus kriegsbedingter Verhinderung de
Verfassers auf die ndchste Nummer verschoben wer
den. Wir bitten die Leser um Geduld und Entschuldi
gung. Die Redaktion.

T T e T

Biidher?

Die Literaturstelle der Freigeistigen Vereinigung de

Schweiz, Postfach 2141, Ziirich“Hauptbahnhof, heém"
jedes Buch.

L]

|IInuullllllmmtlllInuulllllllnn|||l||||um||I||||||mllllllluuullllllunu[llllhnnﬂ[ﬂlmmllhnmi



	Wie stellt sich Jakob Burckhardt zur Religion?

