Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 26 (1943)

Heft: 8

Artikel: Ein ganz bedeutungsvolles Jubilaum
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409388

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 8 " DER FREIDENKER ~ ' 61

Vergesslichkeit ist die Voraussetzung aller weltgeschicht-=

lichen Fehler, Dummheiten und Verbrechen.

Freies Volk, Bern.

das Christentum, die «Grosse» einzig der Gewalt verdankt, ist
nicht berufen, die Wissenschaft zur Hure der Gewalt zu degra-
tieren. Und wenn sie es geworden ist, so tragt nicht die Wissen-
whaft 'die Schuld, sondern einzig und allein die noch ‘nicht
iberwundene christliche Gewalttitigkeit, denn es ist schon so,
wie Ziller zu sagen pflegte, dass die Wissenschaft in einem
unreinen und unwahren Gemiit ebenso unbrauchbar werde,
wie der Wein 'in einem unreinen Fass. Leox.

Ein jyschwadronierendes Handwerkf,

In einem lesenswerten Aufsatz ergeht sich der luzernische
Nationalrat Dr. Heinrich Walther im «Vaterland> (Nr. 146 vom
26. Juni 1943) in «Erinnerungen an Jakob Burckhardt». Er tut
dies in Zusammenhang mit der neulich erschienenen Schrift
eines Alfred von Martin-«Die, Religion:in Jakob Burckbardts
Leben und Denken» und. legt dabei eine Sachlichkeit an den
Tag, die wir ihm gar nicht zugetraut hitten. Ja, Walther hat
fir einmal den katholischen Glauben der wissenschaftlichen
Sachlichkeit geopfert, wofiir man ihm dankbar sein muss.
Nachdem Alfred von Martin in seinem Buche den Nachweis er-
bringen will, dass Jakob Burckhardt sich vom Protestantismus
abgewandt habe und sich «katholischem Denken und Fiihlen
wgewendet habe», sind die Richtigstellungen von Seiten eines
Zeitgenossen sehr wertvoll. Dr. Walther, der Doyen des Natio-
nalrates, hatte "in den ersten achtziger Jahren das Vergniigen, mit
Jakob Burckhardt bekannt zu werden. Als eifriger Katholik,
der er damals schon war, hat er es nicht unterlassen, Jakob

Burckhardt wm seine Méinung iiber den Katholizismus zu be--

fragen. Da ihm die von Burkhardt erteilte Antwort zu wenig
bestimmt war, suchte Walther bei Prof. Andreas Heusler, einem
dem Katholizismus wohlgeneigten Protestanten, néheres iiber
Jakob' Burckhardts Stellung zum Katholizismus zu erfahren.
Die Antwort Heuslers war eindeutig: und die Richtigstellung der
Darlegung von Martins durch einen, der Burckhardt personlich
kannte, fiir die Forschung von Wert.

. Die Darstellung von Martins wiére der Kirche wohl ange-
nehm er gewesen, denn sie hitte sich propagandistisch auswer-
ten lassen. Wir glauben aber nicht, dass Dr. Walther. um seiner
Richtigstellung wegen exkommuniziert werde! In Jakob Burck-

hardts Stellung zur Religion hat von Martin wohl kaum das letzte -

Wort gesprochen, so dass einem kiinftigen Forscher die Erin-
nerungen Walthers von grossem Wert sein werden. Der Auf.
satz im «Vaterland» sei jedem Verehrer Burckhardts angele-
gentlich empfohlen.

In diesem Zusammenhang sei noch auf eine Besprechung von
Dr. Karl Schénenberger, Einsiedeln, hingewiesen, der in der
Monatsschrift des Schweizerischen Studentenvereins iiber «Ja-
kob Bunckhardt und das Christentum>» schreibt (Heft 10 vom
15. Juni 1948, S. 403—417). Trotz aller Gewundenheit kommt
Schoneneberger zum Schluss : Burckhardt ist «aber trotz
dieser hochsten Anerkennung der Religion in der Form
des Christentums und der Betonung ihrer Notwendigkeit
fir die Erhaltung der abendlindischen Kultur, wnie ein
Christ  gewesen.» (vom  Verfasser  gesperrt.) Und
einige Zeilen . nach dieser Feststellung kommt der
Dreh des Zauberkiinstlers: «Mag also auch bei Burckhardt
keine innere Beziehung zu einer ausgesprochenen Christus-
friimmigkeit vorhanden sein und zu dem, was man theologisch
die Christologie nennt, so ist doch bei ihm zweifellos eine
<nnere Christlichkeit> festzustellen...». Zweifellos — ein

theologischer Dreh!
» *

Kehren wir nochmals zuriick zu den Erinnerungen Dr. Wal-
thers, der mit den Erinnerungen an Jakob Burckhardt noch
andere Reminiszenzen aus seiner Studienzeit wiedergibt. Eine
verdient speziell festgehalten zu werden:

Walther war im Jahre 1881 in Basel als Medizinstudent
immatrikuliert, doch hatte er sehr bald erkannt, dass ihm das
Studium der Medizin nicht zusagte. Es sollte. also die Fakultit
gewechselt werden. Welche sollte es sein? Dr. Walther schreibt
dariiber launig: «Ein humorvoller Freund, ein heute noch le-
bender, hochangesehener Prilat, meinte, ich passe mit meinen
Anlagen besser fiir ein «schwadronierendes Handwerks ent-
weder fiir Jus oder Theologle» Und so sattelte ich_ schon nach
einem Semester zur Jurisprudenz iiber.»

Auch fiir diese Offenheit sind wir Dr. Walther besonders
dankbar, denn die Meinung des nachmaligen Prélaten vom
«schwadronierenden Handwerk> deckt sich ganz vorziiglich mit
den Ansichten, die wir immer von der Theologie hatten.
Wir freuen -uns, uns in dieser Meinung iiber Theologie
und Theologen durch einen hochangesehenen Prilaten und
durch einen Juristen vom Formate Walthers bestiirkt zu sehen.
Wir glauben zwar nicht, dass es in der Absicht Walthers ge-
legen habe, uns mit dieser Fesstellung in die Hand zu arbeiten,
doch werden wir gerne auf diese Bewertung zuriickkommen
und gelegentlich wieder vom «schwadronierenden Handwerks
sprechen. . Z.

Ein ganz bedeutungvolles Jubildum

findet im liberalen «Ostschweiz. Tagblatty vom 24. Februar
Erwidhnung. Es sind ndmlich 40 Jahre verstrichen, seitdem es
in St. Gallen ein Krematoriwm gibt. Das ist natiirlich eine sehr
fortschrittliche Sache, die grosses Lob verdient in einem fort-
schrittlich freisinnigen Blatt. Da lesen wir den trostvollen Satz
in diesem Gedenkartikel:

«Das St. Galler Krematorium kann auf einen 40jdhrigen
Bestand zuriickblicken. (Das Krematorium hat offenbar auch
noch Augen, mit denen es auf seinen gliicklichen Bestand
zuriickblicken>- kann!) - An 10,800 Personen haben die ldu-
ternden Flammen (f) wihrend dieser Zeit ihre Mission (!)
erfiillt. Rund ein Viertel aller Bestattungen in, St. Gallen
entfallen auf Kremation.»

(«Ostschwelz Tagblatt> vom. 24. Februar 1943)

Wir sehen daraus, wie fortschrittlich man in St. Gallen ist,
— d.h. wie gut freisinnig. Ein Vierfel der Sterbenden wihlt
fiir sich das heidnische Krematorium und riickt ab- von der
christlichen Tradition der Erdbestattung, fiir welche uns Chri-
stus selbst Beispiel und Vorbild sein wollte. Es gibt so naive
Leute, die meinen, wenn sie sich verbrennen lassen, so seien
sie auch davor sicher, evtl. in ein Fegfeuer oder gar in die
Hoélle zu kommen, mit dem Verbrennen des Koérperlichen sei
fiir den armen Erdenwanderer alles aus! Wir wiren also nur

Faulheit und Feigheit sind die Ursachen, warum
ein so grosser Teil der Menschen, nachdem sie die
Natur lingst von fremder Leitung frei gesprochen,
dennoch gerne Zeitlebens unmiindig bleiben; und
warum es andern so leicht wird, sich zu deren
Vormiindern aufsuwerfen. Es ist so bequem, un-
miindig zu sein.

Imimanuel Kant.



62 ' DER FREID

ENKER A N g

auf der; Welt,, um nach ‘einem mehr oder “weniger geplagten. .
Leben zu slelben, velblannt zu werden und damlt aus-
zul6schen. /

Ein atheistischer Spdtter meinte einst zu einem eifrigen
Christen, der sich bemiihte, die christlichen Tugenden zu leben:

Ach du armer Christ, wie du doch betrogen bist, wenn es kei-.

nen Himmel gibt. Der glaubige Mann gab dem armseligen
Spotter die gute Antwort: Ach du armer Atheist, wie doch du
betrocren bist, wenn es eine Holle gibt. —

«Das neue Volk» Nr. 10, 6. Marz 1943

Das passt dem, «<Neuen Volk» nicht «zu sterben, verbrannt
zu werden und damit auszuléschen», denn das «Neue Volk» und
seine Leser erheben Anspruch, in alle Ewigkeit konserviert
zuwerden! Nun, das sind Geschmacksachen. Wir fiirchten aber,
dass eine Ewigkeit nicht hinreichen wiirde, sie eines Bessern
zu belehren. Wenn es. einen-Himmel gébe, ich wiirde die Holle
vorziehen, nur um mich nicht diesen Zungendreschern in Ewig-
keit aussetzen zu miissen. Das konnte zu viel werden! 8

Vier Sorten von Ungliubigen.

Ein bekannter Journalist sass in einer Gesellschaft, in der
man iiber die Frage sprach, ob es ein Leben nach dem Tode
gebe, ob Gott existiere oder nicht. Eine Anzahl der Anwesen-
den erklirte, dass sie Atheisten seien. Der Journalist héorte
ihnen eine Weile ruhig zu und sagte dann: «Meine Herren, es
gibt vier Sorten von Gottesleugnern. Die erste besteht aus
tiefen Denkern, die gern Gott vertrauen méchten, die sich aber
im Durchdenken philosophischer Systeme in den Zweifel hin-
ein verirrt haben, und sich nicht mehr zum Glauben an die
Gegenwart Gottes zuriickfinden konnen. Sie bedenken eben
nicht, dass Gottes Gedanken niun “einmal ganz anders sein
miissen als die unsrigen. Ich weiss nicht, ob solche tiefe Stu-
dien Sie zu ihrem Unglauben gefiihrt haben.» «Lieber nicht»,
sagten die jungen Leute einstimmig.

«Die zweite Sorte besteht aus denen, die in schweren per-
sonlichen Erlebnissen und im grausamen Weltgeschehen ihren
Glauben an Gottes Giite und Gerechtigkeit verloren haben. Sie
haben vergessen, dass wir Gott nicht im wahnsinnigen Toben
und Morden der Viélker suchen diirfen, sondern in dem, der
von sich sagen durfte: Wer mich sieht, der sieht den Vater.
Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben. Niemand
kommt zum Vater denn durch mich. Haben Sie, meine Herren,
Gott auf diesem Wege schon gesucht?» «F#llt uns nicht ein>,
war die ungezwungene Antwort.

«Die dritte Sorte besteht aus denen, die iiberhaupt kein
eigenes Urteil haben und wie Papageien das nachplappern, was
sie am haufigsten gehort haben. Sie haben keine Unabhéngig-
keit des Charakters und der Gedanken. Ich denke, Sie werden
sich nicht zu dieser Klasse rechnen wollen.» Die jungen Leute
wiesen das mit Entriistung zuriick.

«Die vierte Sorte wird von denen gebildet, die ein schlech-
tes Gewissen haben. In ihrem Leben gibt es allerlei, das sie
verbergen miissen. Daher kommt auch ihr Wunsch, dass es
keinen gerechten, heiligen und allwissenden Gott giibe. Des-
halb suchen sie sich und die andern zu iiberreden: Es gibt
keinen Gott, und wir konnen tun, was wir wollen. Meine
Herren; ich kenne. keine fiinfte Sorte von Ungldubigen.»
Sprach’s, stand auf, verabschiedete sich von der Gesellschaft
und ging davon.

«Der Sﬁema.nn::»; Monatsblatt der bernischen Landeskirche,
Nr. 7, Juli 1943.

Ach, wie einfiltig! Da haben wir wieder den bekannten
Journalisten, (ein andermal ist es der «bekannte Arzty oder
wieden «der bekannte Naturforscher») der sein namenloses
Zeugnis fiir das Christentum ablésst.

Statt ehrlich .zu sagen, .dass dieser Journalist nur in der
Phantasie eines phantasielosen Schreibers <lébty> und deshaly
keinen Namen hat! Dieser <bekannte> Unbekannte trifft. man
iiberall, wo fiir den Glauben geworben wird und wird darum
selbst von den Gldubigen nicht ernst genommen. Sollten wir uns
irren, so geben wir dem Herrn Pfarrer Raum, den Namen hier
nachzuholen.

Ueber die vier Sorten von Ungldubigen wollen wir uns nicht
unterhalten, denn was wir zu sagen hitten, das wiirden weder
der «bekannte Journalist»> noch die Leser des Sdemanns verste-
hen. Wir bringen das Vorstehende nur kuriositdtshalber, denn
wir sehen, daraus, dass die Atheisten in vier Varianten vorkom-
men, wogegen es bei den Christen nur zwei gibt: Jene, die den
Glauben predigen, den Himmel versprechen und dafiir bezahlt
werden — und dann die andere Sorte, die daran glaubt und
dafiir, zahlt. Wenn diese Behauptung nicht stimmt, dann stimm!
offenbar die Geschichte von den «vier Sorten von Unglaubigeny
auch nicht. Der Entscheid liegt beim Leser! P.

Sentenzen,
zusammengestellt von F. H.

Ein zweites Leben wird mir nicht.
“Nur einmal bin ich Glut und Schein.
So lang ich atme, will ich Licht,

So lang ich leuchte, Freude sein.

Charlot Strasser.
*

Zum Glauben ist man kein Philosoph.
*

Wer die Wahrheit liebt, hasst die Gotter.
*

Ich wollte doch, dass, ehe sie in das Lob des Allgiitigen aus-
brichen, sie ein bisschen um sich herums#hen, wie es aussieht
und hergeht auf dieser schénen Welt. Nachher wiirde ich sie
fragen, ob solche dem Werke der Allweisheit, Allgiite und All-
macht oder dem des blinden Wlllens zum Leben #hnlicher
sieht. — ' Schopenhauer.

*

Der grosse Haufe wird allezeit nur des'Glaubens, nicht aber
der Einsicht, fihig sein. Fiir den Glauben aber ist alles gleich
leiclit oder schwer. Darum gebe man ihm etwas Tiichtiges und

Wahres zu glauben. Schopenhauer.
*

Wir wollen uns durchaus iiberreden, mehr als die iibrigen
Tiere zu sein und erreichen damit doch nichts, als das einzige
Tier zu werden, das sich lacherlich macht. Dazu allein dient

unsere gepriesene Vernunft.
*

Die Aufgabe des Lebens besteht nicht darin, auf der Seite
der Mehrheit zu sein, sondern darin, nicht in der Reihe der

Uebeltiter zu geraten.
*

Ein individuelles Bewusstsein, also iiberhaupt ein Bewusst-
sein, ldsst sich an einem unkorperlichen Wesen nicht denken,
weil die Bedingung eines jeden Bewusstseins, die Erkenntnis,

notwendig Gehirnfunktion ist.
*

Ohne Fortdauer meiner Individualitidt gebe ich fiir die Un-
sterblichkeit keinen Heller.
Schopenhtuer.

*
Wo noch ein Gott geliebt wird, da werden die Menschen um

eine Liebe verkiirzt, die von rechtswegen ihnen gehort.
*



	Ein ganz bedeutungsvolles Jubiläum

