
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 26 (1943)

Heft: 5

Artikel: Gott - Schicksal

Autor: Ego

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409356

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZÜRICH, 1. Mal 1943. Np. 5 - 26. Jahrgang

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G El STI G EN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. jeden Monats

Redaktion:

Transitfach 541 Bern i
Was die Leute gemeiniglich das Schicksal nennen,
sind meistens nur ihre eignen dummen Streiche.

Arthur Schopenhauer.
i

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

Sämtliche Adressänderungen und Be-
itellungen sind zu richten an die Ge-
tchäftsstelle d. F. V. S., Postfach 2141
Zürich-Hauptbahnhof. Postch. VIII. 26074

Inhalt: Gott — Schicksal. — Abermals: alias Kälin. — Rückständigkeit der katholischen Kirche. — Der «Beobachter» antwortet. —
110,000 Bibeln eingestampft. — Calvinistische Anwandlungen. — Literatur. — Sie wünschen zu wissen? — Ortsgruppen. — Hall und
Widerhall.

Gott - Schicksal.
Von Ego.

«Es gab Götter, die das Unglück wollten, andere, die vor
Unglück schützten, noch andere, die im Unglück trösteten»,
sagt Nietzsche (XI, S. 309). «Es gab...» — selbstverständlich
ineinte er den Glauben an Götter.

Das Christentum hat diese drei Götter in eine Gottheit zu-
sammengeschweisst. Aber erfunden hat es diese Art von
Dreifaltigkeit nicht. Sie ist so alt wie Gott selber. Der wurde geboren,

als im Tierreich die Menschendämmerung anbrach. Furcht
und Hoffnung waren seine Erzeuger und Erhalter und sind es
heute noch. Gott wird täglich aufs neue geboren; in unsern
Tagen feiert er Triumphe der Auferstehung; denn das
Unglück schreitet durch die Welt.. Das Unglück ist die, Ruferin
Gottes, sein Herold mit der Tuba. Nicht nur alte Weiblein und
die berufsmässigen Gottesanbeter rufen ihn tagtäglich an; die
Zeitungsschreiber sind beinahe samt und sonders fromm
geworden, Heerführer und Staatenlenker erflehen von Gott
öffentlich Beistand. Armer Staat, armes Volk, dessen verantwortliche

Leiter sich dazu Zeit nehmen! Kurz, Gott ist heute, in
den Tagen des Schreckens, der wahllosen Vernichtung, der
dauernden Todesangst bei den Schwachen in Aller Munde,,
ohne Heuchelei: Gott ist Hilferuf, Gott ist Halm des Ertrinkenden

Ï

Nein, Gott ist nicht «Dichter-Gleichnis, Dichter-Erschleich-
nis>, wie Nietzsche seinen Zarathustra sagen lässt, obwohl
auch erdenfeste Dichter 'das fromme Glöcklein klingen lassen,
damit ihre Verse dem Volk angenehmer in die Ohren tönen
und lieber gehört werden. Gott bestand, bevor es Dichter gab.
Die Dichter haben sich ihn bloss zunutze gemacht, nur auf eine
andere Art als die Theologen, die auch keine Gotterfinder sind
oder waren. «Gott bestand»? — Immer gemeint die Idee «Gott».
In diesem Sinne war Gott zu jeder Zeit und an jedem Orte,
bei den Naturvölkern wie bei den andern, die sich selbstüberheblich

und heuchlerisch «Kultur»-Völker nennen, ein Schick-
sàlsgott, und zwar in der eingangs angeführten dreifachen
Bedeutung. Nur als solcher hat «Gott» überhaupt einen Sinn. Ob
er die Welt erschaffen habe, oder ob sie auf andere Weise
entstanden sei, ist völlig gleichgültig, sofern sich Gott auf die
Schöpfertätigkeit beschränkte und hernach seine Geschöpfe, im
besondern die Menschen, dem Zufall überliess. Besteht also
in der Vorstellung der Menschen ein Gott, so ist es ein Schick-
s<tkgott, und da ist es nun nicht gleichgültig, mit welchen
Eigenschaften die Konstrukteure der dogmatisierten Gottesidee
den Schicksalsgott ausstatten.

Selbstverständlich musste er, als Gott, sämtliche ihm
zugeschriebenen Eigenschaften absolut, in Vollkommenheit haben:
das Wissen, die Macht, die Gute, die Gerechtigkeit. Gegen ihn
musste sich der Mensch als ein fast ebenso absolutes Nichts
vorkommen und sich in unbedingter Abhängigkeit von ihm
fühlen, auch wenn, was dann wirklich geschah, das biblische
Bild vom Schöpfergott unter dem Einfluss der wissenschaftlichen

Erkenntnisse verblasste und sich nur noch durch
modernisierende Interpretationen einigermassen aufrechterhalten
liess.

Aus dem eifrigen, zornmütigen Jehova machten die christlichen

Theologen den Liebgott und gewannen damit besonders
die Mensehen für ihn, die bei ihren Mitmenschen wenig Liebe
und Güte erfuhren, die Armen, die Sklaven, die vom Unglück
Verfolgten, die Elenden aller Art, ferner die Kinder und die
Kindischgesinnten.

Weil sich aber bei den Menschen auf der Schattenseite des
Lehens die göttliche Liebe in der Regel in keiner Weise fühlbar

machte, das Elend trotz Gebeten und Opfern fortdauerte,
wunde das Fühlbarwerden der göttlichen Liebe und der
ausgleichenden Gerechtigkeit über den Tod hinaus in den Himmel
verlegt. Es blieb dem Menschen also nichts anderes übrig, als
bis zu seinem Tode an den lieben Gott zu glauben, wenn er
nicht der Hoffnung, die allein ihn im Elend aufrecht erhielt,
verlustig gehen wollte. Damit aber dem lieben Gott die Güte
nicht als Schwäche ausgelegt werde, wie das unter Menschen

gewöhnlich geschieht, vervollständigten die Theologen die
göttliche Schöpfung mit der Hölle und erklärten Lässigkeil in der
Gottesvereh rung und Unglauben als die Delikte, für die Gott

ganz besonders die Höllenstrafe vorgesehen habe. Der Hoffnung

musste die Furcht beigesellt werden; sie ist das
wirksamste Mittel zur Gehorsamerzwingung.

Indessen ergaben sich trotz der Vorspiegelung der
Himmelsherrlichkeit für den einfach und natürlicherweise irdisch
denkenden Menschen Widersprüche zwischen dem theologischen
Liebgott und der Wirklichkeit:

Gott soll gütig sein, — aber er lässt grausame Unglücksfälle,

Naturkatastrophen, scheussliche Verbrechen geschehen.
Ja, er lässt sie nicht nur geschehen; man muss annehmen, dass

er sie gutheisse, selber willenüich herbeiführe. Denn wollte
er sie nicht, so läge es in seiner Allmacht, sie zu verhüten.
Ueberraseht werden kann er von ihnen nicht, denn er weiss

zum voraus alles, was geschehen wird. Er weiss es nicht nur,



34 DER FREIDENKER

er will es auch: Alles, was geschieht, ist in seinem Plan seit
Ewigkeit unabänderlich festgesetzt.

Gott soll gerecht sein, — aber er lässt es zu, dass herrische,
selbstsüchtige, gewissenlose Gewalt .das Recht mit Füssen tritt,
dass die Lüge hohnlachend über die Wahrheit triumphiert,
dass Raub und Mord, im grossen ausgeführt, nicht nur keine
Sühne finden, sondern ihren Verursachern Ruhm und Ehre
und Reichtum eintragen im vieltausendjährigen Verlauf der
Menschheitsgeschichte immer und immer wieder!

So gäbe es noch eine Menge von «Gott soll — aber '...>
Und man sollte meinen, in Zeiten, wie wir sie erleben, wüchsen

diese Zweifel zu einer Sturmflut an, von der die Gottesidee

endgültig vom Erdboden weggefegt würde. Man hat es
beim ersten Weltkrieg erwartet. Es ist nicht eingetreten, und
noch viel weniger wird als Folge des gegenwärtigen Krieges
und Dauerelends sich eine Empörung gegen «Gott» ereignen.
Der künstliche religiöse Nebel, der durch die Kirche, die Presse
und das Radio verbreitet wird, lässt gar keinen freien Blick
für die Wirklichkeit mehr zu. Menschen, denen sonst schon der
Glaube beigebracht worden ist, alles, was Gott tue, sei
wohlgetan, lassen sich auch noch zu dem Glauben überreden, der
Krieg sei eine dieser göttlichen Wohltaten oder wenigstens von
Gott aus eine Notwendigkeit als Mittel, die dem Unglauben
zuneigende Menschheit wieder zur Frömmigkeit zurückzuführen.

Man spricht von Gottes unerforschlichen Ratschlüssen. Aber
die Theologen und was ihrer Art ist, kennen Gottes Absichten
stets aufs genaueste. Bald will er prüfen, bald strafen, oder er
züchtigt die Menschen, weil er sie lieb hat. Man höre: Die
Ungeheuern Zerstörungen an Menschenwerk, Menschenleben
und Menschenglück aus Liebe Hilft nichts Der Mensch glaubt,
die Güte Gottes erweise sich, wenn nicht im Diesseits, dann
doch im Jenseits. Das hat man ihm unzähligemal gesagt;
darum muss es wahr sein. Und es muss auch wahr sein, weil er,
der Gläubige, sonst am Leben und an Gott verzweifeln müsste.
Dieser Glaube macht ihm das Unglück erträglicher. Er wirkt
wie eine leichte Narkose, die in Halbschlaf und angenehme
Träume versetzt und die Menschen sträuben sich gegen das
Erwachen aus diesem narkotischen Zustande, weil sie den
Zusammenbruch ihrer Illusionen ahnen und fürchten. Ja, wenn
man nach dem Tode noch ein Bewusstsein hätte, dann ständen
diese im Illusionsdusel Gestorbenen plötzlich vor der Tatsache,
dass Tod Ende bedeutet und weder ein besseres noch ein
schlechteres Jenseits nachfolgt. Aber die Erkenntnis käme zu

spät, 'das Leben wäre vertan, das Aufblitzen der Vernunft
nichts als das furchtbare Erkennen des Betrogensedns, eine
letzte Qual.

Hall und Widerhall.

Ein Wort zur Bekenntnisfrage.

In Nr. 3 des «Freidenkers« ist auf die Broschüre «Bekennen und
Bekenntnis» von Pfarrer Kuno Fiedler hingewiesen worden. Mit
Recht. Auch hier erweist sich der Autor als Protestant im eigentlichen

und besten Sinne des Wortes. Eine Bekenntnispflicht lehnt er
unter allen Umständen ab. Ein Bekenntnis ist für ihn ein dogmatisches

Ruhekissen, eine Wahrheit in der Tasche, ohne allen sittlichen
Wert.

Die Begründung der Ethik in Gott und Jesus lehnen w i r natürlich

ab, aber wir begrüssen es, dass der liberale Flügel des
Protestantismus mit starkem Nachdruck die sittliche Forderung gegenüber
dem bloss intellektuellen Führwahrhalten eines Dogmas in den
Vordergrund rückt.

Mit derselben unerschrockenen Offenheit, die wir schon in
seinem Buch «Schrift und Schriftgelehrte» bewundert haben, hält er fest
an der Unmöglichkeit, auch nur ein einziges der im Symbolum apo-
stolicum enthaltenen Dogmen historisch zuverlässig als christlich
begründen zu können, und im Zusammenhang mit diesen Darlegungen
schreibt er die tapferen Worte: Seite 30/31: «Durch das Jonglieren
mit den pappenen Zentnergewichten der herkömmlichen Dogmatik
machen wir uns ja nur unnötig lächerlich. Sie mögen einmal ihr
Vollgewicht gehabt haben. Aber für uns haben sie es eben nicht mehr
— das ist das Entscheidende. Und es darf als sehr fraglich gelten,
ob es sich überhaupt lohnt, es ihnen zurückzugeben. Ihrem blossen

Man ist genötigt, die Frage aufzuwerfen, ob die Illusion,
die den Menschen über die Tragik seines jammervollen
Daseins hinwegtäuscht, dem Wissen um diese Tragik nicht
vorzuziehen sei.

Die Frage bejahen hiesse, die Menschen wissentlich und

willentlich in einem verhängnisvollen Irrtum verharren lassen

und sie darin bestärken, in dem Irrtum nämlich, das Schicksal
komme gewissermassen von aussen her über uns, wie ein
Gewitter oder sonst eine Naturkatastrophe über uns hereinbricht,
und es sei so unabwendbar, wie diese es sind; — ferner in

dem Irrtum, Gott sei der Schicker des Schick-sals, und weil es

von Gott komme, müsse man sieh fügen und noch dankbar
dafür sein, denn was Gott tue, das sei wohlgetan, wenn es der

Mensch mit seinem beschränkten, das Göttliche nicht erfassenden

Verstände auch nicht zu erkennen vermöge.
Dies ist von allen verhängnisvollen Irrtümern, in die sich der

menschliche Geist schon versponnen hat, der folgenschwerste,
eben weil der Mensch, man darf schon sagen die Masse Mensch,

in ihn verstrickt, das Schicksal von einer ganz andern Seite her

erwartet, als wo es wirklich ist und woher es ihn beschleicht.
Der Mensch, der glaubt, das Schicksal sei ein von Gott

gesandtes Etwas, gleicht dem Soldaten, der am Waldrand steht

und zum Berg überm Tale hinauf späht in der festen Meinung,
hinter jenem Grate müsse etwas hervorkommen, Freund oder

Feind. Indessen hat ihn der Feind unbemerkt von hinten
angeschlichen, packt ihn und reisst ihn nieder.

Also kommt das Schicksal nicht von oben; es ist so irdisch

wie der Mensch selber. Der Mensch selber ist sein Schicksal!,

in gewissem Ausmass jeder Mensch für sich, aber auch
mitbestimmend im Schicksal der Masse Mensch.

Die Masse besteht aus Einzelnen. Sie selber hat kein
Gehirn, kann nicht denken; das Denken der Masse besteht aus

der Gesamtheit des Denkens der Einzelnen. Irren sich die

Einzelnen in schicksalentscheidenden Lebensfragen, wie die

vom Wesen und von der Herkunft des Schicksals eine ist, so

wächst sich der Irrtum zum Massenirrtum, zum Massenschicksal

und Massenunheil aus.
So ist der Krieg nur möglich, weil er von der fast

vollzähligen Masse als höhere Macht irdischer Art — einer
Naturkatastrophe gleich — und als göttliches Verhängnis zugleich

angesehen wird.
So ist es mit dem übrigen irdischen Elend: notwendig

seiend, unabstellbar, weil göttlicher Absicht entspringend, und

dazu noch guter göttlicher Absicht!
Solange die Masse an höhere irdische und himmlische

Machte glaubt, solange sie nicht sich selber als die «höhere

Macht» erkennt, die sich ihre Slavenketten und die Waffen

Wortlaut gegenüber aber hat in jedem Falle selbst der vulgärste
Rationalismus mit seinem primitiven «Es i s t doch nicht so» ganz
einfach recht. Es i s t nicht so, dass Maria vom heiligen Geist empfangen
hat und dabei Jungfrau geblieben ist; es ist nicht so, dass Jesus am

Kreuz die Sünde der Welt getilgt und Gott ein- für allemal versöhnt

hat; es i s t nicht so, dass die christliche Kirche eine Gemeinschaft
der Heiligen bildet. Warum jedoch es dann immer wieder — unter
den ungeheuerlichsten logischen Schlangenwindungen — behaupten?»

Omikron.

Auf dem Index.
Lt. «Osservatore Romano» vom Mittwoch, den 27. Januar 1943

hat die Kongregation des hl. Offiziums das Buch «Christliche Einheit
im Zeichen des Kreuzes», herausgegeben von einem Stephanos
Johannes, — auf den Index der verbotenen Bücher gesetzt. Der Hl. Vater

Pius XII. hat den Beschluss des Hl. Offiziums bestätigt,
unterstützt und zu veröffentlichen befohlen. —

Die «Ostschweiz» No. 46 ist in der Lage, zu berichten, dass sich

unter dem Decknamen Stephanos Johannes, der Schriftsteller Kaplan
Georg Seb. Huber von Häggenschwil, verberge. Damit wäre genannter

Schriftsteller bereits mit dem dritten Buch auf den Index gesetzt

worden. Bei der letzten Indizierung seiner Bücher, hat sich der

Verfasser dem Urteil der Kirche bereitwillig unterworfen. Wie dieses

neue Buch aber zeigt, scheint er bei seinen Ideen geblieben
zu sein. Schade, dass sich diese schriftstellerische Kraft, die nicht

ohne Talent ist, sich nicht läutern und disziplinieren will.
«Das neue Volk», Nr. 6, 6. Februar 1943.



Nr. 5 DER FREIDENKER 35

u ftttyt oüdn!
Du mugt nüdn did) fcfyu^en!
Dir /letyt fdn 6ott, fdn Çimmd

(l^t dir bd.

ßdn 6rud*r tonn, fdn Jreund,
hin Wtib dir nifyen,

und Hingt im fta^nflnn emdj

ddnIÇilfsfdjrd,
und fcfyoujï im Code du nadj

legten 6tu^n
Du ntûdjfï oüdn didj nut

der 6d)lin0çn frd!

zum Massenselbstmord selber schmiedet, ist an eine Wendung
im Schicksal der Masse nicht zu denken. Und zu dieser
Erkenntnis wird sie nicht gelangen, solange sie den Kopf in den
Sand himmlischer Hoffnungen steckt.

Gütiger Gott und Krieg, liebender Gott und Elend — Wenn
ich nicht wüsste, dass der Glaube eben dort anfängt, wo der
Verstand aufhört and wo keiner ist, so wäre es mir ein unlösbar

Rätsel, .dass Menschen angesichts dieser Gegensätze an
einen Liebgott glauben können. Der Glaube an Hölle und
Teufel wäre in unsern irdischen Zuständen lange nicht so
widersinnig; es wäre sogar logisch, an den Teufel als den Be-
stimmer des Schicksals der Menschheit zu glauben, wenn doch
unbedingt geglaubt und nicht gedacht und erkannt und gewusst
werden soll.

Eine zweite Frage drängt sich herbei: Ist es besser, der
Gott, wie er uns von den christlichen Theologen dargestellt

wird, der Gott, der Krieg und Elend über die Menschen
verhängt, um sie zu prüfen, zu bessern, zu strafen, zum Glauben
zurückzuführen, bestehe oder er bestehe nicht?

Meine Antwort lautet : Es ist ein Glück, dass er nicht
besteht.

Denn da er von Uranfang an vollkommen weise war und
alles, was im Verlauf unendlicher Aeonen geschehen würde,
voraussah, also auch das ganze irdische Blend und die
unaufhörlichen Gemetzel zwischen den nach seinem Ebenbilde
geschaffenen Menschen,

da ferner die Welt mit all ihren Kreaturen, den Menschen
inbegriffen, so sein muss, wie Gott sie erschaffen hat,
selbstverständlich willentlich so geschaffen hat, nicht etwa aus
Versehen und auch nicht aus Unfähigkeit, da ein vollkommener
Gott kein Stümper sein kann,

da also angenommen werden muss, Elend und Krieg gehören

zu der von Gott vorausgesehenen, vorausgewollten weisen
Welteinriehtung, so ist nicht die geringste Aussicht vorhanden,
dass es damit je anders würde, wenn Gott wirklich bestünde.
Die Abänderung eines in vollkommener Weisheit gefassten
Ratschlusses könnte ja nur weniger weise sein, denn Vollkommenheit

lässt sich nicht übertreffen.
Elend und Krieg sind also, wenn der christliche Gott

besteht, unabänderliche göttliche Einrichtungen.
Der bekannte Kardinal Faulhaber in München wies denn

auch in seinem Büchlein «Der Krieg im Lichte des Evangeliums»,

das während des ersten Weltkrieges herauskam, darauf

hin, «dass das Evangelium .den Krieg als geschichtliche
Tatsache des christlichen Zeitenlaufs auf der ganzen
Entwicklungslinie von der ersten bis zur letzten Stunde in Aussicht
stelle. Für den Vorabend des Weltgerichtes werden in prophetischer

Fernsicht je später je blutiger die furchtbarsten Völkerkriege

angekündigt».
Dafür bedeutet 'das Wort Evangelium : frohe Botschaft

Es kann also kein Zweifel darüber bestehen, wessen wir
uns zu versehen hätten, wenn es einen Gott gäbe. Wir könnten
ans Tor der Zukunft ruhig die Worte von Dantes Hölleneingang

setzen:

Lasciate ogni speranza voi, ch' entrate!
(Lasst, 'die ihr eingeht, alle Hoffnung fahren!)

Während «Gott», als Vollkommenheit, sich nicht verändern,
nicht bessern kann, entwicklungsunfähig ist, hat der Mensch
den grossen, wertvollen Vorteil für sich, als Art verhältnismässig

noch sehr jung zu sein. Er trägt sozusagen noch die
«Eischalen» seiner tierischen Herkunft auf sich. Diese Jugendlichkeit

gibt der Hoffnung Raum, er werde, nachdem er das

Katholiken unter sich.
Die römisch-katholische Kirchgemeinde Boswil und die

römischkatholische Kirchgemeinde Muri lagen sich vergangenes Jahr in den
Haaren. Natürlich nicht wegen dem Himmelreich, sondern wegen dem
goldenen Kalb, d. h. wegen Steuergeldern. Den Sachverhalt entnehmen

wir den «Entscheidungen des Schweizerischen Bundesgerichtes
ws dem Jahre 1942, Bd. 68, I. Teil, 2. Heft»:

Ein in der Gemeinde Muri lebender Fürsprech besitzt Liegenschaften

in der Gemeinde Boswil (Kt. Aargau). Die römisch-katholische

Kirchgemeinde Boswil war nun der Meinung, der Besitz des
Fürsprechers in der Gemeinde Boswil sollte nicht in Muri, sondern
eben in Boswil versteuert werden. Offenbar war die Kirchgemeinde
Muri nicht einverstanden, auf ihren Anspruch zu verzichten, denn
arn 20. März 1942 reichte" die röm-kath. Kirchgemeinde Boswil beim
Obergericht des Kantons Aargau Klage ein und verlangte, dass ihr,
far den auf ihrem Genieindegebiet liegenden Besitz des Fürsprechers,
das Steuerrecht zuerkannt werde «und dass die römisch-katholische
Kirchgemeinde Muri zur Rückvergütung der von ihr in den letzten
'ûnf Jahren von diesen Liegenschaften bezogenen Steuern verpflichtet

werde». Das angerufene. Obergericht lehnte die Klage mit
Entscheid vom 26. Juni 1942 ab.

Die römisch-katholische Kirchgemeinde Boswil gab sich mit diesem

Entscheid nicht zufrieden und erhob einen staatsrechtlichen Rekurs

an das Bundesgericht, worin sie Aufhebung des Entscheides des
Obergerichtes forderte, nebst Gutheisung der an das Obergericht
erhobenen Klage gegenüber Muri, d. h. Zuerkennung des Steuerrechtes
"ad Rückvergütung von den 5 letzten Jahressteuer-Erträgnissen.

Das Bundesgericht erkannte, dass die Rekurrentin zur Erhebung
des staatsrechtlichen Rekurses nicht legitimiert sei und beschloss, auf
die Beschwerde nicht einzutreten. Die Ueberlegungen, die zu diesem
Entscheid führten interessieren uns hier nicht. Uns interessieren in
diesem Zusammenhang nicht die juristischen Motive, sondern das
Thema: Katholiken unter sich: römisch-katholische Kirchgemeinde
Boswil gegen römisch-katholische Kirchgémeinde Muri. Wir wissen
nicht, wieviele Schweizerfranken der Pfarre Boswil verloren gehen
und wieviele der Pfarre Muri im Sack bleiben. Aber ergötzlich ist die
Geschichte doch: Ein Gott, ein Himmel, eine Kirche, aber — zwei
Pfarren, die sich um Steuergelder schlagen. Denn der Höchste in der
Gemeinde ist nicht die Kirchturmspitze, sondern der Pfarrer, der in
diesem Handel sicher nicht unbeteiligt ist, auch wenn die sog.
Kirchgemeinden den Handel ausgetragen haben. Beim Geld hört auch die
Liebe unter den Kirchgemeinden auf. P.

Familienschutz als politisches Propagandamittel.
Die solothurnische Volkspartei hat vor ganz kurzer Zeit im So-

lothurner Kantonsrat einen ganz besonders merkwürdigen Begriff
über den Familienschutz an den Tag gelegt. •

Der Kantonsrat hatte einen Bauadjunkten im Bezirk Dorneck
zu wählen. Es war 'die Katholisch-Konservative Volkspartei, die
Familienschutz-Patronatin, die gegenüber dem von den anderen
Parteien vorgeschlagenen Kandidaten, einem Familienvater von zwei
oder drei Kindern, der seit geraumer Zeit die Stelle provisorisch
besetzt hatte, einen ledigen Kandidaten portierte. Es war der Volkspartei

ganz egal, was mit dem Familienvater und seinen Kindern



36 DER FREIDENKER

Tierstadium überwunden hat, auch noch über das Bar bareh-
stadium hinauskommen, worin er sich gegenwärtig und schon
seit Jahrhunderten befindet.

Linné hat zwar den Menschen den homo sapiens, den weisen
Menschen, genannt. Aber das ist lediglich ein Ausdruck der
systematischen Zoologie: Denn in geistiger und sittlicher
Hinsicht kann man eine Menschheit, die sich fortgesetzt selber
zerfleischt, alle ihre ans Wunderbare grenzenden Erfindungen
zu Vernichtungszwecken missbraucht, das Schicksal als eine
Macht über sich betrachtet und einmal übers andere in ihr
eigenes Verderben rennt, wie eine missleitete Schafherde, ganz
gewiss nicht eine weise Menschheit nennen.

Sie hat zwar Jahrhunderttausende hinter sich; sie ist in
dieser dem Menschen als eine Ewigkeit erscheinenden Zeit zur
Beherrscherin der Natur geworden. Bloss sich selber, das Tier
in sich, hat sie nicht zu beherrschen gelernt. Man muss deshalb
mit der Hoffnung auf ihre weitere geistige und sittliche
Entwicklung sehr vorsichtig sein, wenn man sich nicht
niederschmetternden Enttäuschungen aussetzen will. Immerhin darf
man ein wenig hoffen, weil die Menschheit in ihrem heutigen
Zustand nicht, wie Gott, als fertig und vollkommen gelten
muss. Sie kann noch höher kommen, noch zu neuen Erkenntnissen

gelangen, sogar zu der, dass sie ihr eigenes Schicksal
ist, und dass es also in ihrer Macht liegt, das Erdenleben
vernünftig und gut zu gestalten, eben weil es keinen Gott und
damit kein zum voraus bestimmtes Schicksal gibt.

Diese Erkenntnis öffnet den Menschen 'das Tor zur
Selbstbestimmung. Sie ist heute zwar erst bei den wenigsten vorhanden.

Aber weil sie immerhin vorhanden ist, besteht auch die
Möglichkeit ihrer weitern Ausbreitung. Und diese Möglichkeit
ist der schwache, noch kaum wahrnehmbare Lichtstrahl, der
in unsere hoffnungslos umnaehtefe Zeit dringt, in 'der wir wie
in einem dunkeln, von Schrecken erfüllten Kerker leben. Auf
jeden Fall dürfen wir von Glück sagen, dass Gott nur eine
Idee, keine Tatsache ist. Ideen können überwunden werden.

Abermals s alias Kälin.
Der National-Zeitung vom 13. April entnehmen wir folgenden

Bericht:
«Anfangs Januar vergangenen Jahres erhielten vier Redaktionen

von einem angeblichen Anton Kälin ein Pamphlet, das

von Schmähungen gegen den Protestantismus strotzte. Hinter
*der Maske dieses Anton Kälin verbarg sich, wie man später
feststellte, der katholische Geistliche von Dübendorf, Pfarrer

geschehen soll, wenn nur wieder einer der ihrigen versorgt werden
kann. Oerade in diesem Falle hätte die Katholisch-Konservative
Volkspartei beweisen können, dass es ihr mit dem Familienschutz
Ernst sei; sie haben mit ihrem Vorgehen aber bewiesen, dass das
Familienchutz-Problem für sie nur ein politisches Propagandamittel
ist. «Die Nation», vom 25. Febr. 1943.

Für mich. Monatsschrift von Schweizern für Schweizer.

So nennt sich eine in Schöftland neu erscheinende Monatsschrift.
Als Schriftleiter zeichnet Karl Frey und als Mitarbeiter «Selbsthilfe-
Gemeinschaft schweizerischer Schriftsteller». Wenn wir auf diese
Schrift hinweisen, so vor allem wegen der kitschigen Aufmachung. An
den Kopf schlagen muss man sich über so viel Geschmacklosigkeit.
Zwischen Für und mich steht eine knallrote Rose gedruckt unter
der eine nicht bessere Photographie gesetzt ist, die etwa die künftige

Leserschaft des Blattes darstellen dürfte Wir zitieren aus dem
Inhalt: Der Bart der Sängerin. Vom Blumenkohl zu Josephine Baker.
Ein Preis-Kreuzworträtsel No. 1. Das 2500jährige Horoskop. Nicht
fehlen darf im Anschluss: Horoskop für März-April. Unter dem Motto
«Es gibt mehr Ding im Himmel und auf Erden, als Eure Schulweisheit

sich träumen lässt», Horatio (Shakespaere) folgt die Rubrik
Okkultes usw. Es scheint alles zum äussern Gewände zu passen! Nur
schade, dass in dieser Zeitchrift Mitarbeiter zeichnen, die wir schon
an bessern Orten gefunden haben. Warten wir die zweite Nummer
ab, es wird sich weisen, ob die Schweizer sich mit so viel Geschmacklosigkeit

abfinden.

Oskar Aebi. Er wurde eingeklagt. Gegen das im vergangenen
Jahr gegen ihn wegen Störung der Glaubensfreiheit gefällte
Urteil des Bezirksgerichtes Uster, das ihn mit 300 Franken
büsste, appellierte er ans Zürcher Obergericht. Er sei durch
die Stellungnahme verschiedener Blätter gegen die Neujahrsrede

von Bundesrat Etter in Harnisch gebracht worden. Doch

habe er nicht etwa die Absicht der Veröffentlichung seines

Schreibens verabfolgt, liess er vor Obergericht geltend machen.

Steht er noch heute zu seinen Schmähungen? Gemeinheit
für Gemeinheit seiner Hetzschrift hält ihm der Gerichtspräsident

vor. Halten Sie daran fest: «Der Protestantismus ist ein

Werk des Teufels, allerdings durch Gottes Zulassung eine
wohlverdiente Zuchtrute für die Katholiken», fragt der Präsident?
Und erhält eine bejahende Antwort. Halten Sie am Ausspruch
fest: «Könnte man etwa Zwingli einen Landesvater nennen?

Nein, einen Hurenbuben, einen Landesverräter, einen Revolutionär

.» Auch daran hält Pfarrer Aebi fest.

Der Präsident wirft ihm den Satz vor: «Man kann im
Schweizerlande nichts besseres tun als beten, dass die Pest des Anli-
christlichen Protestantismus, der unser' Volk zerriss, recht

bald verschwindet.» Die Antwort des Pfarrherrn : Das ist die

Lehre der Kirche. Ich muss daran festhalten. Hingegen
bequemt er sich, den Satz zurückzunehmen: «Mit allen erlaubten
Mitteln den blöden Protestantismus zu bekämpfen ist heilige
Pflicht jedes Eidgenossen.» Dem Hetzer wird sein Ausspruch
zum Vorwurf gemacht: «Nieder mit Zwingli, dem Vater der

Zwietracht und des Bürgerkrieges : Mit dem Schwert in der

Hand hat er gegen die Wahrheit gekämpft, Gott hat ihn
gerichtet, der Teufel hat ihn geholt .» Auch daran hält Aebi

fest und verbrämt seine ausweichende Erklärung mit der
Bemerkung, er könne nieht beweisen, wo Zwingli sei; «gestorben
ist er.» Weitere klare Fragen des Präsidenten sucht er mit

Ausflüchten zu beantworten. Wenn er seinerzeit geschrieben
habe, «der Zürcher Protestant ist wesentlich falsch, freundlich
ins Gesicht, aber hintenherum gegen alles Katholische, voll

Gift und Galle und Hass » so habe er nicht den einzelnen

Protestanten gemeint, sondern nur die Redaktoren und
Bücherschreiber. Der Inhalt seines Pamphletes, wagt der Seelsorger

vor Gericht zu behaupten, ist die Meinung aller katholischen

Geistlichen, doch dürften sie es nicht öffentlich sagen.

Diese Beschimpfungen, erklärte der referierende Oberrichter,

zeugen von einer Niedrigkeit der Gesinnung und sind
ausserordentlich schwerer Art. Ihr Zweck war, das religiöse
Empfinden anderer in gemeiner Weise zu verrletzen, und das

Schriftstück war geeignet, den inneren Frieden des Landes zu

gefährden.

Fribourg radikal!
Erschrecken Sie nicht, Fribourg ist heute konservativer denn

je. Aber Fribourg war auch einmal radikal. Wir entnehmen der

«Politischen Rundschau» (Nr. 1/2, 1942) folgende Darstellung:
«Als General Dufour am 14. November 1847 das sonderbündische

Freiburg kampflos besetzt hatte, wurden schon am 10. Dezember

daselbst neue Grossratswahlen vorgenommen, bei denen fast nur

radikale Vertreter gewählt wurden, die dann ihrerseits einen
radikalen Regierungs- oder Staatsrat wählten. Volle neun Jahre blieben

diese Behörden ohne Neuwahl im Amt. Die erste Neuwahl vom

7. Dezember 1856 brachte dann aber einen völligen Umschwung:
neben 64 Konservativen und gemässigten Liberalen entstiegen nur

noch drei Radikale den Urnen, so dass nun auch ein konservativer
Regierungsrat gewählt wurde. Seit jenem Datum ist die konservative
Mehrheit in Freiburg nie mehr in Frage gestellt worden.»

Wenn irgend jemand mich zum grössten König machte,

der je gelebt hat, mit Palästen und Gärten und feinen
Mahlzeiten und Wein und Wagen und schönen Kleidern und
Hunderten von Dienern, unter der Bedingung, dass ich keine

Bücher läse, so möchte ich lieber ein armer Mann in der

Dachstube sein als ein König, der nicht gern lesen würde.
Thomas Babington Macaulay.


	Gott - Schicksal

