
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 25 (1942)

Heft: 3

Artikel: [s.n.]

Autor: Mauthner, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409230

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


r
Nr. 3 DER FREIDENKER 21

Die ganze bürgerliche Freiheit steigt und fällt immer
mit der Freiheit der Rede und Schrift. Rud. Tschudy.

Professor Dr. Reichinstein in Zürich, ist überaus ertragreich,
pie bringt als positiven Gewinn eine Klärung vieler umstrittener

und nicht ganz leichter- Fragen. Erschienen ist das
Buch im Aristotelesverlag in Zürich, was wohl so viel heisst
wie im Selbstverlag.

Die ersten 5 Kapitel zu lesen ist ein Hochgenuss, sie bieten
gerade uns. Ungläubigen zur Festigung und Sicherung unserer
Weltanschauung ganz wertvolles Material. Der Verfasser
wirkte früher, bevor er nach Zagreb und dann nach Zürich
kam, an der Universität Nisni-Nowgorod und hatte dort
Gelegenheit, in Auseinandersetzungen mit dem russischen
Unterrichtsminister Lunatscharski wertvolle Einblicke in die
Hintergründe der bolschewistischen Religionspolitik zu
gewinnen. Er erzählt kurzweilig, wie Lunatscharski Bolschewismus

und Religion zu versöhnen suchte und deswegen dem
Spott — «der heilige Anatol!» — und der Ungnade Stalins
mm Opfer fiel; er macht uns wenigstens auszugsweise mit
dem interessanten Brief der bolschewistischen Astronomen
an den Papst 1930 bekannt; er spricht mit guter Sachkenntnis
und eingehender Dokumentation vom durchaus atheistischen
Charakter des Buddhismus; er spricht mit derselben
wertvollen Sachkenntnis und Belegung vom Atheismus eines
Lenin wie auch über die innere Abhängigkeit Gandhis von
Tolstoi; aus der «Christlichen Lehre» Tolstois zitieren wir
folgenden prägnanten Passus: «Den brutalsten von allen
Betrügen erblickt Tolstoi darin, dass einem Kinde, das fragt,
was ist unser Leben und diese Welt, die älteren Menschen,
die bereits den Bildungsstand unseres Zeitalters erkannt
haben, nicht das antworten, was sie tatsächlich glauben und
wissen; sondern das, was Menschen vor einigen tausend
Jahren glaubten; statt geistiger Nahrung wird dem Kinde in
der Religionsstunde ein seiner geistigen Gesundheit schädliches

Gift eingeimpft, von dem es sich später nur mit Hilfe
von grossen Anstrengungen befreien kann.» Wir begreifen,
dass dieser Wahrheitsfanatiker Tolstoi aus der russisch-
orthodoxen Kirche ausgestossen und mit dem Kirchenbann
belegt worden ist. Aus Dostojewskis «Brüdern Karamasoff»
wird in kluger und klarer Zusammenfassung die unheimlich
erregende und immer wieder packende Episode vom spanischen

Grossinquisitor erzählt, eine der wuchtigsten Anklagen,,
die der Kirche je entgegengeworfen worden ist. Wir nehmen
uns erneut vor, jedes Jahr einmal dieses furchtbare und
einzigartige document humain zu lesen und zu durchdenken.
Der Verfasser spricht aber auch mit guter Sachkenntnis über
die religionsphilosophischen Ansichten eines Freud und
Georg Simmel.

Soweit also wäre gerade für uns die Lektüre überaus
anregend und fruchtbar. Nun aber setzt sich, schwach und
zögernd zunächst, dann immer deutlicher und stärker, die -Tendenz

durch, auch den Gebildeten, den ungläubigen Gelehrten,
irgendwie auf Religion und auf Gottgläubigkeit festzulegen.
Auf geraden und auch sehr krummen Wegen sucht der Autor
den Nachweis zu erbringen, dass auch die berühmten Atheisten

sich Gott doch nicht ganz entfremdet haben; dass sie
überall da, wo sie sich der Harmonie des Weltalls bewusst
werden, doch sicher eine Ahnung von der Vernunft des
Welterbauers haben, auch wenn sie sich dessen gar nicht bewusst

Man verbrennt die Ketzer nicht mehr; man lässt
sie nur ganz human bis zur tödlichen Erschöpfung
über Polizeiparagraphen stolpern.

Fritz Mauthner.

werden; dass sie überall da, wo sie an den Fortschritt oder
an die menschliche Kultur glauben, bereits ein Bekenntnis
zur Religion und zu Gott ablegen, auch wenn sie sich offen
als Atheisten bezeichnen; auch die Hoffnungsfreudigkeit,
auch das Aufspüren und Erkennen irgend eines geheimnisvollen

Zusamenhanges künde bereits das göttliche Wunder
an. Allerdings, werde die Religion in der Sphaere der geistigen

Auseinandersetzung dem Wissen gegenübergestellt, so

breche sie vor den Tatsachen des Wissens zusammen; aber

Religion stehe eben dem Wissen nieht auf einer Ebene gegenüber,

sondern sitze tief unten im Sein dieser gelehrten
Menschen, sitze an der Wurzel aller ihrer geistigen Funktionen
und sei so die Voraussetzung ihrer tiefsten Einsichten. So

geht das durch den ganzen zweiten Teil des Buches und endet,
wie wir sehen werden, in einem Aufschrei der fromnien
Gelehrtenseele zu Gott.

Wir kennen den Autor nicht. Ist es ein emigrierter
jüdischer Professor, der sich bei uns in der Schweiz durch Ueber-

tonung seines Gottesglaubens eine Art Salonfähigkeit oder
auch nur kulturelle Stubenreinheit erkaufen will? Mag dem

sein, wie ihm wolle — der Genuss, den uns der 1. Teil des
Buches bereitet hat, sowie die sonst so weit- und wahrheitsoffene

Einstellung des dogmatisch freien und doch so
gottsüchtigen Autors auferlegen uns die moralische Verpflichtung,
auf einige wenige markante Punkte seiner Hinfuhrung zu
Gott in kritischer Durchleuchtung genauer einzugehen. Unsere
Abweichungen und Widerlegungen lassen sich so am besten

aufzeigen.
1. Lenin, der verbissene und aufrichtige Gegner jeder

Religion, wird als «stark ausgesprochen religiöse Natur»
gekennzeichnet. Warum? Wegen «seiner Ergriffenheit und
Hingabe an die Interessen der arbeitenden Klasse», wegen seiner
«heiligen Empörung und moralischen Entrüstung über den in
Europa ausgebrochenen Antisemitismus» (p. 85). So wird
denn auch der Bolschewismus eine Religion genannt. Der
Verfasser stützt sich dabei auf einen Satz Romain Rollands:
«Wenn das Denken unerschütterlich, um jeden Preis nach
Wahrheit strebt, restlos ehrlich und zu jedem Opfer bereit,
dann nenne ich solche Geistigkeit religiös.»

Eine solche Argumentierung müssen wir als völlig falsch
mit aller Entschiedenheit ablehnen. Eine oberflächliche
Betrachtung könnte zwar geltend machen, dass es doch im
Grunde ganz gleichgültig sei, was wir als religiös bezeichnen
und was nicht; das sei doch ein harmloses Spiel mit Worten,
Aber die Belegung der Dinge mit Namen ist eben kein harmloses

Spiel, sondern eine sozial sehr ernste Angelegenheit.
Zunächst sei festgehalten, dass die Etymologie heute noch

nicht genau weiss, woher das Wort Religion kommt und was
es letztendlich bedeutet. Schon diese Unklarheit sollte den
Besonnenen zur Zurückhaltung mahnen und daran hindern,.
zu freigebig mit diesem Ausdruck umzugehen. Darüber hinaus

aber ist der Begriff Religion durch deu Sprachgebrauch
bereits anderweitig festgelegt, er gilt als Oberbegriff der
Einzelkonfesskmen. Da für Europa nur dualistisch-theistische
Konfessionen in Betracht kommen, erhält auch der Oberbegriff

im europäischen Sprachgebrauch von seinen Unterbegriffen

her einen streng dualistisch-theistischen Begriffsinhalt.
Wer sich bei uns religiös nennt, muss damit rechnen, als
Dualist und Theist angesehen zu werden. Einen so fanatischen
Diesseitsmenschen wie Lenin als religiös zu bezeichnen ist
deshalb ganz falsch. Sein Fanatismus und seine sozialen
Qualitäten machen ihn nie zum religiösen Menschen, sondern
zum fanatischen und sozial bedeutsamen Diesseitsmenschen.


	[s.n.]

