Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 25 (1942)

Heft: 3

Artikel: Aus dem theologischen Hinterhalt
Autor: K.B.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409226

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I0RICH, 1. Mérz 1942.

DER

FREIDENKER

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmiissig am 1. jeden Monats

Redaktion:
Transitfach 541 Bern

Trotz aller Phiiosophenschulen wird der Mensch
die schlimmste Bestie der Welt bleiben.

Abonnementspreis jahrl. Fr.6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)
Simtliche Adressinderungen und ..Be-
stellungen sind zu richten an die Ge-
wchiiftsstelle d. F. V. S., Postfach 2141
Ziirich-Hauptbahnhof. Postch., VIII. 26074

Friedrich der Grosse..

INHALT: Aus dem theologischen Hinterhalt. — Als der Freisinn noch jung war (Fortsetzung). — Die Religion der Gebildeten. ——:
Streiflichter. — Priisidentenkonferenz und Delegiertenversammlung. — Ortsgruppen. — Literatur: Ignazio Silone. 1
1|
—.1

‘Aus dem theologischen Hinterhalt.

Die Ueberzeugung der Schweizer, als Volk selbst der
Souverdin zu sein, bildet die Grundlage der schweizerischen
Demokratie. Es darf daher der wachen Volksintelligenz emp-
fohlen werden, Kenntnis davon zu nehmen, dass es an
schweizerischen Universititen einflussreiche Lehrer gibt, die
in aller Form die Volkssouverinitit bestreiten. Die betreffen-
den Universitétslehrer mogen darin einen Ausdruck ihrer
Gelehrsamkeit sehen, — das Volk wird hier anderer Meinung
sein miissen, schon aus dem Grunde, weil die aus 6ffentlichen
Mitteln unterhaltenen Universititen — nach dem Willen des
Volkes — nicht das Spielfeld fiir exklusive Kreise sein sollen.

Wer ist es in der Schweiz, der dem schweizerischen Sou-
verdn, also dem schweizerischen Volke, die Wiirde des Sou-
veriins abspricht? Es sind solche, die aus «wissenschaftlicher»
Gesinnung und Ueberzeugung zu ihrer Ablehnung kommen,
— doch ist ihre Methode der «Wissenschafty anfechtbar.

Die spezifisch schweizerische Demokratie beruht auf dem
sicheren und unerschiitterlichen Empfinden fiir die Gleichheit
der Menschen, darauf, dass jeder Einzelne seinen Einfluss
darauf hat, das Recht festzustellen — nicht zuletzt das Recht
des Arbeitenden. Die Frage nach dem Souverin ist keine
andere Frage als die Frage nach denen, die das Recht fest-
stellen. Das Recht ist fiir uns nicht ein Produkt des abstrak-
ten «Staates», sondern das Recht wird im unermiidlichen,
fortwiihrenden Kampf wms Recht dauernd von Allen _ge-
schaffen. Die Deklarierung des <«Menschenrechts», dieser
geistig-revolutioniire Akt des Zeitalters der franzosischen Re-
volution, erkennt das Recht als den Willen und die Aufgabe,
im harten Existenzkampf der Interessen dennoch die Wiirde
des Menschen zu achten.

Es gibt nun nach der geschichtlichen Vergangenheit hin
orientierte Gelehrte, die in ganz anderer Weise das Recht
ableiten: sie betrachten das Recht als eine Befugnis, die von
Gott der jeweiligen «Obrigkeit> als Gnadengeschenk zur Ver-
waltung gegeben ist. Diese Auffassung behauptete sich durch
Jahrhunderte hindureh im Biindnis zwisehen «Thron und
Altars. Und wenn an schweizerischen Universitiiten die Nach-
klinge an jene heute iiberwundene Auffassung des Rechts
Spucken, so wird man sie als geschichtsgelehrte Erinnerungen
wwar begreifen, nicht aber bejahen konnen.

In seiner Schrift «Der Sinn der Demokratie:, deren Zweck
die Bestreitung der schweizerischen Volkssouverinitit ist,
begeht der Basler Philosophieprofessor .Heinrich Barth - den

Fehler, von der Demokratie im Allgemeinen abzuhandeln,
anstatt die besondere und eigentiimliche schweizerische De-
mokratie zu untersuchen. Professor Barth ldsst sich allgemein
von der besorgten Frage leiten: was hat «die Demokratie»,
wenn sie sich selbst verstehen will, der gegnerischen Be-
rufung auf rassenmissige und nationale Kollektivitiat ent-
gegenzuhalten?

Professor Barth kann nun nicht zurechtkommen mit dem
Begriffe «Volky. Er spottet iiber die Annahme, «Volk» be-
deute so etwas wie «Alle zusammen». Da sich die Autoritidren
ebenfalls auf das «Volk» berufen, sei es schwierig, dem Be-
griffe «Volk» einen Gehalt zu erteilen, der nicht schlechter
ist als der Volksbegriff des politischen Rassismus. Hier aber
muss Barths wissenschaftliche Befidhigung versagen, denn er
vertritt als Philosoph den Agnostizismus, das ist die Lehre
von der Ohnmacht und Aussichtslosigkeit der menschlichen
Intelligenz, die Wirklichkeit zu erkennen. Der Agnostizismus
tritt geschichtlich fast immer in Verbindung mit anspruchs-
voller Theologie auf: was dem redlichen Erkenntnisstreben
der Menschen verborgen bleibt, dariiber weiss dann die
Theologie umso besser Bescheid! Nein, miissen wir sagen,
der «Volkswilley ist ganz gewiss nicht der primitive Aus-
druck fiir «Alle zusammens. Dagegen diirfte dem durch
schlechte Philosophie nicht verdorbenen gesunden Menschen-
sinn das Folgende einleuchten: Die Einzelnen, aus denen sich
das «Volk» zusammensetzt, sind nicht isolierte Atome. Wir
alle haben als Einzelne Anteil an einer allen gemeinsamen
Intelligenz. (Indem man die Richtigkeit und Schoénheit des
Pythagordischen Lehrsatzes einsieht, steht man als Einzelner
denkend in der Gemeinschaft aller intelligenten Menschen.)

Wir betrachten — oder wihlen — diejenigen unter uns, die
an der gemeinsamen Intelligenz den grossten Anteil haben,
zu Représentanten des Volkes, — wenigstens ist dies unser

Ideal. Wenn man dagegen wie Prof. Barth die Mpglichkeit
des Zuganges zu einer universellen Intelligenz (ohne die es
keine Wissenschaft geben konnte, die z.B. die Intelligenz
aus der Natur herausholt) verkennt oder bestreitet, dann kann
man auch nicht verstehen, was «Volk:> und «Volkswille» ist.

In den Kreisen um Barth schiitzt man diese gemeinte In-
telligenz der Erkenntnis nicht. Ein aufschlussreiches Beispiel
aus dem Kreise um Barth kann dies beleuchten: In jenen
Kreisen ist man n#mlich der Meinung, sicheres Wissen sei
nur in der Bibel zu finden. Daher hat denn ein besonders

Nr. 3 - 25. Jahrgang

warraAaTTATITANSANnIIYT



18 DER FREIDENKER Nr. 3

Witziger aus jenem Kreise allen Ernstes die Behauptung
vertreten, es miisse die Frage, ob die Zensur in der Schweiz
wihrend der Kriegszeit von der Armee oder von den politi-
schen Behdrden ausgeiibt werden solle, aus der Bibel her
ihre Entscheidung finden. —

Prof. Barth stellt in seiner Schrift iiber den Sinn der De-
mokratie die Frage nach der Souverdn mit den folgenden
Sitzen: «Worin besteht diejenige Instanz, durch die das Tun
des Biirgers sich in Anspruch genommen sieht, wenn es zu
einem hinlidnglichen Verstindnis seiner selbst gelangt? Wenn
alles Staatsleben so etwas wie ein Herrschaftsverhiltnis be-
deutet, — wo ist dann die Herrschaft zu suchen, der der de-
mokratische Staatsbiirger Gehorsam schuldet? Worin werden
wir das beherrschende Prinzip erkennen, auf das die Auloritit
des demokratischen Staates zuverldssig und fest begriindet
ist,, indem es dessen Biirger, kraft seiner unbedingt mass-
gebenden Bedeutung, das Gesetz des Handelns auferlegt?
(Man ahnt bereits die im Hintergrunde wartende Theologie!)
Wer ist denn eigentlich im demokratischen Staate Herr? . ..
Unsere Frage spitzt sich zum Problem der Souverénitat zu.»
Dies ist die Fragestellung Barths nach dem «Herrn», nach
der «Autoritdty, nach dem Souverin.

Auf diese von Barth nicht geléste Frage kann ihm die
schweizerische Antwort erteilt werden: Der erfragte «Herr»
und die erfragte «Autoritit> sind in der schweizerischen
Demokratie nichts anderes als die Autoritit des Rechts, des
Rechts, das wir alle im unermiidlichen Kampfe stets von
neuem schaffen miissen. Dieser Autoritit fiigen wir uns frei,
weil das Schaffen des Rechts der Ausdruck unserer hochsten
Freiheit ist.

Barth dagegen vertritt eine ganz andere Auffassung. Er
treibt ein miissiges Spiel mit dem Begriff des «Staatesy, um
diesem an Stelle des Volkes die Wiirde des Souverdn zuzu-
sprechen. Wir verstehen unter dem Staate nicht ein gottdhn-
liches Wesen, wir verstehen unter dem Staate etwas, das zur
Erscheinung kommt, indem wir das Recht schaffen. Barth da-
gegen erblickt im «Staaty eine Art «Obrigkeit», die ihre Herr-
schaft irgendwie vom Jenseits her verliehen bekommt. Der
Wille des von Barth gemeinten «Staates» erwichst nicht aus
der reprasentativen Intelligenz, er bleibt im Zwielicht des
Mysteriums. Was dieser Barth’sche «Staat> zu wollen hat,
weiss er nicht deswegen, weil er der Souverin ist, sondern
wegen seiner Hinorientierung auf das Jenseits. Daher kann
Barth schreiben: «So muss der Begriff der Volkssouverdinitit
abgelehnt werden», weil er «den Menschen als solchen Sou-
verdnitit zuerkennts.

Damit hat Barth breits zu erkennen gegeben, dass er be-
reit ist, seine Staatsphilosophie durch die Theologie abrunden
zu lassen. Er schreibt: «Weil der Staat nicht grund- und halt-
los bleiben kann, ist er, wie alles menschliche Werk, auf eine
transzendierende (nach dem Jenseits ausblickende) Ausrich-
tung angewiesen. Transzendenz (das Jenseits) ist die Vor-
aussetzung auch des Staates. Nur auf der Grundlage einer
Bindung durch Theokratie (Gottesherrschaft) kann der demo-
kratische Staat sinnvoll sein Werk vollbringen.>

Dazu hiatten wir das Folgende zu bemerken: Um zu wis-
sen, was «Theokratie» oder «Gottesherrschaft> auf Erden ist,
dazu brauchen wir nur auf die Geschichte der katholischen
Kirche zu blicken. Sie verkorpert den Anspruch, das Recht
auf die Beherrschung von Seelen und Staaten von Gott ver-
liehen bekommen zu haben, in voller Reinheit. Mit der Er-
richtung der nordischen Gegenkirche, die ihrerseits <vom
Schopfer beauf-d ragt> zu sein behauptet, stehen wir zuniichst
mitten in der geschichtlichen Auseinandersetzung zwischen
«Weltanschauungen», die sich beide gleicherweise aus Vor-
stellungen der Vergangenheit nihien. Aus dem gegenwiirtigen
Weltchaos soll — so hoffen wir — die schweizerische Demo-
kratie, deren einzig anerkannte Autoritit das von Allen
dauernd mitgeschaffene Recht ist, gestirkt und geklirt her-
vorgehen. K. B.

Als der Freisinn noch jung war.
(Fortsetzung.)

«Das ‘Gesetz vom 29. Mai 1810 ist in Beziehung auf das
Recht zu Pensionen noch bestimmter. Der Art. 3 dieses Ge-
setzes sagt: «Die Naturalisation gibt kein unbedingtes Recht
auf Pension im Falle der Aufhebung des Klosters, in welchem
die naturalisierten Geistlichen wohnen; sie werden aber das
Schicksal - mit- den- Einheimischen teilen».

Im Art. 4 desselben Geselzes ist vorgeschrieben: <Der
Regierung ist die Befugnis vorbehalten, diejenigen fremden
Geistlichen, die durch ihre tadelhafte Auffiihrung es verdient
haben, die Naturalisation zu entziehen».

Wenn daher selbst den Naturalisierten kein unbedingtes
Recht auf Pension zugesichert war, so kann es noch viel
weniger von den Fremden in Anspruch genommen werden.
Uebrigens sind auch unter den Fremden einige, die keine
Bewilligung fiir den Eintritt bei der Regierung nachgesucht
haben, und demnach auf ganz unbefugte Weise in dem Kloster
sich aufgehalten haben. Nach sireng rechtlichem, geselzlichem

Literatur.

Ignazio Silone.

Muss man Ignazio Silone erst vorstellen, um von seinem neuen
Werk «Der Samen unterm Schnee» zu sprechen? Wenn auch viele
unserer Leser wissen, wer Silone ist, resp. was er geschrieben hat,
so werden doch einige Worte der Einfithrung zum Verstindnis
seiner Romane beitragen.

Ignazio Silone teilt das Los von Tausenden und Abertausenden,
die durch den Krieg, oder bereits durch dessen politisches Vorspiel,
die Heimat verloren und irgendwo in der Welt einen Zufluchtsort
gefunden haben, wo sie sich selber treu bleiben kénnen, wo sie
entweder den entschwundenen Zeiten nachtrauern oder aber von

einer besseren Zukunft trdumen. Ignazio Silone — es ist dies ein
Deckname — lebt als italienischer Emigrant irgendwo in der

Schweiz. Aber wiihrend er unsere schweizerische Gastfreundschaft
geniesst und physisch unter uns weilt, fliechen seine Gedanken,
gleich den Zugvdgeln, nach dem Siiden, in seine Heimat, die Ab-
ruzzen. In Gedanken lebt er weiter im Kreise jener armen Bauern,
den Cafoni, wie sie genannt werden, die dem steinigen Boden ihrer
Heimat und einer versteinerten, herrschenden Klasse ein kiimmer-
liches Brot, das Maisbrot, abringen. Silones Biicher, es sind bisher
deren vier: «Fontamara», «Die Reise nach Paris», «Brot und Wein»
und das neueste «Der Samen unterm Schnee» sind den Cafoni ge-
widmet, deren Los er iiber seinem eigenen nicht vergessen hat.

Es werden viele Biicher geschrieben. Zu viele! Wenn man die
Buchauslagen betrachtet oder gar eine der sogenannten National-
bibliographien zur Hand nimmt, so wird einem wahrhait bange
iiber die Schriftflut, die sich auf eine leidende Menschheit ergiesst.
Wer soll aus dieser Fiille das Korn vom Spreuer unterscheiden?
Es bleibt uns aber eine Gewissheit: Viele sind berufen, aber wenige
sind auserwiihlt! Zu den Auserwiihlten darf man mit Bestimmtheit
Ignazio Silone zihlen. Seine Werke werden den literarischen
Spreuer iiberdauern, sie werden in den Herzen der Leser keimen
und noch gelesen werden, wenn die Werke der Berufenen lingst
ihren urspriinglichen und einzigen Werl, den Makulaturwert, ein-
gebracht haben.

«Der Samen unterm Schnee» ist die Fortsetzung des bereils
1936 erschienenen und vielgelesenen Buches «Brot und Wein». Da
es jedoch in sich abgeschlossen ist und ein Ganzes bildet, kann es
auch ohne Kenntnis von «Brot und Wein» mit Gewinn gelesen
werden.

Es kann sich hier nicht darum handeln, die Geschichte in
grossen Ziigen zu erziihlen, denn die 428 engbedruckten Seiten
lassen sich nicht auf den bescheidenen Raum, der mir zur Ver-
fiigung steht, komprimieren. Zudem, was sollte ich erziihlen, als
dass es die Geschichte eines politischen Emigranten ist, der unbe-
merkt, wohl vom Heimweh getrieben, wieder in seine Heimat
zuriickgekehrt ist und hier im Versteck, im Stalle eines Cafoni
leben muss, bis er gegen ein Lisegeld seiner Grossmutter, der dem
Dorfadel angehérenden Donna Maria Vincenza, ausgeliefert wird.



	Aus dem theologischen Hinterhalt

