
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 25 (1942)

Heft: 3

Artikel: Aus dem theologischen Hinterhalt

Autor: K.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409226

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


F-

ZÜRICH, 1. März 1942. Hr. 3 - 25. Jahrgang

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I STI G EN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. jeden Monats

Redaktion: jj

Transitfach 541 Bern |
Trotz aller Philosophenschulen wird der Mensch

die schlimmste Bestie der Welt bleiben.
Friedrich der Grosse..

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

Sämtliche AdressänderuDgen und
Beitellungen sind zu richten an die Go-
ichäftsstelle d. F. V. S., Postfach 2141
ZUrich-Hauptbahnhof. Postch. VIII. 26074

INHALT: Aus dem theologischen Hinterhalt. — Als der Freisinn noch jung war (Fortsetzung). — Die Religion der Gebildeten. — J

Streiflichter. — Präsidentenkonferenz und Delegiertenversammlung. — Ortsgruppen. — Literatur: Ignazio Silone. i
i

Aus dem theologischen Hinterhalt.
Die Ueberzeugung der Schweizer, als Volk selbst der

Souverän zu sein, bildet die Grundlage der schweizerischen
Demokratie. Es darf daher der wachen Volksintelligenz
empfohlen werden, Kenntnis davon zu nehmen, dass es an
schweizerischen Universitäten einflussreiche Lehrer gibt, die
in aller Form die Volkssouveränität bestreiten. Die betreffenden

Universitätslehrer mögen darin einen Ausdruck ihrer
Gelehrsamkeit sehen, — das Volk wird hier anderer Meinung
sein müssen, schon aus dem Grunde, weil die aus öffentlichen
Mitteln unterhaltenen Universitäten — nach dem Willen des
Volkes — nicht das Spielfeld für exklusive Kreise sein sollen.

Wer ist es in der Schweiz, der dem schweizerischen
Souverän, also dem schweizerischen Volke, die Würde des
Souveräns abspricht? Es sind solche, die aus «wissenschaftlicher»
Gesinnung und Ueberzeugung zu ihrer Ablehnung kommen,
— doch ist ihre Methode der «Wissenschaft» anfechtbar.

Die spezifisch schweizerische Demokratie beruht auf dem
sicheren und unerschütterlichen Empfinden für die Gleichheit
der Menschen, darauf, dass jeder Einzelne seinen Einfluss
darauf hat, das Recht festzustellen — nicht zuletzt das Recht
des Arbeitenden. Die Frage nach dem Souverän ist keine
andere Frage als die Frage nach denen, die das Recht
feststellen. Das Recht ist für uns nicht ein Produkt des abstrakten

«Staates», sondern das Recht wird im unermüdlichen,
fortwährenden Kampf ums Recht dauernd von Allen
geschaffen. Die Deklarierung des «Menschenrechts», dieser
geistig-revolutionäre Akt des Zeitalters der französischen
Revolution, erkennt das Recht als den Willen und die Aufgabe,
im harten Existenzkampf der Interessen dennoch die Würde
des Menschen zu achten.

Es gibt nun nach der geschichtlichen Vergangenheit hin
orientierte Gelehrte, die in ganz anderer Weise das Recht
ableiten: sie betrachten das Recht als eine Befugnis, die von
Gott der jeweiligen «Obrigkeit» als Gnadengeschenk zur
Verwaltung gegeben ist. Diese Auffassung behauptete sich durch
Jahrhunderte hindurch im Bündnis zwischen «Thron und
Altar». Und wenn an schweizerischen Universitäten die
Nachklänge an jene heute überwundene Auffassung des Rechts
spucken, so wird man sie als geschichtsgelehrte Erinnerungen
zwar begreifen, nicht aber bejahen können.

In seiner Schrift «Der Sinn der Demokratie: deren Zweck
die Bestreitung der schweizerischen Volkssouveränität ist,
begeht der Basler Philosoph ieprofessor Heinrich Barth den

Fehler, von der Demokratie im Allgemeinen abzuhandeln,
anstatt die besondere und eigentümliche schweizerische
Demokratie zu untersuchen. Professor Barth lässt sich allgemein
von der besorgten Frage leiten: was hat «die Demokratie»,
wenn sie sich selbst verstellen will, der gegnerischen
Berufung auf rassenmässige und nationale Kollektivität
entgegenzuhalten

Professor Barth kann nun nicht zurechtkommen mit dem
Begriffe «Volk». Er spottet über die Annahme, «Volk»
bedeute so etwas wie «Alle zusammen». Da sich die Autoritären
ebenfalls auf das «Volk» berufen, sei es schwierig, dem
Begriffe «Volk» einen Gehalt zu erteilen, der nicht sehlechter
ist als der Volksbegriff des politischen Rassismus. Hier aber
muss Barths wissenschaftliche Befähigung versagen, denn er
vertritt als Philosoph den Agnostizismus, das ist die Lehre
von der Ohnmacht und Aussichtslosigkeit der menschlichen
Intelligenz, die Wirklichkeit zu erkennen. Der Agnostizismus
tritt geschichtlich fast immer in Verbindung mit anspruchsvoller

Theologie auf: was dem redlichen Erkenntnisstreben
der Menschen verborgen bleibt, darüber weiss dann die
Theologie umso besser Bescheid! Nein, müssen wir sagen,
der «Volkswille?; ist ganz gewiss nicht der primitive
Ausdruck für «Alle zusammen». Dagegen dürfte dem durch
schlechte Philosophie nicht verdorbenen gesunden Menschensinn

das Folgende einleuchten: Die Einzelnen, aus denen sich
das «Volk» zusammensetzt, sind nicht isolierte Atome. Wir
alle haben als Einzelne Anteil an einer allen gemeinsamen
Intelligenz. (Indem man die Richtigkeit und Schönheit des

Pythagoräischen Lehrsatzes einsieht, steht man als Einzelner
denkend in der Gemeinschaft aller intelligenten Menschen.)
Wir betrachten — oder wählen — diejenigen unter uns, die
an der gemeinsamen Intelligenz den grössten Anteil haben,
zu Repräsentanten des Volkes, — wenigstens ist dies unser
Ideal. Wenn man dagegen wie Prof. Barth die Möglichkeit
des Zuganges zu einer universellen Intelligenz (ohne die es

keine Wissenschaft geben könnte, die z. B. die Intelligenz
aus der Natur herausholt) verkennt oder bestreitet, dann kann
man auch nicht verstehen, was «Volk» und «Volkswille» ist.

In den Kreisen um Barth schätzt man diese gemeinte
Intelligenz der Erkenntnis nicht. Ein aufschlussreiches Beispiel
aus dem Kreise um Barth kann dies beleuchten: In jenen
Kreisen ist man nämlich der Meinung, sicheres Wissen sei

nur in der Bibel zu finden. Daher hat denn ein besonders



18 DER FREIDENKER Nr. 3

Witziger aus jenem Kreise allen Ernstes die Behauptung
vertreten, es müsse die Frage, ob die Zensur in der Schweiz
während der Kriegszeit von der Armee oder von den politischen

Behörden ausgeübt werden solle, aus der Bibel her
ihre Entscheidung finden. —

Prof. Barth stellt in seiner Schrift über den Sinn der
Demokratie die Frage nach der Souverän mit den folgenden
Sätzen: «Worin besteht diejenige Instanz, durch die das Tun
des Bürgers sich in Anspruch genommen sieht, wenn es zu
einem hinlänglichen Verständnis seiner selbst gelangt? Wenn
alles Staatsleben so etwas wie ein Herrschaftsverhältnis
bedeutet, — wo ist dann die Herrschaft zu suchen, der der
demokratische Staatsbürger Gehorsam schuldet? Worin werden
wir das beherrschende Prinzip erkennen, auf das die Autorität
des demokratischen Staates zuverlässig und fest begründet
ist, indem es dessen Bürger, kraft seiner unbedingt
massgebenden Bedeutung, das Gesetz des Handelns auferlegt?
(Man ahnt bereits die im Hintergrunde wartende Theologie!)
Wer ist denn eigentlich im demokratischen Staate Herr?
Unsere Frage spitzt sich zum Problem der Souveränität zu.»
Dies ist die Fragestellung Barths nach dem «Herrn», nach
der «Autorität», nach dem Souverän.

Auf diese von Barth nicht gelöste Frage kann ihm die
schweizerische Antwort erteilt werden: Der erfragte «Herr»
und die erfragte «Autorität» sind in der schweizerischen
Demokratie nichts anderes als die Autorität des Rechts, des

Rechts, das wir alle im unermüdlichen Kampfe stets von
neuem schaffen müssen. Dieser Autorität fügen wir uns frei,
weil das Schaffen des Rechts der Ausdruck unserer höchsten
Freiheit ist.

Barth dagegen vertritt eine ganz andere Auffassung. Er
treibt ein müssiges Spiel mit dem Begriff des «Staates», um
diesem an Stelle des Volkes die Würde des Souverän
zuzusprechen. Wir verstehen unter dem Staate nicht ein gottähnliches

Wesen, wir verstehen unter dem Staate etwas, das zur
Erscheinung kommt, indem wir das Recht schaffen. Barth
dagegen erblickt im «Staat» eine Art «Obrigkeit», die ihre
Herrschaft irgendwie vom Jenseits her verliehen bekommt. Der
Wille des von Barth gemeinten «Staates» erwächst nicht aus
der repräsentativen Intelligenz, er bleibt im Zwielicht des

Mysteriums. Was dieser Barth'sche «Staat» zu wollen hat,
weiss er nicht deswegen, weil er der Souverän ist, sondern

wegen seiner Hinorientierung auf das Jenseits. Daher kann
Barth schreiben: «So muss der Begriff der Volkssouveränität
abgelehnt werden», weil er «den Menschen als solchen
Souveränität zuerkennt».

Literatur.

Ignazio Silone.

Muss man Ignazio Silone erst vorstellen, um von seinem neuen
Werk «Der Samen unterm Schnee» zu sprechen? Wenn auch viele
unserer Leser wissen, wer Silone ist, resp. was er geschrieben hat,
so werden doch einige Worte der Einführung zum Verständnis
seiner Romane beitragen.

Ignazio Silone teilt das Los von Tausenden und Abertausenden,
die durch den Krieg, oder bereits durch dessen politisches Vorspiel,
die Heimat verloren und irgendwo in der Welt einen Zufluchtsort
gefunden haben, wo sie sich selber treu bleiben können, wo sie
entweder den entschwundenen Zeiten nachtrauern oder aber von
einer besseren Zukunft träumen. Ignazio Silone — es ist dies ein
Deckname — lebt als italienischer Emigrant irgendwo in der
Schweiz. Aber während er unsere schweizerische Gastfreundschaft
geniesst und physisch unter uns weilt, fliehen seine Gedanken,
gleich den Zugvögeln, nach dem Süden, in seine Heimat, die Ab-
ruzzen. In Gedanken lebt er weiter im Kreise jener armen Bauern,
den Cafoni, wie sie genannt werden, die dem steinigen Boden ihrer
Heimat und einer versteinerten, herrschenden Klasse ein kümmerliches

Brot, das Maisbrot, abringen. Silones Bücher, es sind bisher
deren vier: «Fontamara», «Die Reise nach Paris», «Brot und Wein;
und das neueste «Der Samen unterm Schnee» sind den Cafoni
gewidmet, deren Los er über seinem eigenen nicht vergessen hat.

Damit hat Barth breits zu erkennen gegeben, dass er
bereit ist, seine Staatsphilosophie durch die Theologie abrunden
zu lassen. Er schreibt: «Weil der Staat nicht grund- und halllos

bleiben kann, ist er, wie alles menschliche Werk, auf eine
transzendierende (nach dem Jenseits ausblickende) Ausrichtung

angewiesen. Transzendenz (das Jenseits) ist die
Voraussetzung auch des Staates. Nur auf der Grundlage einer
Bindung durch Theokralie (Gottesherrschaft) kann der
demokratische Staat sinnvoll sein Werk vollbringen.:

Dazu hätten wir das Folgende zu bemerken: Um zu
wissen, was «Theokratie: oder «Gottesherrschaft» auf Erden ist,
dazu brauchen wir nur auf die Geschichte der katholischen
Kirche zu blicken. Sie verkörpert den Anspruch, das Recht
auf die Beherrschung von Seelen und Staaten von Gott
verliehen bekommen zu haben, in voller Reinheit. Mit der
Errichtung der nordischen Gegenkirche, die ihrerseits «vom
Schöpfer beauf-d ragt» zu sein behauptet, stellen wir zunächst
mitten in der geschichtlichen Auseinandersetzung zwischen
«Weltanschauungen», die sich beide gleicherweise aus
Vorstellungen der Vergangenheit nähten. Aus dem gegenwärtigen
Weltchaos soll — so hoffen wir — die schweizerische
Demokratie, deren einzig anerkannte Autorität das von Allen
dauernd mitgeschaffene Recht ist, gestärkt und geklärt
hervorgehen. K. B.

Als der Freisinn noch jung war.
(Fortsetzung.)

«Das Gesetz vom 29. Mai 1810 ist in Beziehung auf das
Recht zu Pensionen noch bestimmter. Der Art. 3 dieses
Gesetzes sagt: «Die Naturalisation gibt kein unbedingtes Recht
auf Pension im Falle der Aufhebung des Klosters, in welchem
die naturalisierten Geistlichen wohnen; sie werden aber das
Schicksal mit. den Einheimischen teilen».

Im Art. 4 desselben Gesetzes ist vorgeschrieben: «Der
Regierung ist die Befugnis vorbehalten, diejenigen fremden
Geistlichen, die durch ihre tadelhafte Aufführung es verdien!
haben, die Naturalisation zu entziehen».

Wenn daher selbst den Naturalisierten kein unbedingtes
Recht auf Pension zugesichert war, so kann es noch viel
weniger von den Fremden in Anspruch genommen werden.
Uebrigens sind auch unter den Fremden einige, die keine
Bewilligung für den Eintritt bei der Regierung nachgesucht
haben, und demnach auf ganz unbefugte Weise in dem Klöster
sich aufgehalten haben. Nach streng rechtlichem, gesetzlichem

Es werden viele Bücher geschrieben. Zu viele! Wenn man die
Buchauslagen betrachtet oder gar eine der sogenannten
Nationalbibliographien zur Hand nimmt, so wird einem wahrhaft bange
über die Schriftflut, die sich auf eine leidende Menschheit ergiesst.
Wer soll aus dieser Fülle das Korn vom Spreuer unterscheiden?
Es bleibt uns aber eine Gewissheit : Viele sind berufen, aber wenige
sind auserwählt! Zu den Auserwählten darf man mit Bestimmtheit
Ignazio Silone zählen. Seine Werke werden den literarischen
Spreuer überdauern, sie werden in den Herzen der Leser keimen
und noch gelesen werden, wenn die Werke der Berufenen längst
ihren ursprünglichen und einzigen Wert, den Makulaturwert,
eingebracht haben.

«Der Samen unterm Schnee» ist die Fortsetzung des bereits
1936 erschienenen und vielgelesenen Buches Brot und Wein Da

es jedoch in sich abgeschlossen ist und ein Ganzes bildet, kann es
auch ohne Kenntnis von «Brot und Wein» mit Gewinn gelesen
werden.

Es kann sich hier nicht darum handeln, die Geschichte in
grossen Zügen zu erzählen, denn die 428 engbedruckten Seiten
lassen sich nicht auf den bescheidenen Raum, der mir zur
Verfügung steht, komprimieren. Zudem, was sollte ich erzählen, als
dass es die Geschichte eines politischen Emigranten ist, der
unbemerkt, wohl vom Heimweh getrieben, wieder in seine Heimat
zurückgekehrt ist und hier im Versteck, im Stalle eines ('afoni
leben muss, bis er gegen ein Lösegeld seiner Grossmutter, der dem
Dorfadel angehörenden Donna Maria Vincenza, ausgeliefert wird.


	Aus dem theologischen Hinterhalt

