
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 25 (1942)

Heft: 2

Artikel: Optimistischer Lebenswille

Autor: Traber, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409223

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409223
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 2 DER FREIDENKER 13

Denn der Mensch, der zur schwankenden Zeit auch schwankend gesinnt ist,
der vermehrt das Uebel und breitet es weiter und weiter;
aber wer fest auf dem Sinne beharrt, der bildet die Welt sich. Goethe.

leisten. Die Rückerstattung hätte auf eine einfache, mit den
nötigen Nachweisen versehene Reklamation sogleich stattgefunden.

Das zitierte Gesetz ist vom 5. Juli 1848, und es könnte
somit die Einwendung hervorrufen, dass dasselbe auf solche,
die vorher schon Profess getan, nicht anwendbar sei. Um
diesem Einwände zum Voraus zu begegnen, weist die Regierung

aus früheren Gesetzen nach, dass schon damals die
Möglichkeit der Säkularisation vorausgesehen und nicht nur den
Fremden, sondern sogar den Naturalisierten kein unbedingtes
Recht auf lebenslängliche Pension zugesichert worden sei.
Schon im Gesetze vom 19. Juni 1803 war im Art. 5 die
Vorschrift enthalten: «Der freie Eintritt und Profess ist allen
Bürgern und Fremden des einen und des andern Geschlechts

gestattet, deren Familien im Känton wohnhaft sind. Der Eintritt

ist nur den Bürgern derjenigen Länder gestattet, in welchen

die tessinischen Angehörigen ein gleiches Recht gemessen.

Vorbehalten bleibt immerhin, dass nicht mehr Personen
aufgenommen werden dürfen, als von der geistlichen Korporation

erhalten werden können, und dass kein Fremder ohne

Bewilligung aufgenommen werde.»
(Fortsetzung folgt.)

Erfahrungen eines Katholiken.
Ich bin römisch-katholisch erzogen worden, weil meine

Mutter römisch-katholisch war. Wir wohnten in einer
Gemeinde ca. 4 Stunden von Luzern entfernt. Schon als Schüler
fand ich keinen Gefallen am katholischen Religionsunterricht
und ging deshalb nur ganz kurze Zeit in denselben. Aber da

begann für mich ein Leben voll Schwierigkeiten, Plagereien
und Qualen. Ich wurde von den andern Kindern gehasst und
verfolgt und man intrigierte gegen mich. Was ich so von
katholischen Mitmenschen Jahre lang zu leiden hatte, kann
sich nur der vorstellen, der die katholische Kirche und ihre
Praktiken kennt. Ich bekam von diesem Religionssystem und
diesen frommtuenden Menschen einen starken Widerwillen,
einen Abscheu. Der Gemeindepräsident stellte an den
Erziehungsrat den Antrag, mich in eine Zwangserziehungsanstalt

einzuweisen. Der Erziehungsrat stimmte diesem
Antrage zu und nun hätte ich in eine solche Anstalt, die von
katholischen Nonnen geleitet wird, einziehen sollen. Da holte
sich mein Vater bei einem Anwalt Rat. Es wurde Rekurs
beim Bundesgericht erhoben und dieser wurde geschützt.
Die Absicht der «frommen» Behörden wurde vereitelt. Aber
von da an wurde ich noch mehr verfolgt, sodass ich abends
oder nachts nicht mehr aus dem Hause gehen konnte, ohne
belästigt zu werden. Man hätte mich am liebsten totgeschlagen.

Ich erlernte den Maurerberuf und als ich ausgelernt war,
trat ich der sozialdemokratischen Partei bei und abonnierte
das Arbeiterblatt. Jetzt wurde ich in unserer grossen
Gemeinde, in der mehrere Baumeister waren, direkt boykottiert,
sodass es für mich unmöglich war, Arbeit zu erhalten. Als

Stell dich in Reih' und Glied, das Ganze

zu verstärken,
Mag auch, toer's Ganze sieht, dich darin
nicht bemerken.
Das Ganze toirkt, und du bist drin mit
deinen Werken.

Rückert.

ich eines Abends zu einem Baumeister ging, um nach Arbeit
zu fragen, kam hinter mir der Gemeindepräsident ebenfalls
ins Haus. Vor der verschlossenen Türe, es war niemand zu
Hause, hielt mir der Gemeindepräsident die Faust unter das
Kinn und fragte mich mit beleidigenden Ausdrücken
(verfluchter Sozi, Sau-Sozi, Gotteslästerer, etc.), was ich hier
wolle. Er hätte schon dafür gesorgt, dass ich in der Gemeinde
keine Arbeit mehr erhielte; ich sollte machen, dass ich aus
der Gemeinde fortkomme. Als ich in einer andern Gemeinde
Niederlassung nehmen und die Schriften abgeben wollte,
fragte mich der Gemeindeschreiber nach der Religion, worauf
ich erwiderte, dass ich konfessionslos sei. Hierauf wurde mir
die Niederlassung nicht bewilligt. Man wolle keine Sozi und
Kommunisten in der Gemeinde! So blieb mir nichts anderes

übrig, als in der Stadt Luzern Arbeit zu suchen, die ich auch
sofort erhielt. Auch das Motorvelo, das ich mir zur Fahrt
nach der Stadt zur Arbeit kaufte, wurde mir böswilligerweise
ruiniert. Ich verlegte darauf mein Domizil in die Stadt, wo
ich endlich nach langem Märtyrium Ruhe bekam. Als ich die
Schriften auf der Gemeindekanzlei abholte, sagte mir der
Gemeindeschreiber: «Es ist recht, dass Sie gehen, sonst hätte
man Sie eines schönen Tages gelincht, denn Moskauer haben
keinen Platz in unserer Gemeinde. Wenn es ein Jahrhundert
früher gewesen wäre, hätte man Sie auf einem Scheiterhaufen
verbrannt!» Ich blieb ihm die Antwort nicht schuldig. Man
kenne die Bluthunde. Sie seien zu allem fähig! Das war mein
Abschied aus der Gemeinde.

In der Stadt konnte ich nun ruhig leben und arbeiten. Es
verfolgte mich keine unduldsame Pfaffenbrut mehr. Heute,
nach 10 Jahren, bin ich glücklich, dass ich dieser katholischen
Kirche und ihren unduldsamen Anhängern für immer Valet
gesagt und mich der freigeistigen Weltanschauung angeschlossen

habe. Arme Menschen, die. hoffen und glauben, sie
bekämen für dieses Erdenleiden einen Lohn in einem Jenseits,
im Nirwana, im Nichts! Aber eben mit diesen Menschen, die
solchen Hokus-Pokus glauben, macht die Kirche Geld. Ohne
Geld wäre auch die Kirche bald am Ende ihres Lateins. Aber
die Dummheit sorgt schon dafür, dass alles beim Alten bleibt.

Vielleicht dass dieser unselige Weltkrieg den Menschen
die Augen öffnet und eine. Wandlung herbeiführt. Es wäre
höchste Zeit! C.G.

Optimistischer Lebenswille.
Es ist leichter den Pessimisten zu spielen als die Kunst

des Bejahens zu üben. Jede Zeit hat Wolken am Horizont
und jedes Leben hat Hindemisse, die zu überwinden sind.
Es wäre aber auch stupid, einen semmelblonden Optimismus
zur Schau zu tragen wie ein Abonnent aufs Glück, der die
notwendige Aktivität des Lebendigen übersieht und Erfolg
und Fortschritte schicksalsmässiger Gebundenheit anvertraut.
Die Kunst des Bejahens ist die Philosophie des täglichen
Lebens, soll einem in der Notwendigkeit allgemeiner
Entwicklung ein Rest von Willensfreiheit gewahrt bleiben zum
Unterschied vom Herdenvieh.

Anstatt nun dem Leben Wert und Bedeutung zu geben,
anstatt das Diesseits zu ordnen, haben Religion und
Philosophie das Suchen nach einem Endzweck des Daseins als
Hauptaufgabe hingestellt und dafür die Behauptung von der
jenseitigen Fortdauer des Lebens als Formel einer zur Tugend
anspornenden, vor der «Sünde» warnenden Anweisung für
das irdische Verhalten gegeben. Darin stimmen alle Religio-



14 DER FREIDENKER

neu überein, ob es sich um eine Art Pension im himmlischen
Paradies oder um eine Art Seelenwanderung handelt. Auch
die Philosophie, soweit sie sich mit den «Ausflüssen Gottes»

beschäftigt, bläst ins gleiche Horn. Die Philosophie ist ja vielfach

nur säkularisierte Theologie. Wo die Philosophen sich

versammeln, da stellen sich prompt auch die Theologen ein,
damit die Stellvertreter der Philosophie keine «Dummheiten»

schwatzen, sich nicht etwa in die Nähe der Naturwissenschaften

begeben oder sich gar etwa zu einlässlich mit sozialen
Problemen beschäftigen. Die Theologie bemuttert die
Philosophie, damit sie sich auch fernerhin an inhaltsleeren Worten
berauscht und ja nicht an die Hauptaufgabe denkt,
wissenschaftliche Begriffe zu klären. Es passt der Religion, wenn
die Philosophie in ihren Schlussfolgerungen zum Pessimismus

gelangt, der da sagt : alles was entsteht, ist wert, dass es

zu Grunde geht. Um aufs Jenseits glaubhaft vertrösten zu

können, muss man eben das Erdenleben diskreditieren. Die
gedankliche Flucht aus der Wirklichkeit, hat eben eine eminent

praktische, d. h. politische Bedeutung. Heute mehr denn

je, und heute machen sich auch die Mystiker aller Ein- und

Vielgötter-Religionen wieder besonders bemerkbar. Ihr Ge-

bahren wäre, als eine der paradoxesten Erscheinungen, zum
Lachen, wenn es sich nicht um eine ernste Angelegenheit
handelte.

In ruhigen Zeiten ist ihr «Gott» fern, heute ist er wieder
nah und damit steigert sich natürlich auch die religiöse
Haltung. Wehn Besuch naht, stürzt man sich bekanntlich in
ein besseres Gewand. Bald sind die Herren Mystiker ganz
zerknirscht ob der Ungleichheit mit ihrem Gott und ob der
Weiten Kluft zwischen Himmel und Erde. Bald wagen sie

nicht einmal mit Opfern sich ihrem Gott zu nähern. Bald sind
sie derart verklärt, als ob sie mit ihrem Gott bereits vereint
wären. Bald ist ihr Herrgott die Verkörperung des Absoluten,
dann wieder der Schöpfer des Universums. Bald ist er wieder
ein Herr von Heerscharen, bald aber wieder ein Wesen, das

in seiner unergründlichen Tiefe und Abgezogenheit und Ab-
gewandtheit ausserhalb jeder Bemengung mit der Erde sich
befindet. Im letztern Falle ist es natürlich begreiflich, dass

er Kriege zulässt, denn es verträgt sich nicht gut mit seiner
Würde, sich mit solchen gemeinen Händeln zu beschäftigen.
Da aber unsere Mystiker um «Teufels Gewalt» mit diesem

Herrgott in Beziehung kommen möchten, machen sie ihn flugs
zum Schöpfer, zum Herrn im Weinberg, wollen mit ihm
diskutieren, warum dieses und jenes so und nicht anders
geschaffen wurde. Bei der Unterscheidung des menschlichen
Ich und des göttlichen Du fällt natürlich die Entscheidung,
wie bei einem Diktator, Tyrannen und autoritären Fürsten,
immer zu Gunsten des Mächtigeren, d. h. eine Schranke der
sehnenden Seele und des neigenden Gottes empfinden die
devoten Mystiker immer. Es soll zwar, unter uns Freidenkern
sei es gesagt, schon vorgekommen sein, dass ein ganz «heller»
Mystiker zu der Einsicht gekommen sei, dass der wirklich
gute Mensch mit diesem Herrgott identisch sei. Das wäre so
eine Art Fortschritt, den wir Freidenker begrüssen müssten,
aber die Zuversicht hält nicht lange an, denn ein Unterschied
muss eben zwischen Oben und Unten bestehen. Die Mystiker
machen aus dem über Aeonen ruhenden Gott wieder einen
aktiven Geber, der «gute» Atome verteilt. Aus diesem Atom
«Gut» machen die frommen und religiösen Mystiker wieder
eine Hochmutsburg, oder sie lassen dieses Atom «Gut» erst
wirken, wenn der Mensch «ganz arm» geworden ist, wenn er
alles Irdische ~so recht verachten gelernt hat, so dass er immer
hohler wird und noch mehr Atome «gut» aufzunehmen in
der Lage wäre.

Man lässt dem Herrgott wirklich keine Ruhe und allen
kann er's auch nicht recht machen und darum bescheiden
wir uns lieber mit der uns auf der Erde gegebenen Aufgabe,
über die wir Rechenschaft zu geben bereit sein müssen und

können. Den Einen ist er die Idealgestalt eines tatenloseu
Wesens, den Andern eines Technikus kann alle Sachen, alle
aber ergeben sich ins Unvermeidliche, weil ihnen nichts
anderes übrig bleibt und weil sie die Rekursinstanz zum
vornherein höher einschätzen als die Rekurrenten, sonst dürfte
er ja nicht über ihnen thronen. Resigniert erklären die
Mystiker, die menschliche Vernunft könne eben die Gottheit nie

erkennen, nie erfassen, aber die Erkenntnis der Unerkenn-
barkeit sei immerhin ins Blickfeld gerückt. Auf ein weiteres
Begreifenwollen verzichten diese Religionen. Wir Freidenker
auch! In der Finsternis findet man keine Helligkeit und im

Dunkel kein Licht. Ja wir fühlen uns nicht einmal verpflichtet,

einen verborgenen Gott zu suchen! Wir suchen vielmehr
die Gemeinschaft und die Mitarbeit mit Menschen und nicht

diejenige von Nirwana. Wir spintisieren nicht, sondern wir
bejahen die Wirklichkeit und treffen im Verein mit
Gleichgesinnten Veranstaltungen, dieses Leben zu verbessern,
soweit es uns die Natur und deren Erkenntnis möglich macht.
Zu tieferer Erkenntnis als es die Natur der Dinge zulassen,
sind wir in keiner Weise verpflichtet. Wenn wir nur alles
das täten, was uns möglich ist, wir stünden viel weiter.

Dunkle Zeitverhältnisse und verworrenes Erdengeschick
sind für uns aber keine Veranlassung in das Reich der Mystik
zu flüchten. Wir wenden uns nicht vom egoistischen
Hochmutszentrum aus, vom Schaubaren weg dorthin, wo Begreifen
und Erkennen ein Ende hat, wo die Dunkelheit scheints zum
Wesen gehört, um einem unerklärlichen Absoluten als Grund
zu dienen. Wir haben Ehrfurcht vor dem Wirklichen, aber
nicht vor einem Phantom. Wir suchen die Fortdauer, die Ewigkeit

in der Fortdauer des Geschlechts und teilen nicht die

primitive Auffassung von einem leiblichen oder geistigen
Wiedersehen im Himmel. Mit dieser Wiedersehenslehre
machen wir vor allem keine Geschäfte, sind uns aber
vollkommen der Verantwortung bewusst, die Aufgaben dieses
Erdenlebens nach bestem Gewissen und Wissen zu lösen.
oder mindestens einer Lösung näher zu bringen. Wir
verlangen nicht nach einer neuen Erde im Himmel. Weil uns
die Mystiker nicht sagen können, welche menschliche Be-
wusstseinsform in der Ewigkeit fortbesteht, wann und wo
die Befähigung der Seele beginnt in Ewigkeit zu sein,
bekämpfen wir diesen Unsterblichkeitsglauben. In Tat und
Wahrheit ist dieser Unsterblichkeitsglaube nur falsch
ausgedrückter Lebenswille. Aber die Formel, ohne naturwissenschaftliche

Basis, hat eine unnütze, ja verheerende,
narkotisierende Wirkung ausgeübt. Dieser Unsterblichkeitsglaube
hat uns durch Jahrtausende von Jahren Leiden schleppen
lassen, die wir uns hätten ersparen können, die wir höchstens
als einmalige niedrigere Form des Lebens hätten über uns

ergehen lassen müssen. Der Ewigkeitsglaube raubt dem
wirklichen Leben den tragischen Ernst. Der Gläubige ist erfüllt
von der Nichtigkeit alles Irdischen und dieser Glaube wird
von den Herrschenden in jeder Form benützt, um die Armen
im Geiste auszubeuten; das eigene Leben aber geniessen sie

in vollen Zügen nach allen Regeln der Kunst. Sie lassen

ihren Herrgott einen guten Mann sein und spielen in Tat

und Wahrheit unter frommer Maske den lachenden Dritten.
Je mehr wir diesem Leben Wert und damit Bedeutung

geben, desto mehr dürfen wir von uns sagen, dass wir
niemals vergebens gelebt haben. Unser Leben hat um so mehr

Bedeutung, je vollkommener wir dasselbe gestalten. Nicht wir
sind ewig, sondern wir sind ewig. Unser Dasein dauert fort
in der Weise, dass wir auf Erden in unseren Werken und in

unseren Einwirkungen auf Andere fortleben im organischen
Kreislauf Und in der historischen Kausalkette. Wir müssen
das durch das Christentum geschwächte Gefühl des ïusam-
menhanges der Geschlechter stärken und einer kommenden
Generation den Weg zu einer höheren Stufe der seelischen
Kräfte bahnen. Das höchste Verdienst erreichen wir dann,



DER FREIDENKER 15

wenn wir unsere geistigen und materiellen Kräfte so wirken

lassen, dass wir verdienen «unsterblich» zu sein. Wir sind

Evolutionisten, weil wir Rationalisten sind. Unsere Gedankengrundlage

mag noch der Differenzierung bedürfen, aber sie

ruht in jedem Falle auf Wirklichkeit, hat festen Boden unter
den Füssen.

Die Frommen mögen wettern über die Sittenlosigkeit der

Welt. Diese kann nur besser werden mit der Erkenntnis des

Wirklichen. Der Glaube in die Allmacht der Wissenschaft —

jawohl Allmacht — ersetzt uns den alten Glauben. Was sie

noch nicht kann, das vermag uns der Jenseitsglaube niemals

zu ersetzen. Muss sich auch die heutige Wissenschaft noch

der Versprechungen bedienen, so hat sie doch schon eine
Höhe erreicht, von der aus man in eine bessere Zukunft
blicken kann, wo dereinst die Menschheit eine Existenz ohne

Entbehrung des Nötigsten und ohne die heutigen Leiden
verbringen kann. Dann wird sie der elementarsten Sorge um

Bekleidung, Behausung und Ernährung enthoben sein und die
verheerendsten Krankheiten werden uns nichts mehr anhaben

können. Der Mensch wird die auf dem Erdball aufgespeicherten

Kräfte meistern und sie zu seinem Besten verwenden und
nicht gestatten, dass sie nur zu Gunsten einer Minderheit
verwendet werden oder dass sie sich überhaupt im Räume nutzlos

verlieren.

Ein Weiteres ist uns aber auch klar, und das sagen wir
an die Adresse der sogenannten politisch Neutralen. Der
Zusammenhang von Wissenschaft und Politik wird immer
deutlicher. Auch die Wissenschaft ist bis heute ein historisch
gewordenes Produkt der ökonomischen Entwicklung und hat
ihre sozialen Voraussetzungen. Die heutigen Machtverhältnisse

betrachten wir eben nicht als «gottgewollt» und lassen

unser Denken nicht zu politischen oder wirtschaftlichen oder

pseudowissenschaftlichen Interessen missbrauchen. Da wird
es eben für die saturierten Kreise in den nächsten Jahrzehnten

allerlei Ueber rasch ungen geben, die sich jetzt schon am
Horizont abheben, denen sie heute noch auszuweichen suchen.
Man macht bekanntlich die grössten Anstrengungen, um dem
Unausweichlichen auszuweichen. Wer natürlich etwas
hellhörig ist, und über seine eigene Nasenspitze hinaus sieht,
den wird der Ruf nach Planwirtschaft auf allen Gebieten
nicht befremden. Mit dem politischen Siegeszug des Liberalismus

ist es vorbei; nur der sozialen Gemeinschaft wird es

möglich sein, die Schwierigkeiten des Lebens völlig zu
meistern. Das Bindeglied aller wird eine Sozialwissenschaft
sein, die von der Gemeinschaft ausgeht. Erst wenn alle
Sklavenketten fallen und keine Flucht vor der Verantwortung
möglich sein wird, dann gibt es keine Krisen mehr, die die
Menschheit in ihrer Existenz bedrohen. Wir müssen die
Gesetze der geistigen und materiellen Entwicklung kennen lernen

und nach ihnen planmässig handeln, dann benötigen wir
keinen übernatürlichen Glauben, der im Grunde widernatürlich

ist. Eine solche mit klarem Bewusstsein und voller
Erkenntnis auf allen Gebieten menschlicher Tätigkeit
angewandte Wissenchaft ist Sozialismus im weitesten Sinne des
Wortes.

Wenn dem Volke der Sinn für Freiheit, Gleichheit und
Brüderlichkeit genommen wird, dann wird es eben zur Masse,
die man mit Gewalt so oder anders formen kann. Wer also
für freies Denken eintritt, muss auch für eine Befreiung von
den Geldmächten eintreten. Die Befreiung aber muss von der
Wirtschaft aus gehen. Das Volk wird dann auch die Fähigkeiten

bekommen, selbständig zu denken.

Eugen Traber, Basel.

Streiflichter.
Wenn nicht alle Zeichen trügen ist das Jubiläumsjahr der

Eidgenossenschaft zu Ende. Ein Jahr der Festlichkeiten, genauer, der
patriotischen und damit kirchlichen Festlichkeiten, hat seinen Ab-
schlus gefunden. Das Motto «6Ô0 Jahre Eidgenossenschaft» muss
durch ein neues ersetzt werden. Darum braucht uns aber nicht bange
zu sein. Auch im Jahr 1942 werden die Eidgenossen weiterfesten,
denn im Zeitalter der Propaganda wird man mit Leichtigkeit ein
neues Schlagwort finden. A propos, man hat es bereits gefunden
«Das Jahr der Bewährung». Wie Betrunkene sind die Eidgenossen,
oder wenigstens Teile davon, von Fest zu Fest getorkelt. Vaterländische

Phrasen und historische Erinnerungen wurden in Hülle und
Fülle serviert. Die Seifenblasen, die berufene und unberufene
Schaumschläger fabrizierten, sind zwar nur Seifenblasen geblieben,
denn sie stiegen nicht über den festlichen Dunstkreis. Bei der
leisesten Berührung mit der Wirklichkeit sind sie zerplatzt.

Die Schweizer sind ein festfreudiges Volk. Aber noch mehr: Sie
sind auch ein gläubiges Volk. Denn wären sie nicht gläubig, sie
würden, wenigstens in unserer blutdünstigen Zeit, keine hinreichenden

Gründe zum Feste-feiern finden. Warum feiern wir denn in
Permanenz? Weil wir gläubig sind, finden wir den Grund — schon
der Name sagt es — im Glauben, in irgend einem Glauben.
Vergangenes Jahr war es der Glaube an die historischen Erinnerungen.
der Glaube an unsere Sendung, der Glaube an den Machtsclmlz
Gottes. Man hat sich auf den Festplätzen gegenseitig besungen und
beweihräuchert, man hat Pomp getrieben mit jenen, die sich
bewährten, ohne auch nur die leiseste Ahnung zu haben, ob auch wir
Heutigen uns bewähren würden. Aber die Zeit der Prüfung ist noch
nicht vorüber. Kommt sie nicht im Laufe des Krieges, so mit
tödlicher Sicherheit nach dem Kriege und darum rufen wir den
Sängern des patriotischen Hoheliedes ein Wort von Honoré Balzac zu,
das für unsere Zeit gilt, wie damals für die seine: «In unseren
Tagen müssen die Wirkungsmittcl wirkliche Kräfte, nicht historische
Erinnerungen sein.»

An wirklichen Kräften fehlt es uns zwar nicht, doch sind es
solche, deren Hoffnungen nicht in dieser Zeit liegen. Wir meinen
jene dunklen Kräfte, die einer verschwundenen Zeit nachtrauern
und alles daran setzen, dass diese «schwarze» Zeit wieder ihre
Renaissance erlebe. Man hat uns mit der Inbrunst des gläubigen
Festredners, wenn nicht gar Kanzelredners, bei ungezählten Anlässen
erzählt von den alten Eidgenossen, dass sie Christen, nein mehr,
dass sie Katholiken waren und, dass, wenn wir wieder ein Volk
werden wollen, wir uns wieder zur alleinseligmachenden Kirche
zurückfinden müssen. Aber während die einen gemächlich ihre Saal
einbringen, stehen die andern, die Protestanten, untätig bei Seite
und hoffen — hoffen auf das Wunder! Während der Katholizismus
das Wunder predigt und dabei auf dieses Wunder hin arbeitet, weil
er weiss, dass es das Wunder nicht gibt, wartet der Protestantismus
auf das Wunder, indem er seinen einstigen Gegner durch seine
Untätigkeit fördert, oder ihm in seiner Blendung in die Hände arbeitet.
Der Protestantismus hat sich jenem Ausruf verschrieben, den der
französische Ministerpräsident Reynaud in den verhängnisvollen
Tagen tat, als er am Radio ausrief: Je crois à la France, parsque je
crois au miracle. So auch die protestantischen Schweizer: Wir glauben

an die freie Schweiz, weil wir an das Wunder glauben!
Hoffentlich täuschen sie sich nicht ebenso wie Reynaud.

Ein Wunder hat uns das neue Jahr bereits gebracht: die
Neujahrsrede von Bundespräsident Etter. Nicht genug damit, uns unter
den Machtschutz Gottes zu stellen, anempfiehlt er uns samt und
sonders noch der Fürbitte des Bruders Klaus, dem Nationalheiligen
in spe. Die Rede hat die Protestanten leicht aus dem Schlaf
gerüttelt. Sie haben sich schlaftrunken die Augen gerieben, haben
etwas gestammelt und gestöhnt, um — bereits wieder weiter zu
schlafen. Interessant ist, zu sehen, wie die Protestanten unter sich
das offenbar verfrühte Signal des Katholizismus beurteilen. Da
schreibt Pierre Grelet, die Galle der «Gazette de Lausanne» eine
Rechtfertigung der Rede Etters und macht darüber hinaus dem
Protestantismus sogar noch Vorwürfe. Und der Erfolg? Das Bureau
Genf des schweizerischen Protestantismus weiss nichts besseres zu
tun, als sich feige von den Vorwürfen reinzuwaschen, indem es das
Bureau Zürich des evangelischen Pressedienstes für den Protest
verantwortlich macht. Das nennt man die Einheit des protestantischen

Glaubens. So muss man der Aggressivität des Katholizismus
begegnen. Jämmerlich!! Zusammenpacken! das ist der einzige
Ratschlag, den man solchen Glaubenshelden geben kann. Dem
Protestantismus kann wirklich nur noch das Wunder helfen!

Am 26. September hielt seine Exzellenz, Monsignore Marius Besson

— den Lesern des Freidenkers kein Unbekannter — anlässlich
der von der Universität Fribourg organisierten Ferienkurse einen
seiner überzähligen Vorträge über das aktuelle Thema «Die Kirche


	Optimistischer Lebenswille

