Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 25 (1942)

Heft: 2

Artikel: Optimistischer Lebenswille

Autor: Traber, Eugen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409223

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409223
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 2 DER FREIDENKER . 13

Denn der Mensch, der zur schwankenden Zeit auch schwankend gesinnt ist,
der vermehrt das Uebel und breitet es weiter und weiter;

aber wer fest auf dem Sinne beharrt, der bildet die Welt sich.

Uoethe.

leisten. Die Riickerstattung hitte auf eine einfache, mit den
notigen Nachweisen versehene Reklamation sogleich stattge-
funden. Das zitierte Gesetz ist vom 5. Juli 1848, und es konnte
somit die Einwendung hervorrufen, dass dasselbe auf solche,
die vorher schon Profess getan, nicht anwendbar sei. Um
diesem Einwande zum Voraus zu begegnen, weist die Regie-
rung aus fritheren Gesetzen nach, dass schon damals die Mog-
lichkeit der Sdkularisation vorausgesehen und nicht nur den
Fremden, sondern sogar den Naturalisierten kein unbedingtes
Recht auf lebenslidngliche Pension zugesichert worden sei.
Schon im Gesetze vom 19. Juni 1803 war im Art. 5 die Vor-
schrift enthalten: «Der freie Eintritt und Profess ist allen
Biirgern und Fremden des einen und des andern Geschlechts
gestattet, deren Familien im Kanton wohnhaft sind. Der Ein-
tritt ist nur den Biirgern derjenigen Linder gestattet, in wel-
chen die tessinischen Angehorigen ein gleiches Recht genies-
sen. Vorbehalten bleibt immerhin, dass nicht mehr Personen
aufgenommen werden diirfen, als von der geistlichen Korpo-
ration erhalten werden koénnen, und dass kein Fremder ohne
Bewilligung aufgenommen werde.»
(Fortsetzung folgt.)

Erfahrungen eines Katholiken.

Ich bin romisch-katholisch erzogen worden, weil meine.
Mutter romisch-katholisch war. Wir wohnten in einer Ge-

meinde ca. 4 Stunden von Luzern entfernt. Schon als Schiiler
fand ich keinen Gefallen am katholischen Religionsunterricht
und ging deshalb nur ganz kurze Zeit in denselben. Aber da
begann fiir mich ein Leben voll Schwierigkeiten, Plagereien
und Qualen. Ich wurde von den andern Kindern gehasst und
verfolgt und man intrigierte gegen mich. Was ich so von
katholischen Mitmenschen Jahre lang zu leiden hatte, kann
sich nur der vorstellen, der die katholische Kirche und ihre
Praktiken kennt. Ich bekam von diesem Religionssystem und
diesen frommtuenden Menschen einen starken Widerwillen,
einen Abscheu. Der Gemeindeprisident stellte an den Er-
ziehungsrat den Antrag, mich in eine Zwangserziehungs-
anstalt einzuweisen. Der Erziehungsrat stimmte diesem An-
trage zu und nun hitte ich in eine solche Anstalt, die von
katholischen Nonnen geleitet wird, einziehen sollen. Da holte
sich mein Vater bei einem Anwalt Rat. Es wurde Rekurs
beim Bundesgericht erhoben und dieser wurde geschiitzt.
Die Absicht der «frommen»> Behdrden wurde vereitelt. Aber
von da an wurde ich noch mehr verfolgt, sodass ich abends
oder nachts nicht mehr aus dem Hause gehen konnte, ohne
belistigt zu werden. Man hiitte mich am liebsten totgeschlagen.

Ich erlernte den Maurerberuf und als ich ausgelernt war,
trat ich der sozialdemokratischen Partei bei und abonnierte
das Arbeiterblatt. Jetzt wurde ich in unserer grossen Ge-
meinde, in der mehrere Baumeister waren, direkt bovkottiert,
sodass es fiir mich unméglich war, Arbeit zu erhalten. Als

Stell dich in Reik’ und Glied, das Ganze
zu verstirken,

Mag auch, wer’s Ganze sieht, dich -darin
nicht bemerken.

Das Ganze wirkt, und du bist drin mit
deinen Werken.

Riickert.

ich eines Abends zu einem Baumeister ging, um nach Arbeit
zu fragen, kam hinter mir der Gemeindeprisident ebenfalls
ins Haus. Vor der verschlossenen Tiire, es war niemand zu -
Hause, hielt mir der Gemeindeprésident die Faust unter das
Kinn und fragte mich mit beleidigenden Ausdriicken (ver-
fluchter Sozi, Sau-Sozi, Gotteslasterer, etc.), was ich hier
wolle. Er hatte schon dafiir gesorgt, dass ich in der Gemeinde
keine Arbeit mehr erhielte; ich sollte machen, dass ich aus
der Gemeinde fortkomme. Als ich in einer andern Gemeinde
Niederlassung nehmen und die Schriften abgeben wollte,
fragte mich der Gemeindeschreiber nach der Religion, worauf
ich erwiderte, dass ich konfessionslos sei. Hierauf wurde mir
die Niederlassung nicht bewilligt. Man wolle keine Sozi und
Kommunisten in der Gemeinde! So blieb mir nichts anderes
iibrig, als in der Stadt Luzern Arbeit zu suchen, die ich auch
sofort erhielt. Auch das Motorvelo, das ich mir zur Fahrt
nach der Stadt zur Arbeit kaufte, wurde mir boswilligerweise
ruiniert. Ich verlegte darauf mein Domizil in die Stadt, wo
ich endlich nach langem Mirtyrium Ruhe bekam:. Als ich die
Schriften auf der Gemeindekanzlei abholte, sagte mir der
Gemeindeschreiber: «Es ist recht, dass Sie gehen, sonst hitte
man Sie eines schénen Tages gelincht, denn Moskauer haben
keinen Platz in unserer Gemeinde. Wenn es ein Jahrhundert
frither gewesen wiire, hitte man Sie auf einem Scheiterhaufen
verbrannt!> Ich blieb ihm die Antwort nicht schuldig. Man
kenne die Bluthunde. Sie seien zu allem fihig! Das war mein
Abschied aus der Gemeinde.

In der Stadt konnte ich nun ruhig leben und arbeiten. Es
verfolgte mich keine unduldsame Pfaffenbrut meéhr. Heute,
nach 10 Jahren, bin ich gliicklich. dass ich dieser katholischen
Kirche und ihren unduldsamen Anhingern fiir immer Valet
gesagt und mich der freigeistizen Weltanschauung angeschlos-
sen habe. Arme Menschen, die. hoffen und glauben, sie be-
kiimen fiir dieses Erdenleiden einen Lohn in einem Jenseits,
im Nirwana, im Nichts! Aber eben mit diesen Menschen, die
solchen Hokus-Pokus glauben. macht die Kirche Geld. Ohne
Geld wire auch die Kirche bald am Ende ihres Lateins. Aber
die Dummbheit sorgt schon dafiir, dass alles beim Alten bleibt.

Vielleicht dass dieser unselige Weltkrieg den Menschen
die Augen 6ffnet und eine. Wandlung herbeifiihrt. Es wire
héchste Zeit! - C.G.

Optimistischer Lebenswille.

Es ist leichter den Pessimisten zu spielen als die Kunst
des Bejahens zu iiben. Jede Zeit hat Wolken am Horizont
und jedes Leben hat Hindernisse, die zu iiberwinden sind.
Es wiire aber auch stupid, einen semmelblonden Optimismus
zur Schau zu tragen wie ein Abonnent aufs Gliick, der die
notwendige Aktivitit des Lebendigen iibersieht und Erfolg
und Fortschritte schicksalsmissiger Gebundenheit anvertraut.
Die Kunst des Bejahens ist die Philosophie des tiglichen
Lebens, soll einem in der Notwendigkeit allgemeiner Ent-
wicklung ein Rest von Willensfreiheit gewahrt bleiben zum
Unterschied vom Herdenvieh. -

Anstatt nun dem Leben Wert und Bedeutung zu geben,
anstatt das Diesseits zu ordnen, haben Religion und Philo-
sophie das Suchen nach einem Endzweck des Daseins als
Hauptaufgabe hingestellt und dafiir die Behauptung von der
jenseitigen Fortdauer des Lebens als Formel einer zur Tugend
anspornenden, vor der «Siinde»> warnenden Anweisung fiir
das irdische Verhalten gegeben. Darin stimmen alle Religio-



14 DER FREIDENKER Nr. 2

nen iiberein, ob es sich um eine Art Pension im himmlischen
Paradies oder um eine Art Seelenwanderung handelt. Auch
die Philosophie, soweit sie sich mit den <Ausfliissen Gottes»
beschiftigt, blist ins gleiche Horn. Die Philosophie ist ja viel-
fach nur sidkularisierte Theologie. Wo die Philosophen sich
versammeln, da stellen sich prompt auch die Theologen ein,
damit die Stellvertreter der Philosophie keine «Dummbheiten>
schwatzen, sich nicht etwa in die Néhe der Naturwissenschaf-
ten begeben oder sich gar etwa zu einldsslich mit sozialen
Problemen beschiftigen. Die Theologie bemuttert die Philo-
sophie, damit sie sich auch fernerhin an inhaltsleeren Worten
berauscht und ja nicht an die Hauptaufgabe denkt, wissen-
schaftliche Begriffe zu kliaren. Es passt der Religion, wenn
die Philosophie in ihren Schlussfolgerungen zum Pessimis-
mus gelangt, der da sagt: alles was entsteht, ist wert, dass es
zu Grunde geht. Um aufs Jenseits glaubhaft vertrosten zu
konnen, muss man eben das Erdenleben diskreditieren. Die
gedankliche Flucht aus der Wirklichkeit, hat eben eine emi-
nent praktische, d.h. politische Bedeutung. Heute mehr denn
je, und heute machen sich auch die Mystiker aller Ein- und
Vielgotter-Religionen wieder besonders bemerkbar. Thr Ge-
bahren wire, als eine der paradoxesten Erscheinungen, zum
Lachen, wenn es sich nicht um eine ernste Angelegenheit
handelte.

In ruhigen Zeiten ist ihr «Gott» fern, heute ist er wieder
nah und damit steigert sich natiirlich auch die religidse
Haltung. Wenn Besuch naht, stiirzt man sich bekanntlich in
ein besseres Gewand. Bald sind die Herren Mystiker ganz
zerknirscht ob der Ungleichheit mit ihrem Gott und ob der
weiten Kluft zwischen Himmel und Erde. Bald wagen sie
nicht einmal mit Opfern sich ihrem Gott zu ndhern. Bald sind
sie derart verklirt, als ob sie mit ihrem Gott bereits vereint
wiren. Bald ist ihr Herrgott die Verkorperung des Absoluten,
dann wieder der Schopfer des Universums. Bald ist er wieder
ein Herr von Heerscharen, bald aber wieder ein Wesen, das
in seiner unergriindlichen Tiefe und Abgezogenheit und Ab-
gewandtheit ausserhalb jeder Bemengung mit der Erde sich
befindet. Im letztern Falle ist es natiirlich begreiflich, dass
er Kriege zuldsst, denn es vertrdgt sich nicht gut mit seiner
Wiirde, sich mit solchen gemeinen Hiandeln zu beschiftigen.
Da aber unsere Mystiker um «Teufels Gewalty mit diesem
Hei'rgott in Beziehung kommen mochten, machen sie ihn flugs
zum Schopfer, zum Herrn im Weinberg, wollen mit ihm dis-
kutieren, warum dieses und jenes so und nicht anders ge-
schaffen wurde. Bei der Unterscheidung des menschlichen
Ich und des goéttlichen Du féllt natiirlich die Entscheidung,
wie bei einem Diktator, Tyrannen und autoritiren Fiirsten,
imnier zu Gunsten des Michtigeren, d. h. eine Schranke der
sehnenden Seele und des neigenden Gottes empfinden die de-
voten Mystiker immer. Es soll zwar, unter uns Freidenkern
sei es gesagt, schon vorgekommen sein, dass ein ganz <hellery
Mystiker zu der Einsicht gekommen sei, dass der wirklich
gute Mensch mit diesem Herrgott identisch sei. Das wire so
eine Art Fortschritt, den wir Freidenker begriissen miissten,
aber die Zuversicht hilt nicht lange an, denn ein Unterschied
muss eben zwischen Oben und Unten bestehen. Die Mystiker
machen aus dem iiber Aeonen ruhenden Gott wieder einen
aktiven Geber, der «gute» Atome verteilt. Aus diesem Atom
«Gut> machen die frommen und religiésen Mystiker wieder
eine Hochmutsburg, oder sie lassen dieses Atom «Guts erst
wirken, wenn der Mensch «ganz arm» geworden ist, wenn er
alles Irdische so recht verachten gelernt hat, so dass er immer
hohler wird und noch mehr Atome «gut> aufzunehmen in
der Lage wiire.

Man ldsst dem Herrgott wirklich keine Ruhe und allen
kann er’s auch nicht recht machen und darum bescheiden
wir uns lieber mit der uns auf der Erde gegebenen Aufgabe,
iiber die wir Rechenschaft zu geben bereit sein miissen und

konnen. Den Einen ist er die Idealgestalt eines tatenlosen
Wesens, den Andern eines Technikus kann alle Sachen, alle
aber ergeben sich ins Unvermeidliche, weil ihnen nichts an-
deres iibrig bleibt und weil sie die Rekursinstanz zum vorn-
herein hoher einschéitzen als die Rekurrenten, sonst diirfte
er ja nicht iiber ihnen thronen. Resigniert erkldren die My-
stiker, die menschliche Vernunft kénne eben die Gottheit nie
erkennen, nie .erfassen, aber die Erkenntnis der Unerkenn-
barkeit sei immerhin ins Blickfeld geriickt. Auf ein weiteres
Begreifenwollen verzichten diese Religionen. Wir Freidenker
auch! In der Finsternis findet man keine Helligkeit und im
Dunkel kein Licht. Ja wir fithlen uns nicht einmal verpflich-
tet, einen verborgenen Gott zu suchen! Wir suchen vielmehr
die Gemeinschaft und die Mitarbeit mit Menschen und nicht
diejenige von Nirwana. Wir spintisieren nicht, sondern wir
bejahen die Wirklichkeit und treffen im Verein mit Gleich-
gesinnten Veranstaltungen, dieses Leben zu verbessern, so-
weit es uns die Natur und deren Erkenntnis moglich macht.
Zu tieferer Erkenntnis als es die Natur der Dinge zulassen,
sind wir in keiner Weise verpflichtet. Wenn wir nur alles
das tdten, was uns mdoglich ist, wir stiinden viel weiter.
Dunkle Zeitverhéltnisse und verworrenes Erdengeschick
sind fiir uns aber keine Veranlassung in das Reich der Mystik
zu fliichten. Wir wenden uns nicht vom egoistischen Hoch-
mutszentrum aus, vom Schaubaren weg dorthin, wo Begreifen
und Erkennen ein Ende hat, wo die Dunkelheit scheints zum
Wesen gehort, um einem unerklirlichen Absoluten als Grund
zu dienen. Wir haben Ehrfurcht vor dem Wirklichen, aber
nicht vor einem Phantom. Wir suchen die Fortdauer, die Ewig-
keit in der Fortdauer des Geschlechts und teilen nicht die
primitive Auffassung von einem leiblichen oder geistigen
Wiedersehen im Himmel. Mit dieser Wiedersehenslehre
machen wir vor allem keine Geschifte, sind uns aber voll-
kommen der Verantwortung bewusst, die Aufgaben dieses
Erdenlebens nach bestem Gewissen und Wissen zu ldsen.
oder mindestens einer Losung néher zu bringen. Wir ver-

"langen nicht nach einer neuen Erde im Himmel. Weil uns

die Mystiker nicht sagen konnen, welche menschliche Be-
wusstseinsform in der Ewigkeit fortbesteht, wann und wo
die Befidhigung der Seele beginnt in Ewigkeit zu sein, be-
kdmpfen wir diesen Unsterblichkeitsglauben. In Tat und
Wahrheit ist dieser Unsterblichkeitsglaube nur falsch ausge-
driickter Lebenswille. Aber die Formel, ohne naturwissen-
schaftliche Basis, hat eine unniitze, ja verheerende, narkoti-
sierende Wirkung ausgeiibt. Dieser Unsterblichkeitsglaube
hat uns durch Jahrtausende von Jahren Leiden schleppen
lassen, die wir uns hitten ersparen konnen, die wir hochstens
als einmalige niedrigere Form des Lebens hatten iiber uns
ergehen lassen miissen. Der Ewigkeitsglaube raubt dem wirk-
lichen Leben den tragischen Ernst. Der Glaubige ist erfiillt
von der Nichtigkeit alles Irdischen und dieser Glaube wird
von den Herrschenden in jeder Form beniitzt, um die Armen
im Geiste auszubeuten; das eigene Leben aber geniessen sie
in vollen Ziigen nach allen Regeln der Kunst. Sie lassen
ihren Herrgott einen guten Mann sein und spielen in Tat
und Wahrheit unter frommer Maske den lachenden Dritten.

Je mehr wir diesem Leben Wert und damit Bedeutung
geben, desto mehr diirfen wir von uns sagen, dass wir nie-
mals vergebens gelebt haben. Unser Leben hat um so mehr
Bedeutung, je vollkommener wir dasselbe gestalten. Nicht wir
sind ewig, sondern wir sind ewig. Unser Dasein dauert fort
in der Weise, dass wir auf Erden in unseren Werken und in
unseren Einwirkungen auf Andere fortleben im organischen
Kreislauf und in der historischen Kausalkette. Wir miissen
das durch das Christentum geschwichte Gefiihl des Zusam-
menhanges der Geschlechter stirken und einer kommenden
Generation den Weg zu einer hdheren Stufe der seelischen
Krifte bahnen. Das hochste Verdienst erreichen wir dann,



Nr. 2 | DER FREIDENKER 15

wenn wir unsere geistigen und materiellen Krifte so wirken
lassen, dass wir verdiemen <unsterblich»> zu sein. Wir sind
Evolutionisten, weil wir Rationalisten sind. Unsere Gedanken-
grundlage mag noch der Differenzierung bediirfen, aber sie
rubt in jedem Falle auf Wirklichkeit, hat festen Boden unter
den Fiissen.

Die Frommen mogen wettern iiber die Sittenlosigkeit der
Welt. Diese kann nur besser werden mit der Erkenntnis des
Wirklichen. Der Glaube in die Allmacht der Wissenschaft —
jawohl Allmacht — ersetzt uns den alten Glauben. Was sie
noch nicht kann, das vermag uns der Jenseitsglaube niemals
w ersetzen. Muss sich auch die heutige Wissenschaft noch
der Versprechungen bedienen, so hat sie doch schon eine
Hohe erreicht, von der aus man in eine bessere Zukunft
blicken kann, wo dereinst die Menschheit eine Existenz ohne
Entbehrung des Notigsten und ohne die heutigen Leiden ver-
bringen kann. Dann wird sie der elementarsten Sorge um
Bekleidung, Behausung und Erndhrung enthoben sein und die
verheerendsten Krankheiten werden uns nichts mehr anhaben
konnen. Der Mensch wird die auf dem Erdball aufgespeicher-
ten Krifte meistern und sie zu seinem Besten verwenden und
nicht gestatten, dass sie nur zu Gunsten einer Minderheit ver-
wendet werden oder dass sie sich iiberhaupt im Raume nutz-
los verlieren.

Ein Weiteres ist uns aber auch klar, und das sagen wir
an die Adresse der sogenannten politisch Neutralen. Der Zu-
sammenhang von Wissenschaft und Politik wird immer deut-
licher. Auch die Wissenschaft ist bis heute ein historisch ge-
wordenes Produkt der okonomischen Entwicklung und hat
ihre sozialen Voraussetzungen.” Die heutigen Machtverhilt-
nisse betrachten wir eben nicht als «gottgewollt> und lassen
unser Denken nicht zu politischen oder wirtschaftlichen oder
pseudowissenschaftlichen Interessen missbrauchen. Da wird
es eben fiir die saturierten Kreise in den néachsten Jahrzehn-
ten allerlei Ueberraschungen geben, die sich jetzt schon am
Horizont abheben, denen sie heute noch auszuweichen suchen.
Man macht bekanntlich die gréssten Anstrengungen, um dem
Unausweichlichen auszuweichen. Wer natiirlich etwas hell-
horig ist, und iiber seine eigene Nasenspitze hinaus sieht,
den wird der Ruf nach Planwirtschaft auf allen Gebieten
nicht befremden. Mit dem politischen Siegeszug des Libera-
lismus ist es vorbei; nur der sozialen Gemeinschaft wird es
moglich sein, die Schwierigkeiten des Lebens vollig zu
meistern. Das Bindeglied aller wird eine Sozialwissenschaft
sein, die von der Gemeinschaft ausgeht. Erst wenn alle Skla-
venketten fallen und keine Flucht vor der Verantwortung
moglich sein wird, dann gibt es keine Krisen mehr, die die
Menschheit in ihrer Existenz bedrohen. Wir miissen die Ge-
setze der geistigen und materiellen Entwicklung kennen ler-
nen und nach jhnen planmissig handeln, dann bendtigen wir
keinen iibernatiirlichen Glauben, der im Grunde widernatiir-
lich ist. Eine solche mit klarem Bewusstsein und voller Er-
kenntnis auf allen Gebieten menschlicher Téatigkeit ange-

wandte Wissenchaft ist Sozialismus im weitesten Sinne des
Wortes.

Wenn dem Volke der Sinn fiir Freiheit, Gleichheit und
Briiderlichkeit genommen wird, dann wird es eben zur Masse,
die man mit Gewalt so oder anders formen kann. Wer also
fiir freies Denken eintritt, muss auch fiir eine Befreiung von
den Geldmichten eintreten. Die Befreiung aber muss von der
Wirtschaft aus gehen. Das Volk wird dann auch die Fihig-
keiten bekommen, selbstindig zu denken.

Eugen Traber, Basel.

Streiflichter.

‘Wenn nicht alle Zeichen triigen ist das Jubildiumsjahr der Eid-
genossenschaft zu Ende. Ein Jahr der Festlichkeiten, genauer, der
patriotischen und damit kirchlichen Festlichkeiten, hat seinen Ab-
schlus gefunden. Das Motto «650 Jahre Eidgenossenschaft» muss
durch ein neues ersetzt werden. Darum braucht uns aber nicht bange
zu sein. Auch im Jahr 1942 werden die Eidgenossen weiterfesten,
denn im Zeitalter der Propaganda wird man mit Leichtigkeit ein
neues Schlagwort finden. A propos, man hat es bereits gefunden
«Das Jahr der Bewithrung». Wie Betrunkene sind die Eidgenossen,
oder wenigstens Teile davon, von Fest zu Fest getorkelt. Vaterlin-
dische Phrasen und historische Erinnerungen wurden in Hiille und
Fiille serviert. Die Seifenblasen, die berufene und unberufene
Schaumschliager fabrizierten, sind zwar nur Seifenblasen geblieben,
denn sie stiegen nicht iiber den fesilichen Dunstkreis. Bei der
leisesten Beriihrung mit der Wirklichkeit sind sie zerplatat.

Die Schweizer sind ein festfreudiges Volk. Aber noch mehr: Sie
sind auch ein gldubiges Volk. Denn wiren sie nicht gliubig, sie
wiirden, wenigstens in unserer blutdiinstigen Zeit, keine hinreichen-
den Griinde zum Feste-feiern finden. Warum feiern wir denn in
Permanenz? Weil wir gliaubig sind, finden wir den Grund — schon .
der Name sagt es — im- Glauben, in irgend einem Glauben. Ver-
gangenes Jahr war es der Glaube an die historischen Erinnerungen.
der Glaube an unsere Sendung, der Glaube an den Machtschutz
Gottes. Man hat sich auf den Festplitzen gegenseitig besungen und
beweihrdauchert, man hat Pomp getrieben mit jenen, die sich be-
withrten, ohne auch nur die leiseste Ahnung zu haben, ob auch wir
Heutigen uns bew#hren wiirden. Aber die Zeit der Priifung ist noch
nicht voriiber. Kommt sie nicht im Laufe des Krieges, so mit tid-
licher Sicherheit nach dem Kriege und darum rufen wir den Sén-
gern des patriotischen Hoheliedes ein Wort von Honoré Balzac zu,
das fir unsere Zeit gilt, wie damals fiir die seine: «In unseren
Tagen miissen die Wirkungsmittel wirkliche Kriifte, aicht historische
Erinnerungen sein.»

An wirklichen Kriften fehlt es uns zwar nicht, doch sind es
solche, deren Hoffnungen nicht in dieser Zeit liegen. Wir meinen
jene dunklen Krifte, die einer verschwundenen Zeit nachtrauern
und alles daran setzen, dass diese «schwarze» Zeit wieder ihre Re-
naissance erlebe. Man hat uns mit der Inbrunst des glidubigen Fest-
redners, wenn nicht gar Kanzelredners, bei ungezihlten Anlissen
erzdhlt von den alten Eidgenossen, dass sie Christen, nein mehr,
dass sie Katholiken waren und, dass, wenn wir wieder ein Volk
werden wollen, wir uns wieder zur alleinseligmachenden Kirche
zuriickfinden miissen. Aber wihrend die einen gemiichlich ihre Saal
einbringen, stehen die andern, die Protestanten, untitig bei Seite
und hoffen — hoffen auf das Wunder! Wihrend der Katholizismus
das Wunder predigt und dabei auf dieses Wunder hin arbeitet, weil
er weiss, dass es das Wunder nicht gibt, wartet der Protestantismus
auf das Wunder, indem er seinen einstigen Gegner durch seine Un-
tatigkeit fordert, oder ihm in seiner Blendung in die Hinde arbeitet.
Der Protestantismus hat sich jenem Ausruf verschrieben, den der
franzosische Ministerprisident Reynaud in den verhiingnisvollen
Tagen tat, als er am Radio ausrief: Je crois & la France, parsque je
crois au miracle. So auch die protestantischen Schweizer: Wir glau-
ben an die freie Schweiz, weil wir an das Wunder glauben! Hof-
fentlich tduschen sie sich nicht ebenso wie Reynaud.

Ein Wunder hat uns das neue Jahr bereits gebracht: die Neu-
jahrsrede von Bundesprisident Etter. Nicht genug damit, uns unter
den Machtschutz Gottes zu stellen, anempfiehlt er uns samt und
sonders noch der Fiirbitte des Bruders Klaus, dem Nationalheiligen
in spe. Die Rede hat die Protestanten leicht aus dem Schlaf ge-
riittelt. Sie haben sich schlaftrunken die Augen gerieben, haben
etwas gestammelt und gestshnt, um — bereits wieder weiter zu
schlafen. Interessant ist, zu sehen, wie die Protestanten unter sich
das offenbar verfrithte Signal des Katholizismus beurteilen. Da
schreibt Pierre Grelet, die Galle der «Gazette de Lausanne» eine
Rechtfertigung der Rede Etters und macht dariiber hinaus dem Pro-
testantismus sogar noch Vorwiirfe. Und der Erfolg? Das Bureau
Genf des schweizerischen Protestantismus weiss nichts besseres zu
tun, als sich feige von den Vorwiirfen reinzuwaschen, indem es das
Bureau Ziirich des evangelischen Pressedienstes fiir den Protest
verantwortlich macht. Das nennt man die Einheit des protestanti-
schen Glaubens. So muss man der Aggressivitit des Katholizismus
begegnen. Jimmerlich!! Zusammenpacken! das ist der einzige Rat-
schlag, den man solchen Glaubenshelden geben kann. Dem Pro-
testantismus kann wirklich nur noch das Wunder helfen!

Am 26. September hielt seine Exzellenz, Monsignore Marius Bes-
son — den Lesern des Freidenkers kein Unbekannter — anlisslich
der von der Universitit Fribourg organisierten Ferienkurse einen
seiner iiberziihligen Vortrige iiber das aktuelle Thema «Die Kirche



	Optimistischer Lebenswille

