
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 25 (1942)

Heft: 12

Artikel: [s.n.]

Autor: Balzac

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409301

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 12 DER FREIDENKER 93

In unseren Tagen müssen die Wirkungsmittel wirkliche
Kräfte und nicht historische Erinnerungen sein. t

just im Begriff der Kirche die Grundverwirrung in der
Christenheit bei Protestantismus und Katholizismus». Mit Energie
fordert er zum Verlassen der Kirche auf. Er hat den Begriff
der Staatskirche gesprengt. Die Kirche ist nie und nimmer die
adäquate Form des Evangeliums. Die Gründung der Kirche an
Pfingsten ist bereits ein Abfall vom Evangelium.

Durch Mark und Bein dringt der schrille Schrei um Mitternacht;

er verkündet das bevorstehende Ende der Kirche. Er
spricht das Todesurteil über alles offizielle Christentum und
hält ihm die Leichenrede. Er kündet das demnächst eintretende
Ende der modernen Christenheit an, wie Luther das Ende des
mittelalterlichen Katholizismus idarstellt. Er ist ein Zerstörer
von Autoritäten, er zerstörte auch die Autorität der Kirche. Er
hat deutlich gesehen, dass die Kirche keinen Schutzwall gegen
die moderne Sintflut darstellt, da sie in ihrer Morschheit längst
unterhöhlt ist. Nigg stellt fest, dass man nach der Verarbeitung
von Kierkegaards «Leichenrede» nicht mehr kirchlicher Christ
im bisherigen Sinne sein könne.

Dieser Angriff auf die Kirche war eine Grosstat. Sie war
echt, denn er hat diese Tat mit dem Leben bezahlt. Nachdem
neun Nummern des «Augenblicks» erschienen waren, brach
Kierkegaard am 2. Oktober 1885 auf der Strasse erschöpft
zusammen, kurz bevor er noch sein letztes Geld auf der Bank
abgeholt hatte. Im Spital kam eine seltene Verklärtheit übar ihn;
er wusste, er hatte seine Aufgabe gelöst. Das Ansinnen, seine
letzten überaus schroffen Urteile über die Kirche zu mildern,
wies er entschieden zurück. Vor dem Tod fragte ihn sein
Freund: «Willst Du nicht das heilige Abendmahl haben?» «Ja,
aber nicht von einem Pfarrer, von einem Laien.» «Das wird
schwerlich gehen». — «Dann sterbe ich ohne das Sich selbst
bis zum letzten Augenblick treu bleibend, starb er in seinem
43. Lebensjahr.

Omikron.

Gottfried Kellers Weltanschauung.
Letzter Tage ist das Büchlein unseres Gesinnungsfreundes

Ernst Akert, das im Frühjahr unter obigem Titel erschien, in
einer zweiten Auflage, gebunden und in hübscher Ausstattung,
neu erschienen. Der Umschlag zeigt das Bild des männlichen,
streitbaren Gottfried Keller nach einem Gemälde von Frank
Buchser, aus der Zeit seines Zürcher Aufenthaltes vor der
Wahl zum Staatsschreiber. Das Büchlein, dessen Verkaufspreis
der bessern Ausstattung und des solideren Einbandes wegen.
auf Fr. 3.50 angesetzt werden musste, sei bestens empfohlen;
auch als Festgeschenkbuch eignet es sich, gibt es doch eine

kurzgefasste Lebensbeschreibung unseres grössten Schweizerdichters.

Ueber das Buch von Gesinnungsfreund Akert, schrieb
Dr. Arnold H. Schwerfgeler, der literarische Redaktor des

«Bund» u. a.: «Für die gerechte Beurteilung Gottfried Kellers
ist die Kenntnis seines Weltbildes wesentlich mitentscheidend.
Hier einmal Klarheit zu schaffen, gewissen stets wieder
nachgeplapperten Phrasen die Geltung abzugraben, hat in einer
Studie Ernst Akert unternommen. Es sind besonders im
Schlussteil sehr polemisch gehaltene Ausführungen, in welchen

gegen fast alle bisherigen Darstellungen von Kellers Weltbild
Sturm gelaufen wird, um den Atheisten und philosophischen
Materialisten, wie er unter dem Einfluss Feuerbachs sich formte

gewissermassen in Reinkultur vorzuführen. Dies gelingt
Akert, der seinen Keller kennt und immer wieder als

Kronzeugen zitiert, auch in weitem Masse.»

Glaube, Gottesbegriff und christliche
„Logik".

Was dem einen Glaube, ist dem andern Aberglaube. Es
sind relative und subjektive Begriffe. Für den Mohammedaner

ist die Auferstehung Jesu, für den Christen die Himmelfahrt

Mohammeds Aberglaube. Darin zeigt sich die Anmassung

und Einbildung eines jeden, indem er die Ansicht des
andern als unrichtig und minderwertig bezeichnet. Luther,
und mit ihm die ganze Christenheit, nannte alle Menschen
Heiden, die sich weder zum Christentum, noch zum Judentum
bekennen. Was wären dann die Buddhisten? Die wissenschaftliche

Religionsgeschichte verwendet den Begriff Heide nicht
mehr. Und der Monotheismus? Wäre da nicht zu fragen, ob
zum Unterschied vom Islam, der Teufel und die Engel im Himmel

eine Art von Göttern seien und der Glaube an diese eine
Art Polytheismus, also Aberglaube sei?

Nieht nur gehen die Vorstellungen von Glaube und
Aberglaube bei den verschiedenen Religionen auseinander. Auch
innerhalb der christlichen Kirchen bestehen ja weite
Unterschiede zwischen dem, was als orthodox und was als
abergläubisch bezeichnet wird. Für den Protestanten erscheint es
als Aberglaube, wenn der katholische Wallfahrer Reliquien,
eine holzgeschnitzte «Gottesmutter» und dergleichen anbetet,
küsst und vor ihnen niederkniet, wie der Neger vor seinem
Fetisch. Ist ein vom Priester geweihter Gegenstand im Grunde
etwas so ganz anderes als das Götzenbild? Mag man einwenden,

der gebildete Christ bete nicht das Bild selbst an,
sondern nur das, was er hinter ihm sieht, und betrachte das

Bild nur als Symbol, so ist damit noch kein Unterschied
gegeben; denn auch der Neger hält nicht immer den zerbrechlichen

Götzen für die Gottheit selbst.

Die religiösen Vorstellungen sind dehnbar. Die katholischen
Lehren für das primitive Volk sind verschieden von den
Auffassungen der Gebildeten. Für den katholischen Gelehrten hat
das Dogma nicht notwendigerweise den wörtlichen Sinn,
sondern ist ihm ein Symbol. Die «unbefleckte Empfängnis» ist
ihm Sinnbild der Reinheit. Aehnlich ist es im Hinduismus. Ist
es aber gut, wenn man dem Volk primitive Vorstellungen
zumutet, an die der Lehrer selbst nicht glaubt?

Heute, am 14. August 1942, wallfahren zehntausend katholische

Jünglinge aus 11 französischen Provinzen am Maria-
Himmelfahrtsfest zur schwarzen Mutter Gottes nach Le Puy.
Auch die Mutter Gottes von Boulogne und diejenige von Strass-

burg werden hergebracht. Prozession und Defilee vor dem

Kriegerdenkmal!
Hat der moderne, unreligiöse Mensch an der Spitze der

Zivilisation den Aberglauben verabschiedet? Spuckt er nicht
noch bei den Autofahrern, die keinen Ausflug machen, ohne

den ihnen Glück bringenden Talisman mitzunehmen — meist

eine Hundepuppe? Wie kindisch der modernste Mensch ist,

zeigte sich bei der Panik, die vor einigen Jahren in New-

York entstand, als eine Zeitung von einem bevorstehenden

Ueberfall der Marsbewohner berichtete.

Die Wunderberichte der Bibel sind «kindisch poetische

Vorstellungen einer weit hinter uns liegenden Zeit. Wir sind

von diesen Dingen ebenso gewiss, dass sie nicht geschehen

sind, als von den Wundern, die in den Schriften der alten

und weil es leichter fällt zu glauben, als zu

urteilen, wird über das Leben immer nur geglaubt

und nie recht nachgedacht. Seneca.


	[s.n.]

