
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 25 (1942)

Heft: 12

Artikel: Der Schrei um Mitternacht

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409300

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409300
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 12 DER FREIDENKER 91

jeder Denkende ausrufen: Herr, bewahre uns vor den
Fachleuten, speziell vor den wirtschaftlichen und den weltanschaulichen!

Weg mit den Fachleuten, die ihr Unvermögen oder
ihren Egoismus mit einer angemassten, traditionellen oder
sonstigen Autorität, zu untermauern suchen. Wir brauchen
Fachleute, die das Schlamassel, in das sie uns geführt haben
nicht mit einer «gottgewollten Ordnung», oder mit dem
«Ratschluss Gottes» entschuldigen, sondern Autorität ist, wer es
besser macht, wer nicht sein Wohl, sondern das Wohl der
Menschheit will. Wir wollen die Autorität nicht am Grössen-
wahn, noch am Geldschrank messen, sondern an ihrem Können,

das an den Tatsachen gemessen wird.

In diesem Sinne wollen wir zusammen weiterkämpfen, wir
wollen daran arbeiten, dass das nächste Vierteljahrhundert ein
glücklicheres sei, als das verflossene. Halten wir uns an die
Worte unseres verdienten Kämpen Ernst Brauchlin, der im
Jahre 1918*) seinen «Aufruf zur Tat» mit folgenden Worten
schliesst :

Der Träumer glaubt, der Schwächling sehnt sich bloss,
Der Hoffer steht, die Hände schlaff im Schoss;
Wer vorwärts will, greift tüchtig in die Speichen,
Die Kraft nur wird, die Tat, ihr Ziel erreichen;
Drum, Freunde, auf, fasst munter an und dreist!
Uns grüsst am Ziel — der ewig freie Geist.

W. Schiess.

Aufruf zur Tat.
Ihr hofft, ihr glaubt, ihr sehnt euch, dass einst werde
Von Sklav' und Herrscher frei die Heimat Erde,
Dass niemand mehr dem Geiste Kerker baue,
Dass jeder frei in freie Fernen schaue. —
Was habt dafür ihr schon getan
Noch nichts? noch nichts?? — Und habt den Wahn,
Dass alles sich zum Guten wende?
Zum Guten reget eure Hände!1

Ein Wunder wird hier nicht gescheh'n.
Habt ihr das Wunder schon geseh'n,
Dass Sklavenketten von sich selbst zerspringen?
Dass ein Tyrann die dunkeln Drachenschwingen
Sich selbst beschnitt? — Schaut, wie aus blutigen Lachen
Sich gierig ätzt der scheusslichste der Drachen,
Der röm'sche Wurm! — Er wird die grünen Triften
Des Friedens bald mit scharfem Hauch vergiften,
Wenn nicht der Völker neuerwachter Geist
Zurück ihn in die röm'sche Höhle weist.

Da gilt kein müssig Hoffen und Sich-sehnen,
Es gibt sich nichts, was man nicht selbst sich gibt;
Magst du nicht auf dich gegen Knechtschaft lehnen,
So hast du nie die Freiheit recht geliebt. —
Der Träumer glaubt, der Schwächling sehnt sich bloss,
Der Hoffer steht, die Hände schlaff im Schoss;
Wer vorwärts will, greift tüchtig in die Speichen,
Die Kraft nur wird, die Tat, ihr Ziel erreichen;
Drum, Freunde, auf, fasst munter an und dreist!
Uns grüsst am Ziel — der ewig freie Geist

Ernst Brauchlin.
*) Aus: Der Schweizer Freidenker, Nr. 20 vom 15. Dezember 1918.

Der Schrei um Mitternacht.
Geht das Christentum an innerer Zersetzung oder durch

Bekämpfung von aussen zu Grunde? Schon in meinem letzten
Aufsatz «Eine Abrechnung» (No. 9) habe ich die gewaltigen
Spannungen, auf explosive Situationen innerhalb des modernen

Protestantismus hingewiesen. Heute gehen wir um rund
ein Jahrhundert zurück und wenden unsere Blicke nach Norden,

nach Dänemarks Hauptstadt Kopenhagen. Der Mann, der
da in abgerissenen Kleidern durch die Strassen schlurft, der
mit seinen ewig ungleich langen Hosenbeinen die Gassenjugend
zum Spott, die gut angezogenen Bürger zum Lächeln reizt —
das ist der berühmte Soeren Kierkegaard, ein religiöser Rebell
von ganz grossem Ausmass. Aus der neuern Kirchengeschichte
lässt er sich nicht mehr wegdenken, ohne ihn können wir die
heutige Kirche, können wir besonders die dialektische Theologie

nicht mehr verstehen. Er ist ein glühender Vulkan, aber
dieser Vulkan steht innerhalb des Christentums. Als
überzeugter und tief gläubiger Christ unternimmt er seine Angriffe
auf die Kirche, auf die Staatskirche Dänemarks, auf die
Staatskirche und Theologie überhaupt. Auch wir Ungläubigen
hören ihm heute noch aufmerksam zu, drücken ihm etwa auf h

herzlich die Hand; und er uns auch, denn wir, die ehrlich
Ungläubigen, stehen seinem ehrlichen Herzen näher als die
Namenchristen, die Scheinchristen, die Kirchenchristen.

Ich halte mich im Folgenden genau an das glänzend
geschriebene Buch von Walter Nigg: «Religiöse Denker» (Verlag

Paul Haupt, Bern, 1942). Der furchtbare Kampf Kierkegaards

gegen die Staatskirche ist kürzlich bei uns in der
Schweiz wieder aktualisiert worden durch die in unserer
Zeitschrift ebenfalls besprochene Broschüre: «Die Abschaffung des
Christentums». Hinter dem Pseudonym Thomas Brendel tipt
man allgemein auf einen dialektischen Theologen. Seit der

Trotzdem die Reformation in vielen Dingen mit Zopf und Zöpf-
chen abgefahren ist, dauerte es noch eine lange Zeitspanne, bis die
Feuerbestattung wieder in Erwägung gezogen wurde. Diesmal waren
es aber nicht religiöse, sondern hygienische und ästhetische Beweggründe,

die zum Aufgreifen und Propagieren der Leichenverbrennung

Anlass gaben. Um die Mitte des 18. Jahrhunderts, zur Zeit der
Aufklärung, und speziell im 19. Jahrhundert, gewann die Idee an
Boden. Sofern wir richtig unterrichtet sind, fand die erste Kremation,
d. h. die Verwendung eines eigens für die Verbrennung geschaffenen
Ofens, im Jahre 1878 in Gotha statt.

Wir wollen an dieser Stelle das Für und Wider die Kremation
nicht aufrollen. Als Freidenker erwarten wir keine Auferstehung,
so dass uns die vornehmlich katholischen Bedenken nicht berühren. Für
uns ist die* Meinung über Erd- und Feuerbestattung gemacht. Was
uns in diesem Zusammenhang interessiert, ist vor allem die Wandlung,

die die Leichenverbrennung im Laufe der Zeiten durchgemacht
hat. Den Scheiterhaufen glauben wir übergehen zu können. Er dient
heute einer Gattung von primitiven oder modernen Inquisitoren, die
der stupiden Meinung sind, man könne eine Idee verbrennen, indem
man Bücher auf den Scheiterhaufen türmt. Solche Unternehmen sind
ebenso lächerlich wie traurig.

Wie funktioniert nun ein Kremationsofen? Es kann sich hier
nicht darum handeln, dem Leser technische Einzelheiten vor Augen
zu führen. Wir beschränken uns auf eine kurze, prinzipielle
Darlegung.

Im Kremationsofen werden brennbare Gase entwickelt, vor
allem Kohlenoxyd, die in einem sogenannten Verbrennungsraum in
eingeführter Luft verbrennen. Die aus Schamotte bestehenden Wände
und Züge des Verbrennungsraumes werden dadurch bis zur Weissglut

erhitzt. Im Augenblick der Weissglut wird der Sarg mit der
Leiche in den Verbrennungsraum eingeführt. Durch die Züge wird
erneut Luft zugeführt, die sich in der Folge bis auf 800—1000 Grad
erhitzt und den Sarg, mitsamt der Leiche, verzehrt. Was übrig bleibt,
sind ungefähr l'A bis 2'A Kilogramm Asche.

Mit dem Siegeslauf der Technik, vor allem der Elektrotechnik,
wurden auch in Bezug auf die Kremation Wünsche laut, die Elektrowärme

in ihren Dienst zu stellen. Die Beweggründe waren vor allem
hygienischer und äthetischer Natur. Die Fragen wirtschaftlicher Natur
standen ursprünglich erst an zweiter Stelle, haben aber in den
gegenwärtigen Zeiten der Kohlennot an Bedeutung gewonnen.

Das Thema «Die Elektrizität im Dienste der Feuerbestattung»
behandelt eine interessante Arbeit von G. Keller, in der letzten
Nummer der Brown Boveri Mitteilungen (Heft 6/7, Juni/Juli, 1942,
S. 183 ff.), der wir die nachstehenden Angaben entnehmen.

«Die Bedingungen der Befürworter der elektrischen Kremation
stellten der Technik folgende Leitsätze auf:

1. Die Einäscherung soll nur durch hocherhitzte Luft und nicht
durch Zuführung von Flammengasen erfolgen.

2. Die Einäscherung soll möglichst schnell vor sich gehen, voll¬
ständig und rauchfrei sein.



92 DER FREIDENKER Nr. 12

Lektüre der Kierkegaard-Darstellung bei Nigg tipe ich beherzt
auf Nigg selbst.

Wir beginnen unsere Darstellung mit dem Zeitpunkt, da
der Konflikt mit der dänischen Staatskirche unvermeidlich
wird.

¦ Die Abneigung gegen die offizielle Christenheit wird bei
Kierkegaard immer stärker. Den Hauptstoss führte er gegen
die Pfarrer, gegen die «industriellen Pfarrer», gegen die
«ungeheure Zunft der Brotpfarrer», die «Seidenpfarrer», die
«samtgeschmückten Krämerseelen», denen es in Amt und Würde so
«reichsgottesmässig-pudelwohl» ist. Er ruft: «Ich will den Priester

weg haben — damit das Christentum hervorkommen
kann». Den Gottesdienst hält er für eine Falschmünzerei, das
Dasein der Geistlichen für eine Unwahrhaftigkeit. Gegen die
Theologie war er grundsätzlich misstrauisch ; ihren Anspruch
auf Wissenschaftlichkeit konnte er nicht ertragen. Die Orthodoxie

nennt er einen Koloss, der sich mit Dogmen gegen alles
sichert, was mit einiger Wahrheit ein christliches Vorbild
genannt werden könnte. «Die Orthodoxie kämpft im Interesse des
Bestehenden dafür, den Schein aufrecht zu erhalten, dass wir
alle Christen sind, dass das Land christlich ist und die
Gemeinden aus Christen bestehen». Die Orthodoxie würde es
aber ganz besonders eifrig haben, den wiederkommenden Christus

zu arretieren und zu verurteilen. Den so entarteten
Protestantismus nennt er «eine Unwahrheit und Unredlichkeit, die
das Christentum verfälsche». Auf alle Fälle ist das protestantische

Betriebskapital aufgebraucht, es lässt sich auch «mit
neuem Betrug nichts mehr herauspressen». Er spricht von der
«Dummheit mit Bibelgesellschaften, die nur entsetzlichen
Schaden angerichtet haben» und schreibt wörtlich: «Nein, ich
könnte mich versucht fühlen, einen andern Vorschlag zu
machen: Lasst uns alle die neuen Testamente, die man hat,
sammeln, lasst sie uns auf einen freien Platz oder einen Berg
bringen, und lasst dann, während wir alle knien, einen so zu
Gott sprechen: Nimm dieses Buch wieder zurück! wir
Menschen, so wie wir jetzt sind, taugen nicht dazu, uns auf so
etwas einzulassen, uns macht dies Buch nur unglücklich».

Seine tiefste Forderung ging nach der innern Wahrhaftigkeit.

«Ich will Redlichkeit. Will das Geschlecht oder unsere
Zeit das Will sie ehrlich, redlich ohne Vorbehalt, offen gerade
heraus sich gegen das Christentum empören und also zu Gott

sagen: Wir können und wollen uns unter diese Macht nicht
beugen — aber wohlgemerkt: ehrlich, redlich, ohne Vorbehalt,
offen, gerade, nun gut, so sonderbar es scheinen mag: Ich bin
dabei. Denn Redlichkeit will ich.»

Er bewirkte mit seinem Angriff auf die Kirche den grössten

Dammbruch, so dass alles überflutet wurde. Wider seinen

3. Die Einäscherung soll bis zur Entnahme der ausgeglühten Asche
ohne irgend welche manuellen Eingriffe durchgeführt werden.

4. Der gesamte Einächerungsakt soll unter peinlichster Beachtung
aller geschriebenen und ungeschriebenen Gesetze der Aesthetik
und Hygiene geschehen.

Vornehmlich ist es der erste Leitsatz, der bis heute auch von den
modernsten mit Brennstoffen geheizten Kremationsöfen nicht
vollkommen erfüllt werden konnte. Der elektrische Kremationsofen
sichert aber gerade in diesem Punkte die restlose Erfüllung dieser
Ansprüche — — —

Ein kurzer geschichtlicher Rückblick zeigt uns, dass die ersten
Patente auf elektrisch beheizte Kremationsöfen in Amerika genommen

wurden. Die Konstrukteure gingen in jener Zeit vorwiegend
von rein elektrotechnischen und wirtschaftlichen Gesichtspunkten
aus, sodass ihre Vorschläge nicht zur Verwirklichung in einer be-

triebsmässigen Anlage gelangten. Die Feuerbestattungs-Genossenschaft
Biel (Schweiz) ergriff in den Jahren 1928/29 die Initiative zum

Bau eines elektrisch beheizten Kremationsofens, und im Jahre 1932

wurde zwischen dieser Genossenschaft und Brown Boveri der Vertrag

zum Bau eines solchen unterzeichnet. Der erste elektrisch
beheizte Kremationsofen der Welt ist dann im Jahre 1933 in Biel dem
Betriebe übergeben worden.> (Vom Verfasser hervorgehoben.)

Auf die technischen Einzelheiten können wir hier nicht eingehen.

Wir verweisen die Leser, die sich um die Konstruktion und
die Vorgänge interessieren, auf das vorzitierte Heft 6/7 der Brown
Boreri Mitteilungen, das zum Preise von 1 Franken erhältlich ist.

Willen geriet er in die Reihe der grossen Zerstörer. Das Motto,
das er seiner ersten Kampfflugschrift voransetzte, lautete: «Zur
Mitternacht aber ward ein Geschrei » (Mt. 25, 6). Es

ist der apokalyptische Mitternachtsschrei, der in der letzten
Not ausgestossen wurde, um die schlafende Christenheit zu

alarmieren, zu retten. Später gab er eine eigene Zeitschrift
«Der Augenblick» heraus.

Der Sturm auf die Kirche nahm für Kierkegaard den
Charakter eines Ringens auf Tod und Leben an. Wir können uns
heute kaum noch eine Vorstellung machen von der Erregung,
welche Kierkegaards Flugschriften in Kopenhagen verursachten.

Die Spannung in der Stadt stieg auf den Siedepunkt und
raubte den Einwohnern den Schlaf. Das ganze Land kam in

Bewegung; beim Staatsrat wurde der Antrag gestellt, Kierkegaard

zu verhaften. Der Premierminister widersetzte sich
diesem Antrag.

Leidenschaftliche Vorwürfe erhob Kierkegaard gegen die
Professoren. Die Theologieprofessoren kamen ihm durchaus
komisch vor, er bezeichnete sie als die grösste Satire auf den

Apostel. «Der Professor! Von diesem Manne ist im Neuen
Testament gar nicht die Rede, woraus man fürs erste sieht, dass

das Christentum ohne Professoren in die Welt gekommen ist.

Und wer ein Auge für das Christentum hat, sieht schon, dass

keiner besser idarauf angelegt ist, .das Christentum aus der Welt
hinauszupraktizieren, als der Professor.» Voll Widerwillen
wandte er sich von den Dozenten ab, von dem «Geschmeiss, das

das Christentum recht eigentlich ruiniert hat».
Immer wieder wendet er sich gegen die offiziellen Vertreter

des Christentums mit ihrem «Limonadengewäsch», mit
«ihrer Salbaderei, Jämmerlichkeit, mit ihrem Geschwätz und
Gewäsch und Christentumspiel». Er fordert die Leser des

«Augenblicks» auf, ein Brechmittel zu nehmen, um aus dieser
Halbheit herauszukommen. Entweder — oder! Das wird immer
mehr seine zündende Parole. «Entweder — oder ist das Wort,
vor dem die Flügeltüren aufspringen und die Ideale sich
zeigen! Entweder — Oder ist das Zeichen, durch das der Zutritt
zum Unbedingten wird.»

Das letzte Ziel seines Angriffes ist die Kirche selbst. Der
Schaden steckt in dem Gebäude. «Diese ganze Baracke von
einer Staatskirche ist seit undenklichen Zeiten nicht mehr
ausgelüftet worden, die Moderluft hat Gift entwickelt.» Die Wurzel

alles Uebels aber ist die Verbindung der Kirche mit dem
Staat. Er hat die Absicht, das ganze bestehende Kirchenwesen
hinwegzufegen. Mit Hohn überschüttete er die Tauf- und

Abendmahlspraxis. Konfirmation und Trauung nannte er ein

«christliches Komödienspiel». Er ist vorgestossen bis zu der

grundlegenden Einsicht: «Denn schliesslich und zuletzt liegt

Den beiden Tabellen über das Krematorium Biel und Bern entnehmen

wir abschliessend die nachstehenden Zahlen:
In Biel z. B. stieg die Anzahl der Kremationen von 137 im Jahre

1934 auf deren 230 im Jahre 1940.

Die Energiekosten pro Kremation senkten sich zufolge besserer
Wartung, angebrachten technischen Verbesserungen und nicht zuletzt
durch die häufigere Benützung des Ofens von Fr. 14.45 im Jahre
1934 auf Fr. 7.43 im Jahre 1941. Das Krematorium von Bern besitzt
seit dem 27. Februar 1941 einen elektrischen Kremationsofen, in
dem monatlich 40—70 Kremationen stattfinden. Die Energiekosten
varieren zwischen Fr. 3.64 und Fr. —.96.

WSB.

iiiiiiiiiiiitiiiiiiiiiiiiiiiiiiii'
Haben Sie Vorsorge getroffen,

dass bei Ihrem Ableben die Bestallungsfeier
in freigeistigem Sinne vor sich geht?
Eine diesbezügliche letzlwillige Verfügung
sichert dies.
Zu senden an den Präsidenten der F. V. S.,
E. Brauchlin, Carmenstrasse 53, Zürich 7.

• * *¦



Nr. 12 DER FREIDENKER 93

In unseren Tagen müssen die Wirkungsmittel wirkliche
Kräfte und nicht historische Erinnerungen sein. t

just im Begriff der Kirche die Grundverwirrung in der
Christenheit bei Protestantismus und Katholizismus». Mit Energie
fordert er zum Verlassen der Kirche auf. Er hat den Begriff
der Staatskirche gesprengt. Die Kirche ist nie und nimmer die
adäquate Form des Evangeliums. Die Gründung der Kirche an
Pfingsten ist bereits ein Abfall vom Evangelium.

Durch Mark und Bein dringt der schrille Schrei um Mitternacht;

er verkündet das bevorstehende Ende der Kirche. Er
spricht das Todesurteil über alles offizielle Christentum und
hält ihm die Leichenrede. Er kündet das demnächst eintretende
Ende der modernen Christenheit an, wie Luther das Ende des
mittelalterlichen Katholizismus idarstellt. Er ist ein Zerstörer
von Autoritäten, er zerstörte auch die Autorität der Kirche. Er
hat deutlich gesehen, dass die Kirche keinen Schutzwall gegen
die moderne Sintflut darstellt, da sie in ihrer Morschheit längst
unterhöhlt ist. Nigg stellt fest, dass man nach der Verarbeitung
von Kierkegaards «Leichenrede» nicht mehr kirchlicher Christ
im bisherigen Sinne sein könne.

Dieser Angriff auf die Kirche war eine Grosstat. Sie war
echt, denn er hat diese Tat mit dem Leben bezahlt. Nachdem
neun Nummern des «Augenblicks» erschienen waren, brach
Kierkegaard am 2. Oktober 1885 auf der Strasse erschöpft
zusammen, kurz bevor er noch sein letztes Geld auf der Bank
abgeholt hatte. Im Spital kam eine seltene Verklärtheit übar ihn;
er wusste, er hatte seine Aufgabe gelöst. Das Ansinnen, seine
letzten überaus schroffen Urteile über die Kirche zu mildern,
wies er entschieden zurück. Vor dem Tod fragte ihn sein
Freund: «Willst Du nicht das heilige Abendmahl haben?» «Ja,
aber nicht von einem Pfarrer, von einem Laien.» «Das wird
schwerlich gehen». — «Dann sterbe ich ohne das Sich selbst
bis zum letzten Augenblick treu bleibend, starb er in seinem
43. Lebensjahr.

Omikron.

Gottfried Kellers Weltanschauung.
Letzter Tage ist das Büchlein unseres Gesinnungsfreundes

Ernst Akert, das im Frühjahr unter obigem Titel erschien, in
einer zweiten Auflage, gebunden und in hübscher Ausstattung,
neu erschienen. Der Umschlag zeigt das Bild des männlichen,
streitbaren Gottfried Keller nach einem Gemälde von Frank
Buchser, aus der Zeit seines Zürcher Aufenthaltes vor der
Wahl zum Staatsschreiber. Das Büchlein, dessen Verkaufspreis
der bessern Ausstattung und des solideren Einbandes wegen.
auf Fr. 3.50 angesetzt werden musste, sei bestens empfohlen;
auch als Festgeschenkbuch eignet es sich, gibt es doch eine

kurzgefasste Lebensbeschreibung unseres grössten Schweizerdichters.

Ueber das Buch von Gesinnungsfreund Akert, schrieb
Dr. Arnold H. Schwerfgeler, der literarische Redaktor des

«Bund» u. a.: «Für die gerechte Beurteilung Gottfried Kellers
ist die Kenntnis seines Weltbildes wesentlich mitentscheidend.
Hier einmal Klarheit zu schaffen, gewissen stets wieder
nachgeplapperten Phrasen die Geltung abzugraben, hat in einer
Studie Ernst Akert unternommen. Es sind besonders im
Schlussteil sehr polemisch gehaltene Ausführungen, in welchen

gegen fast alle bisherigen Darstellungen von Kellers Weltbild
Sturm gelaufen wird, um den Atheisten und philosophischen
Materialisten, wie er unter dem Einfluss Feuerbachs sich formte

gewissermassen in Reinkultur vorzuführen. Dies gelingt
Akert, der seinen Keller kennt und immer wieder als

Kronzeugen zitiert, auch in weitem Masse.»

Glaube, Gottesbegriff und christliche
„Logik".

Was dem einen Glaube, ist dem andern Aberglaube. Es
sind relative und subjektive Begriffe. Für den Mohammedaner

ist die Auferstehung Jesu, für den Christen die Himmelfahrt

Mohammeds Aberglaube. Darin zeigt sich die Anmassung

und Einbildung eines jeden, indem er die Ansicht des
andern als unrichtig und minderwertig bezeichnet. Luther,
und mit ihm die ganze Christenheit, nannte alle Menschen
Heiden, die sich weder zum Christentum, noch zum Judentum
bekennen. Was wären dann die Buddhisten? Die wissenschaftliche

Religionsgeschichte verwendet den Begriff Heide nicht
mehr. Und der Monotheismus? Wäre da nicht zu fragen, ob
zum Unterschied vom Islam, der Teufel und die Engel im Himmel

eine Art von Göttern seien und der Glaube an diese eine
Art Polytheismus, also Aberglaube sei?

Nieht nur gehen die Vorstellungen von Glaube und
Aberglaube bei den verschiedenen Religionen auseinander. Auch
innerhalb der christlichen Kirchen bestehen ja weite
Unterschiede zwischen dem, was als orthodox und was als
abergläubisch bezeichnet wird. Für den Protestanten erscheint es
als Aberglaube, wenn der katholische Wallfahrer Reliquien,
eine holzgeschnitzte «Gottesmutter» und dergleichen anbetet,
küsst und vor ihnen niederkniet, wie der Neger vor seinem
Fetisch. Ist ein vom Priester geweihter Gegenstand im Grunde
etwas so ganz anderes als das Götzenbild? Mag man einwenden,

der gebildete Christ bete nicht das Bild selbst an,
sondern nur das, was er hinter ihm sieht, und betrachte das

Bild nur als Symbol, so ist damit noch kein Unterschied
gegeben; denn auch der Neger hält nicht immer den zerbrechlichen

Götzen für die Gottheit selbst.

Die religiösen Vorstellungen sind dehnbar. Die katholischen
Lehren für das primitive Volk sind verschieden von den
Auffassungen der Gebildeten. Für den katholischen Gelehrten hat
das Dogma nicht notwendigerweise den wörtlichen Sinn,
sondern ist ihm ein Symbol. Die «unbefleckte Empfängnis» ist
ihm Sinnbild der Reinheit. Aehnlich ist es im Hinduismus. Ist
es aber gut, wenn man dem Volk primitive Vorstellungen
zumutet, an die der Lehrer selbst nicht glaubt?

Heute, am 14. August 1942, wallfahren zehntausend katholische

Jünglinge aus 11 französischen Provinzen am Maria-
Himmelfahrtsfest zur schwarzen Mutter Gottes nach Le Puy.
Auch die Mutter Gottes von Boulogne und diejenige von Strass-

burg werden hergebracht. Prozession und Defilee vor dem

Kriegerdenkmal!
Hat der moderne, unreligiöse Mensch an der Spitze der

Zivilisation den Aberglauben verabschiedet? Spuckt er nicht
noch bei den Autofahrern, die keinen Ausflug machen, ohne

den ihnen Glück bringenden Talisman mitzunehmen — meist

eine Hundepuppe? Wie kindisch der modernste Mensch ist,

zeigte sich bei der Panik, die vor einigen Jahren in New-

York entstand, als eine Zeitung von einem bevorstehenden

Ueberfall der Marsbewohner berichtete.

Die Wunderberichte der Bibel sind «kindisch poetische

Vorstellungen einer weit hinter uns liegenden Zeit. Wir sind

von diesen Dingen ebenso gewiss, dass sie nicht geschehen

sind, als von den Wundern, die in den Schriften der alten

und weil es leichter fällt zu glauben, als zu

urteilen, wird über das Leben immer nur geglaubt

und nie recht nachgedacht. Seneca.


	Der Schrei um Mitternacht

