Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 25 (1942)

Heft: 10

Artikel: Flichtlinge

Autor: Stebler, Jakob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409280

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

74 DER FREIDENKER ! Nr. 10

sten Qualen gelitten habe. Ohne Zweifel. Kein Verniinftiger
wiirde sich oder die Seinen ohne Druck dem peinlichen Ver-
hor eines Beichtvaters, genannt Seelsorger, unterwerfen. Man
konnte mit Beispielen aufwarten. Doch soll unsere Warnung
kein Nervenkitzel sein, sondern der Aufklarung dienen (s. Mo-
raltheologie von Liguori, Worte hieriiber sind dann iiber-
fliissig).

Wenn trotzdem behauptet wird, das Bekenntnis der Siin-
den (was ist Siinde?, welche sind léssliche, schwere oder Tod-
siinden? s. Liguori), die Beichte sei fiir Viele Erleichterung
und Stiitze im Leben, so konnen unter Viele bloss Unselbstin-
dige, nicht voll Verantwortungsbewusste verstanden sein. Der
Verantwortungsbewusste meidet das Bose aus moralischer
Einsicht und der Geriebene tut es ohne Skrupel, sicher, dass
noch kein Lump in der Hdlle verbrannte. Gewiss, Viele mogen
solche Erleichterungen bequem finden und dazu beniitzen, sich
stets wieder als Ehrenmensch durch das Hintertiirchen in die
Gesellschaft einzuschleichen. Die moralische Tat aber kann
nur in Erstrebung des Guten, unabhingig, frei von Druck oder
Belohnungsaussichten erfolgen. Der Kirchenglaube und das
kirchliche Gebot stehen ganz im Banne von Furcht und Strafe
einerseits und von Belohnung anderseits. Die kirchliche Erzie-
hung ist daher gleichbedeutend mit Zwangsverfrommung und
entbehrt somit des moralischen Moments. 8

Man betrete nur eine (besonders rém. kath.) Kirche und
sehe sich diese Bilder an. Marter, Blut, Zerknirschung und er-
losungsheischende Verdammnis. Es braucht nicht viel Psycho-
logie dazu, um Sinn, Zweck und Wirkung dieser Einrichtung
zu erkennen. Gottesfurcht! Dem gegeniiber bdumt sich ein
freies Menschentum auf. Wir sind geboren, um unser Antlitz
aufrecht zu tragen und das Leben angenehm zu gestalten. Man
glaube nicht, dass Kopfhiangertum ehrliche Gesinnung oder
Gottesfurcht verrate. Eher ist es Heuchelei oder Pfarrersfurcht.
Ein Beispiel hierfiir moge geniigen. Ich wurde vor einiger
Zeit in eine Familie eingeladen. Die Frau des Hauses hatte
offenbar eine bestimmte Absicht, denn sie lenkte das Gesprich
bald auf den Glauben und meine Ansicht dariiber. Die Frau
schien erfreut iilber unsere so verniinfiige Weltanschauung.
Und auch der Herr Gemahl fand viel Gutes daran; ja er pflich-
tete oft so spontan bei, dass die Frau den Moment fiir gekom-
men erachtete zu bemerken: Ja, ja, wenn mein Mann nur auch
diesen Mut hitte, wenn der Herr Pfarrer da ist, aber da heisst
es stets ja Herr Pfarrer, ja Herr Pfarrer — — —

Schnell beschwichtigte ich, wissend, dass sich kein Mann
gerne schwach sehen lassen will. Aber unwillkiirlich erkannte
ich, wie unendlich wirksamer die Pfarrersfurcht ist, als die

Gottesfurcht. Ware dem nicht so, wie liesse es sich sonst er
kldren, dass diese Herren sich in die personlichsten Angele.
genheiten einzumischen wagen? (Man lese von den oben zi
tierten Werken besonders «Christus nicht Jesus» von wan
Oestéren.) Zweifellos wiinschen viele Auch-Glaubige diese
Organisation, als Staat im Staate, ins Pfefferland, aber die an-
erzogene Unterwiirfigkeit, der Autorititsglaube, hindert sie
Schluss zu machen. Umsomehr als diese Einrichtung als
Erziehungsfakior gewertet selbst die Protektion héochstgestell-
ter Staatsfunktiondre geniesst. So was kann nur klassen- und
kirchenpolitisch verstanden werden und hat mit der wahren
Demokratie nichts gemeinsam. Unsere Demokratie braucht
freie, furchtlose Biirger, Schweizer, die in erster Linie unserm
Staatswesen dienen und nicht kiinstlich, gesellschaftlich und
konfessionell getrennt und beherrscht werden.

Anstelle der vertriebenen Vogte ldsst eine kurzsichtige Re-
gierung Nuntius und Jesuiten in unser doch noch mehrheit-
lich protestantisches Land. :

Hoffen wir denn auf die Erfiillung der Worte Friedrich des
Grossen, welcher einmal zu Voltaire sagte:

Mit Philosophie wirst du die Macht der Kirche nicht bre-
chen, die stiirzt dereinst iiber dem wirtschaftlichen Problem!
Sind wir soweit? Jedenfalls auf dem Wege. —

J.E.

Fliichtlinge.

Von Lebensraum wird jetzt so viel gesprochen;
Gewissen Leuten ist die Welt zu Kklein,

Sie brauchen Platz, gleich wie die Mammutknochen,
Sie brauchen Macht, um doch nicht satt zu sein.
Sie brauchen Linder. — Um sie zu bewohnen?
Sie brauchen Opfer. — Kain ist virtuos,
Entrechtet, unfrei irren Millionen,

Und heimatlos.

Ein Stein am Weg. Hier ruht so viele Biirde
Zu kurzer Rast. Kein Tier wird so gehetzt,

Sie haben nichts als ihre Menschenwiirde,
Und die wird heute nicht sehr hoch geschétzt.
Sie sind verjagt. — Was haben sie gesiindigt?
— Man fand sie nicht geniigend stubenrein,
Und alle ihre Schuld ist es, entmiindigt
Und schwach zu sein.

Reuilleton.

Lourdes.

(Der Commandeur im Gesprich mit Dr. Chassaigne, Abbé Judaine
und Pierre.)

«Haben Sie nicht eben versucht, einen Toten ins Leben zuriick
zu rufen! Man hat es mir erziihlt, ich bin darob fast erstickt. Nicht
wahr, Doktor, Sie verstehen? Sie haben sich erlaubt, einen Mann,
der die Genugtuung hatte gestorben zu sein, in lhr Wasser zu tun-
ken, in der verbrecherischen Absicht, ihn wieder lebend zu machen!
Aber, wenn es Ihnen gelungen wire, wenn Ihr Wasser ihn zuriick-
gerufen hitte (denn man kann in dieser schelmischen Welt nie wis-
sen!), glauben Sie nicht, dass der Mann berechtigt gewesen wire,
seine Wut diesen Kadaverflickern ins Gesicht zu spucken? .... Hatte
der Tote Sie gebeten, ihn wieder zu erwecken? Wussten Sie, ob er
nicht zufrieden war gestorben zu sein? Man frigt die Leute wenig-
stens ..... Koénnen Sie sich vorstellen, dass sie diesen wiisten Streich
einmal mir spielen, wenn ich endlich den grossen Schlaf schlafen
werde, Ah! ich wiirde Sie gebiihrend empfangen! Wischen Sie vor
Threr Tiire! Und'ich wiirde mich beeilen wieder zu sterben.»

Er war so seltsam in seinem Jihzorn, dass Abbé Judaine und
der Doktor sich eines Liichelns nicht erwehren konnten. Pierre aber
blieb ernst, ob dem kalten Schauder, der sich fithlbar machte. Waren
dies nicht die verzweifelten Verwiinschungen des Lazarus, die er
soeben gehort? Oft hatte er sich in Gedanken vorgestellt, dass La-

zaraus, im Augenblick da er sein Grab verliess Jesus entgegenschrie:
«Oh Herr! warum hast Du mich in dieses abscheuliche Leben zuriick-
gerufen? Der traumlose Schlaf bekam mir so wohl, .ich genoss. end-
lich die giitige Ruhe im wonnigeniNichts. Ich habe. das Elend und
alle Schmerzen gekannt, den Verrat, falsche. Hoffnungen, Nieder-
lagen und Krankheiten. ‘Als Lebender  habe ich. dem Leid meine
schreckiche Schuld bezahlt, denn ich wurde geboren ohne zu wissen
warum, ich habe gelebt ohne zu wissen wozu, und jetzt, Herr, lésst
Du mich doppelt bezahlen indem Du mich dazu verurteilst mein
Bagno von vorne zu beginnen! ..... Habe ich denn eine unerliss-
liche Siinde begangen, dass Du mich zu einer so grausamen Sithne
verurteilst? Nocheinmal leben, ach! Sich jeden Tag in seinem Fleische
ein wenig sterben fiihlen, Verstand besitzen nur um zu zweifeln,
Wille, um nicht zu konnen, ein weiches Herz, nur um seine Sorgen
zu beweinen! Es war vollendet, ich hatte das Erschreckliche des To-
des iiberstanden, diese so entsetzliche Sekunde, die geniigt, um das
ganze Dasein zu vergiften. Ich hatte gefiihlt, wie der Schweiss des
Todeskampfes mich nisste, wie das Blut sich aus meinen Gliedern
zuriickzog, wie der Atem stockte und in einem letzten Zug mir ent-
wich. Und Du willst, dass ich diese Not ein zweites mal durchmache,
Du willst, dass ich zweimal sterbe, und dass meine menschlichen
Beschwerden jene aller andern Menschen iibersteige! ..... Oh! Herr,
es sei denn sogleich! Ich beschwire Dich, vollbringe das zweite
Wunder, bette mich in dieses Grab, schlifere mich wieder ein, ohne
dass ich wegen des unterbrochenen ewigen Schlafes zu leiden habe.
Gnade, Herr, auferlege mir nicht die Qual wieder zu leben, diese
fiirchterliche Qual zu der Du bis jetzt kein Lebewesen zu verdam-



Nr. 10 DER FREIDENKER 75

Da wirft ein Meer von Leidenschaft und Hassen
Das Menschenrecht in Triimmern an den Strand,
Dass die Erinnyen darob erblassen;
Ihr Opfer, das verkommt im Niemandsland.
Doch eines Tages wird die Kette springen,
Denn irgendwo am Rande dieses Nichts
Ahnt man sie nah’n, die unheilschweren Schwingen
Des Weltgerichts.

Jakob Stebler.

Um ignazens Bekehrungsgeschiift.

Ignazen? Wer ist Ignazen? — Gemeint ist Ignaz von Loyola,
der rithmliche Griinder des noch rithmlicheren Jesuitenordens.
Also nicht irgend ein Ignaz, von dem in alten Kirchenmatriken
festgestellt werden kann, dass er geboren wurde, lebte und
starb, sondern es ist der heilige Ignaz von Loyola, der von
1491—1556 lebte. So wir wollen, kénnen wir am 31. Juli néchst-
hin, zusammen mit den in‘der Schweiz niedergelassenen Je-
suiten und ihren geistigen Knechten, Ignazens Geburtstag
feiern. Was schert uns aber schon die Bundesverfassung, die
den Orden der Jesuiten verbietet! Wir Freidenker und die
andern Protestanten sind doch tolerant. Wenn die Jesuiten
diese Toleranz fiir sich in Anspruch nehmen, ja mehr, sie als
Freibrief fiir ihre Mission auffassen, so protestiert in der
Schweiz niemand mehr als ein paar gottverlassene Kliffer, die
an einem unheilbaren Jesuitenfimmel deiden. Protestanten in
des Wortes urspriinglicher Bedeutung gibt es nicht mehr. Ge-
schift ist Geschéft, tnd das Bekehrungsgeschéft macht vor die-
ser Maxime keinen Halt, zumal sich alle, die im Bekehrungs-
geschéft machen, auf den gleichen Griinder berufen.

Also vom heiligen Ignaz wollen wir sprechen. Heiligenlegen-
den haben etwas Riihrendes, so behaupten die frommen Gliu-
bigen. Gewiss, Gewiss! Aber das Riithrende daran ist, dass es
eben nur Legenden sind. Legenden bleiben eben Legenden,
und der Umstand, dass es welche gibt, die daran glauben und
sich anscheinend daran erbauen, macht sie um keinen Yota
wahrer. Wir geben uns nicht mit Legenden ab. Wenn wir schon
etwas mit den Heiligen zu schaffen haben wollen, dann nur
mit der Geschichte der Heiligen, so wie sie uns von den Zeit-
genossen und den aus zeitgendssischen Quellen schopfenden
Biographen geboten wird. Diese Lebensgeschichten geben uns
ein anderes Bild, als die zu durchsichtigen Zwecken zurecht-
gestutzten Heiligenlegenden. Ja, ja, die Heiligen! Geschichte
hat man in der Kirche nicht gerne. Legenden stehen hoher im
Ansehen. Geschichte, auch die Heiligengeschichte, hilt sich an

- die Tatsachen, und gerade die Tatsachen, soweit sie ihr nicht -

genehm sind, méchte die Kirche im Vergessen wissen.

Vor unserem geistigen Auge ersteht das Heer schwarzer
und schwérzester Gestalten, die uns iiber solchem Vorhaben
ziirnen, die mit dem Zeigefinger auf uns zeigen und den
Drohfinger zum Himmel erheben, als wollten sie den Zorn
Gottes auslésen. Und aus dem Chor der biblischen Drohungen
und Fliche klirrt schrill das Wort des Dichters Schiller: Es
liebt die Welt, das Strahlende zu schwirzen und das Erhabene
in den Staub zu ziehen. Und von weither vernehmen wir ein
Goethewort: «Der Zweifel ist’s, der Gutes bose machts.

Gemach, gemach, ihr Aufgebrachten. Wir wollen das Strah-
lende nicht schwirzen, noch das Erhabene in den Staub ziehen.
Wir erzéhlen bloss etwas Geschichte, die Lebensgeschichte des
heiligen Ignatius. Ob sie erbaulich oder ergdtzlich ausfillt,
dariiber mogen die Leser entscheiden. Wie dem auch sei, ver-
antwortlich fiir die Aufzeichnungen sind wir nicht, denn so
wie sie in der kurzen Auslese hier stehen, so fanden wir sie:
in alten Schwarten aufgezeichnet. ‘

Ignatius — Ignazen, so wird er immer genannt in der uns’
zu Gevatter stehenden Geschichte — wurde im Jahre 1491 als
jiingster von neun Sthnen, adeliger aber nicht verméglicher
Eltern, auf dem Schloss von Loyola, Guipuzoa in Spanien ge-
boren. Man redet ihm nach, dass er im Besitze vorziiglicher
Anlagen war, doch scheinen seine Eltern und er selbst deren
weitere Bildung vernachldssigt zu haben. Der wollustige und
glinzende Hof von Ferdinand und Isabella, an welchem er als
Jiingling in der Eigenschaft eines koniglichen Pagen diente,
war keineswegs die beste Schule fiir ihn, so meint unser Ge-
wihrsmann. Spéater, wie es fiir den Adel — auch den unvermé-
genden — Brauch war, widmete er sich dem Kriegsdienste,
worin er sich in wenigen Jahren durch Geschicklichkeit und
Mut auf eine so vorziigliche Weise auszeichnete, dass er viel-
leicht einer der griossten Kriegshelden geworden wire, hitte
nicht gleich anfangs eine ungliickliche Begebenheit den Lauf
seines militdrischen Ruhmes gehemmt. Vielleicht, . nur viel-
leicht! Was war das fiir eine Beuebenhelt die seinen milité-
rischen Ruhm hemmte? :

Im Jahre 1521 belagerten die Franzosen Pampelune, d1e
Hauptstadt in der spanischen Provinz Navarra. Bei jener Be-
lagerung wurde Ignaz, «der einer der grossten Kriegshelden
geworden wary, durch eine Kanonenkugel, die ihm den rechten
Fuss zerschmetterte, verwundet. Die jesuitischen Geschichts-
schreiber erblicken darin ein Wunder der gottlichen Vorsehung.
«Mangel an Beschiftigung und Langeweile veranlassten ihn,

.sich wihrend dem Krankenlager durch Lekture zu zerstreuen.

Zum Ungliick — so meint der verwegene Geschichtsschreiber

men Dich getfautest. Ich habe Dich immer geliebt und Dir gedient,
mache* nicht 4us mir das grosste Beispiel Deines Zornes, das die
kommen(len Geschlechter!erschrecken wiirde, Sei gut und sanft, Herr,
gib' mir den :Schlaf, 'den ich $o techt verdient habe wieder, verbringe
mich wieder in die' Wonne Deines Nichts.»

Aus: Emil Zola, Lourdes. IV. Kapitel. Uebersetzt von K. G.

Verschiedenes.

Christlicher Geist.

Das Ansehen des Christentums ist durch den Krieg nicht ge-
stiegen, obwohl es mancherorts den Anschein erwecken will, wie
gross die Nachfrage nach den kirchlichen Trostungen geworden sei.
Wenn denn irgendwo im Erdenrund eine menschlich edle Tat ge-
schieht, so wird diese ins Rampenlicht gestellt und propagandistisch
nach allen Kanten der Kunst ausgewertet. So wird nun auch die
mutige Tat eines franzosischen Geistlichen weidlich zur Anpreisung
des christlichen Geistes ausgeniitzt. Der Sachverhalt ist folgender:

Nach dem Osten deportierte Juden hatten zugunsten der katho-
lischen Kirche auf ihre Elternrechte verzichtet, um die Kinder vor
diesem traurigen Schicksal zu bewahren. Nach vollzogener Depor-
tation verlangte die franzosische Regierung die Kinder heraus. Der
“Pater, in dessen Obhut die Kinder standen — es sollen 120 sein —
weigerte sich, sie der Regierung zu iibergeben und Kardinal Gerlier

deckte seine Weigerung, auf die Gefahr hin, dass es zwischen Staat
und Kirche zum Konflikt kommen kénnte. Dem Vernehmen nach
wurde der Pater verhaftet, doch wurden die 120 Kinder noch' nicht
herausgegeben.

Wir wiiren die Letsten, die diese Handlungsweise gering-
schitzen mochten, denn wir werten sie als eine schéne menschliche
Tat. Leider sind in der heutigen Zeit menschliche Taten sehr selten,
denn in einem Zeitalter der Unmenschlichkeit braucht es immer
etwas Zivilcourage, im Verfolgten den Menschen wiederzuerkennen
und ihm die :helfende Hand hinzustrecken. Wenn nun aber das Chri-
stentum, resp. die katholische Kirche, aus dieser Menschlichkeit
Miinze zu schlagen sucht, so ist dies nicht nur abgeschmackt, sondern
zeigt, wie verlottert das Christentum ist. Was hat die alleinselig-
machende Kirche getan, um den Krieg zu vermeiden? Nichts. Sie hat
nicht nur ihre Ohnmacht bewiesen, nein, sie jhat den Krieg als
Strafe Gottes mitverursacht. Denken wir an ihre Stellungnahme im
Abessinienkrieg, im spanischen Biirgerkrieg, den Priludien zum
grossen Weltkrieg. Die an sich schéne und nachahmungswerte Tat
des Paters wird durch die Propaganda zur Tat des «christlichen Gei-
stes», jenes Geistes, der die Armen schuldig werden lisst. Wie be-
schiimend ist diese Tat in einem Meer von Leiden, dem die angeblich
grosste Macht auf Erden mit untitigem Beten zuschaut. Christlicher
Geist. Bewahre uns vor christlichem Geist, menschlicher Geist wiirde
uns besser frommen.

In der Bibel steht irgendwo, dass die Rechte nicht wissen soll,
was die Linke tut. An diese Weisung muss man denken, wenn vom
christlichen Geist die Rede ist. Mit der Rechten hilft die Kirche



	Flüchtlinge

