
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 25 (1942)

Heft: 10

Artikel: Flüchtlinge

Autor: Stebler, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409280

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


74 DER FREIDENKER Nr. 10

sten Qualen gelitten habe. Ohne Zweifel. Kein Vernünftiger
würde sich oder die Seinen ohne Druck dem peinlichen Verhör

eines Beichtvaters, genannt Seelsorger, unterwerfen. Man
könnte mit Beispielen aufwarten. Doch soll unsere Warnung
kein Nervenkitzel -sein, sondern der Aufklärung dienen (s.

Moraltheologie von Liguori, Worte hierüber sind dann
überflüssig)

Wenn trotzdem behauptet wird, das Bekenntnis der Sünden

(was ist Sünde?, welche sind lässliche, schwere oder
Todsünden? s. Liguori), die Beichte sei für Viele Erleichterung
und Stütze im Leben, so können unter Viele bloss Unselbständige,

nicht voll Verantwortungsbewusste verstanden sein. Der
Verantwortungsbewusste meidet das Böse aus moralischer
Einsicht und der Geriebene tut es ohne Skrupel, sicher, dass
noch kein Lump in der Hölle verbrannte. Gewiss, Viele mögen
solche Erleichterungen bequem finden und dazu benützen, sich
stets wieder als Ehrenmensch durch das Hintertürchen in die
Gesellschaft einzuschleichen. Die moralische Tat aber kann
nur in Erstrebung des Guten, unabhängig, frei von Druck oder
Belohnungsaussichten erfolgen. Der Kirchenglaube und das
kirchliche Gebot stehen ganz im Banne von Furcht und Strafe
einerseits und von Belohnung anderseits. Die kirchliche Erziehung

ist daher gleichbedeutend mit Zwangsverfrommung und
entbehrt somit des moralischen Moments.

Man betrete nur eine (besonders röm. kath.) Kirche und
sehe sich diese Bilder an. Marter, Blut, Zerknirschung und er-
lösungsheischende Verdammnis. Es braucht nicht viel Psychologie

dazu, um Sinn, Zweck und Wirkung dieser Einrichtung
zu 'erkennen. Gottesfurcht! Dem gegenüber bäumt sich ein
freies Menschentum auf. Wir sind geboren, um unser Antlitz
aufrecht zu tragen und das Leben angenehm zu gestalten. Man
glaube nicht, dass Kopfhängertum ehrliche Gesinnung oder
Gottesfurcht verrate. Eher ist es Heuchelei oder Pfarrersfurcht.
Ein Beispiel hierfür möge genügen. Ich wurde vor einiger
Zeit in eine Familie eingeladen. Die Frau des Hauses hatte
offenbar eine bestimmte Absicht, denn sie lenkte das Gespräch
bald auf den Glauben und meine Ansicht darüber. Die Frau
schien erfreut über unsere so vernünftige Weltanschauung.
Und auch der Herr Gemahl fand viel Gutes daran; ja er pflichtete

oft so spontan bei, dass die Frau den Moment für gekommen

erachtete zu bemerken: Ja, ja, wenn mein Mann nur auch

diesen Mut hätte, wenn der Herr Pfarrer da ist, aber da heisst

es stets ja Herr Pfarrer, ja Herr Pfarrer
Schnell beschwichtigte ich, wissend, dass sich kein Mann

gerne schwach sehen lassen will. Aber unwillkürlich erkannte
ich, wie unendlich wirksamer die Pfarrersfurcht ist, als die

Feuilleton.

Lourdes.

(Der Commandeur im Gespräch mit Dr. Chassaigne, Abbé Judaine
und Pierre.)

«Haben Sie nicht eben versucht, einen Toten ins Leben zurück
zu rufen! Man hat es mir erzählt, ich bin darob fast erstickt. Nicht
wahr, Doktor, Sie verstehen? Sie haben sich erlaubt, einen Mann,
der die Genugtuung hatte gestorben zu sein, in Ihr Wasser zu
tunken, in der verbrecherischen Absicht, ihn wieder lebend zu machen!

Aber, wenn es Ihnen gelungen wäre, wenn Ihr Wasser ihn
zurückgerufen hätte (denn man kann in dieser schelmischen Welt nie
wissen!), glauben Sie nicht, dass der Mann berechtigt gewesen wäre,
seine Wut diesen Kadaverflickern ins Gesicht zu spucken? Hatte
der Tote Sie gebeten, ihn wieder zu erwecken? Wüssten Sie, ob er
nicht zufrieden war gestorben zu sein? Man frägt die Leute wenigstens

Können Sie sich vorstellen, dass sie diesen wüsten Streich
einmal mir spielen, wenn ich endlich den grossen Schlaf schlafen
werde, Ah! ich würde Sie gebührend empfangen! Wischen Sie vor
Ihrer Türe! Und ich würde mich beeilen wieder zu sterben.»

Er war so seltsam in seinem Jähzorn, dass Abbé Judaine und
der Doktor sich eines Lächelns nicht erwehren konnten. Pierre aber
blieb ernst, ob dem kalten Schauder, der sich fühlbar machte. Waren
dies nicht die verzweifelten Verwünschungen des Lazarus, die er
soeben gehört? Oft hatte er sich in Gedanken vorgestellt, dass La-

Gottesfurcht. Wäre dem nicht so, wie liesse es sich sonst
erklären, dass diese Herren sich in die persönlichsten
Angelegenheiten einzumischen wagen? (Man lese von den oben
zitierten Werken besonders «Christus nicht Jesus» von van

Oestéren.) Zweifellos wünschen viele Auch-Gläubige diese

Organisation, als Staat im Staate, ins Pfefferland, aber die
anerzogene Unterwürfigkeit, der Autoritätsglaube, hindert sie

Schluss zu machen. Umsomehr als diese Einrichtung als

Erziehungsfaktor gewertet selbst die Protektion höchstgestellter
Staatsfunktionäre geniesst. So was kann nur Massen- und

kirchenpolitisch verstanden werden und hat mit der wahren
Demokratie nichts gemeinsam. Unsere Demokratie braucht

freie, furchtlose Bürger, Schweizer, die in erster Linie unserm
Staatswesen dienen und nicht künstlich, gesellschaftlich und

konfessionell getrennt und beherrscht werden.
Anstelle der vertriebenen Vögte lässt eine kurzsichtige

Regierung Nuntius und Jesuiten in unser doch noch mehrheitlich

protestantisches Land.
Hoffen wir denn auf die Erfüllung der Worte Friedrich des

Grossen, welcher einmal zu Voltaire sagte:
Mit Philosophie wirst du die Macht der Kirche nicht

brechen, die stürzt dereinst über dem wirtschaftlichen Problem!
Sind wir soweit? Jedenfalls auf dem Wege. —

J. E.

Flüchtlinge.
Von Lebensraum wird jetzt so viel gesprochen;
Gewissen Leuten ist 'die Welt zu klein,
Sie brauchen Platz, gleich wie die Mammutknochen,
Sie brauchen Macht, um doch nicht satt zu sein.

Sie brauchen Länder. — Um sie zu bewohnen?
Sie brauchen Opfer. — Kain ist virtuos,
Entrechtet, unfrei irren Millionen,
Und heimatlos.

Ein Stein am Weg. Hier ruht so viele Bürde
Zu kurzer Rast. Kein Tier wird so gehetzt,
Sie haben nichts als ihre Menschenwürde,
Und die wird heute nicht sehr hoch geschätzt.
Sie sind verjagt. — Was haben sie gesündigt?

— Man fand sie nicht genügend stubenrein,
Und alle ihre Schuld ist es, entmündigt
Und schwach zu sein.

zaraus, im Augenblick da er sein Grab verliess Jesus entgegenschrie:

«Oh Herr! warum hast Du mich in dieses abscheuliche Leben
zurückgerufen? Der traumlose Schlaf bekam mir so wohl, .ich genoss endlich

die gütige Ruhe im wonnigen. Nichts. Ich habe das Elend und

alle Schmerzen gekannt, den Verrat, i falsche Hoffnungen, Niederlagen

und Krankheiten. Als Lebender habe ich dem Leid meine

schreckiche Schuld bezahlt, denn ich wurde geboren ohne zu wissen

warum, ich habe gelebt ohne zu wissen wozu, und jetzt, Herr, lässt

Du mich doppelt bezahlen indem Du mich dazu verurteilst mein

Bagno von vorne zu beginnen! Habe ich denn eine unerläss-

liche Sünde begangen, dass Du mich zu einer so grausamen Sühne

verurteilst? Nocheinmal leben, ach! Sich jeden Tag in seinem Fleische

ein wenig sterben fühlen, Verstand besitzen nur um zu zweifeln,

Wille, um nicht zu können, ein weiches Herz, nur um seine Sorgen

zu beweinen! Es war vollendet, ich hatte das Erschreckliche des

Todes überstanden, diese so entsetzliche Sekunde, die genügt, um das

ganze Dasein zu vergiften. Ich hatte gefühlt, wie der Schweiss des

Todeskampfes mich nässte, wie das Blut sich aus meinen Gliedern
zurückzog, wie der Atem stockte und in einem letzten Zug mir
entwich. Und Du willst, dass ich diese Not ein zweites mal durchmache,

Du willst, dass ich zweimal sterbe, und dass meine menschlichen
Beschwerden jene aller andern Menschen übersteige! Oh! Herr,
es sei denn sogleich! Ich beschwöre Dich, vollbringe das zweite

Wunder, bette mich in dieses Grab, schläfere mich wieder ein, ohne

dass ich wegen des unterbrochenen ewigen Schlafes zu leiden habe.

Gnade, Herr, auferlege mir nicht die Qual wieder zu leben, diese

fürchterliche Qual zu der Du bis jetzt kein Lebewesen zu verdam-



Nr. 10 DER FREIDENKER 75

Da wirft ein Meer von Leidenschaft und Hassen
Das Menschenrecht in Trümmern an den Strand,
Dass die Erinnyen darob erblassen;
Ihr Opfer, das verkommt im Niemandsland.
Doch eines Tages wird die Kette springen,
Denn irgendwo am Rande dieses Nichts
Ahnt man sie nah'n, die unheilschweren Schwingen
Des Weltgerichts.

Jakob Stebler.

Um Ignazens Bekehrungsgeschäft.
Ignazen? Wer ist Ignazen? — Gemeint ist Ignaz von Loyola,

der rühmliche Gründer des noch rühmlicheren Jesuitenordens.
Also nicht irgend ein Ignaz, von dem in alten Kirchenmatriken
festgestellt werden kann, dass er geboren wurde, lebte und
starb, sondern es ist der heilige Ignaz von Loyola, der von
1491—1556 lebte. So wir wollen, können wir am 31. Juli nächst-
hin, zusammen mit den in 'der Schweiz niedergelassenen
Jesuiten und ihren geistigen Knechten, Ignazens Geburtstag
feiern. Was schert uns aber schon die Bundesverfassung, die
den Orden der Jesuiten verbietet! Wir Freidenker und die
andern Protestanten sind doch tolerant. Wenn die Jesuiten
diese Toleranz für sich in Anspruch nehmen, ja mehr, sie als
Freibrief für ihre Mission auffassen, so protestiert in der
Schweiz niemand mehr als ein paar gottverlassene Kläffer, die
an einem unheilbaren Jesuitenfimmel leiden. Protestanten in
des Wortes ursprünglicher Bedeutung gibt es nicht mehr.
Geschäft ist Geschäft, und das Bekehrungsgeschäft macht vor dieser

Maxime keinen Halt, zumal sich alle, die im Bekehrungsgeschäft

machen, auf den gleichen Gründer berufen.
Also vom heiligen Ignaz wollen wir sprechen. Heiligenlegenden

haben etwas Rührendes, so behaupten die frommen Gläubigen.

Gewiss, Gewiss! Aber das Rührende daran ist, dass es
eben nur Legenden sind. Legenden bleiben eben Legenden,
und der Umstand, dass es welche gibt, die daran glauben und
sich anscheinend daran erbauen, macht sie um keinen Yota
wahrer. Wir geben uns nicht mit Legenden ab. Wenn wir schon
etwas mit den Heiligen zu schaffen haben wollen, dann nur
mit der Geschichte der Heiligen, so wie sie uns von den
Zeitgenossen und den aus zeitgenössischen Quellen schöpfenden
Biographen geboten wird. Diese Lebensgeschichten geben uns
ein anderes Bild, als die zu durchsichtigen Zwecken
zurechtgestutzten Heiligenlegenden. Ja, ja, die Heiligen! Geschichte
hat man in der Kirche nicht gerne. Legenden stehen höher im
Ansehen. Geschichte, auch die Heiligengesehichte, hält sich an

men Dich getrautest. Ich habe Dich immer geliebt und Dir gedient,
mache -nicht aUs 'mir das grösste Beispiel Deines Zornes, das die
kommenden Gèschlechterlersbhrecken würde. Sei gut und sanft, Herr,
gib mir den -Schlaf,1 den1 ich so recht verdient habe wieder, verbringe
mich wieder in die Wonne Deines Nichts.»

Aus: Emil Zola, Lourdes. IV. Kapitel. Uebersetzt von K. G.

Verschiedenes.

Christlicher Geist.

Das Ansehen des Christentums ist durch den Krieg nicht
gestiegen, obwohl es mancherorts den Anschein erwecken will, wie
gross die Nachfrage nach den kirchlichen Tröstungen geworden sei.
Wenn denn irgendwo im Erdenrund eine menschlich edle Tat
geschieht, so wird diese ins Rampenlicht gestellt und propagandistisch
nach allen Kanten der Kunst ausgewertet. So wird nun auch die
mutige Tat eines französischen Geistlichen weidlich zur Anpreisung
des christlichen Geistes ausgenützt. Der Sachverhalt ist folgender:

Nach dem Osten deportierte Juden hatten zugunsten der katholischen

Kirche auf ihre Elternrechte verzichtet, um die Kinder vor
diesem traurigen Schicksal zu bewahren. Nach vollzogener Deportation

verlangte die französische Regierung die Kinder heraus. Der
Pater, in dessen Obhut die Kinder standen — es sollen 120 sein —
weigerte sich, sie der Regierung zu übergeben und Kardinal Gerlier

die Tatsachen, und gerade die Tatsachen, soweit sie ihr nicht
genehm sind, möchte die Kirche im Vergessen wissen.

Vor unserem geistigen Auge ersteht das Heer schwarzer
und schwärzester Gestalten, die uns über solchem Vorhaben
zürnen, die mit dem Zeigefinger auf uns zeigen und den
Drohfinger zum Himmel erheben, als wollten sie den Zorn
Gottes auslösen. Und aus dem Chor der biblischen Drohungen
und Flüche klirrt schrill das Wort des Dichters Schiller: Es
liebt die Welt, das Strahlende zu schwärzen und das Erhabene
in den Staub zu ziehen. Und von weither vernehmen wir ein
Goethewort: «Der Zweifel ist's, der Gutes böse macht».

Gemach, gemach, ihr Aufgebrachten. Wir wollen das Strahlende

nicht schwärzen, noch das Erhabene in den Staub ziehen.
Wir erzählen bloss etwas Geschichte, die Lebensgeschichte des

heiligen Ignatius. Ob sie erbaulich oder ergötzlich ausfällt,
darüber mögen die Leser entscheiden. Wie dem auch sei,
verantwortlich für die Aufzeichnungen sind wir nicht, denn so
wie sie in der kurzen Auslese hier stehen, so fanden wir sie'
in alten Schwarten aufgezeichnet.

Ignatius — Ignazen, so wird er immer genannt in der uns '

zu Gevatter stehenden Geschichte — wurde im Jahre 1491 als

jüngster von neun Söhnen, adeliger aber nicht vermöglicher
Eltern, auf dem Schloss von Loyola, Guipuzoa in Spanien
geboren. Man redet ihm nach, dass er im Besitze vorzüglicher
Anlagen war, doch scheinen seine Eltern und er selbst deren
weitere Bildung vernachlässigt zu haben. Der wollustige und
glänzende Hof von Ferdinand und Isabella, an welchem er als

Jüngling in der Eigenschaft eines königlichen Pagen diente,
war keineswegs die beste Schule für ihn, so meint unser
Gewährsmann. Später, wie es für den Adel — auch den unvermögenden

— Brauch war, widmete er sich dem Kriegsdienste,
worin er sich in wenigen Jahren durch Geschicklichkeit und
Mut auf eine so vorzügliche Weise auszeichnete, dass er
vielleicht einer der grössten Kriegshelden geworden wäre, hätte
nicht gleich anfangs eine unglückliche Begebenheit den Lauf
seines militärischen Ruhmes gehemmt. Vielleicht, nur
vielleicht! Was war das für eine Begebenheit, die seinen
militärischen Ruhm hemmte?

Im Jahre 1521 belagerten die Franzosen Pampelune, die
Hauptstadt in der spanischen Provinz Navarra. Bei jener
Belagerung wurde Ignaz, «der einer der grössten Kriegshelden
geworden war», durch eine Kanonenkugel, die ihm den rechten
Fuss zerschmetterte, verwundet. Die jesuitischen Geschichtsschreiber

erblicken darin ein Wunder der göttlichen Vorsehung.
«Mangel an Beschäftigung und Langeweile veranlassten ihn,
-sich während dem Krankenlager durch Lektüre zu zerstreuen.
Zum Unglück — so meint der verwegene Geschichtsschreiber

deckte seine Weigerung, auf die Gefahr hin, dass es zwischen Staat
und Kirche zum Konflikt kommen könnte. Dem Vernehmen nach

wurde der Pater verhaftet, doch wurden die 120 Kinder noch nicht
herausgegeben.

Wir wären die Letzten, die diese Handlungsweise
geringschätzen möchten, denn wir werten sie als eine schöne menschliche
Tat. Leider sind in der heutigen Zeit menschliche Taten sehr selten,
denn in einem Zeitalter der Unmenschlichkeit braucht es immer
etwas Zivilcourage, im Verfolgten den Menschen wiederzuerkennen
und ihm die .helfende Hand hinzustrecken. Wenn nun aber das

Christentum, resp. die katholische Kirche, aus dieser Menschlichkeit
Münze zu schlagen sucht, so ist dies nicht nur abgeschmackt, sondern
zeigt, wie verlottert das Christentum ist. Was hat die alleinseligmachende

Kirche getan, um den Krieg zu vermeiden? Nichts. Sie hat
nicht nur ihre Ohnmacht bewiesen, nein, sie ihat den Krieg als
Strafe Gottes mitverursacht. Denken wir an ihre Stellungnahme im
Abessinienkrieg, im spanischen Bürgerkrieg, den Präludien zum
grossen Weltkrieg. Die an sich schöne und nachahmungswerte Tat
des Paters wird durch die Propaganda zur Tat des «christlichen
Geistes», jenes Geistes, der die Armen schuldig werden lässt. Wie
beschämend ist diese Tat in einein Meer von Leiden, dem die angeblich
grösste Macht auf Erden mit untätigem Beten zuschaut. Christlicher
Geist. Bewahre uns vor christlichem Geist, menschlicher Geist würde
uns besser frommen.

In der Bibel steht irgendwo, dass die Rechte nicht wissen soll,
was die Linke tut. An diese Weisung muss man denken, wenn vom
christlichen Geist die Rede ist. Mit der Rechten hilft die Kirche


	Flüchtlinge

