
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 25 (1942)

Heft: 10

Artikel: Gottesfurcht?

Autor: J.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409279

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZÜRICH, 1. Oktober 1942. Mr. 10 - 25. Jahrgang

ORGAN DER FR E I G El STI G EN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ
Bracheint regelmässig am I. jeden Monats

Redaktion:

Transitfach 541 Bern
Jiiimimiiiiiiiiiiiiil||

Die Menschen glauben so gern, was sie wünschen.

Julius Cäsar.
||iiiiiiiiiiiiiiiiiiuiiii

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

Sämtliche Adressflnderungen and
Beitellungen eind zu richten an die Ge-
ichäftsstelle d. F. V. S., Postfach 2141
Zürich-Hauptbahnhof. Postch. VIII. 26074

Inhalt: Gottesfurcht? — Flüchtlinge (Gedicht). — Um Ignazens Bekehrungsgeschäft. — Konfessionelle Artikel der Bundesverfas¬
sung. — Ueber Glauben und Wissen. — Vermischtes. — Ortsgruppen. — Feuilleton: Lourdes. — Verschiedenes.

Gottesfurcht?
Nein! Oder — sollte es denkbar sein, dass man einen mild

lächelnden, allgütig scheinenden Vater fürchten müsste?
Allerdings, vom alten Jahve erzählt die Bibel schreckliche

Zornesausbrüche. Und von den Stellvertretern des christlichen
Gottes wissen wir, wie sie zu Zeiten ihrer Machtfülle mit
angeblichen Sündern umgingen. Was da, besonders während
des Mittelalters, im Namen Gottes verübt wurde, war wirklich
für Gläubige Grund genug Gott zu fürchten.

Dass «Gottesfurcht» an sich sinnlos ist, kam bei der damaligen

kritiklosen Hinnahme des Gottesbegriffs nicht in Erwägung.

Heute, wo man auf die Frage nach dem Wesen Gottes
keine beweiskräftige Antwort geben kann, fällt auch die
Möglichkeit der Furcht vor ihm dahin. Furcht kann man nur
empfinden vor einem Wesen, welches sich zu manifestieren
vermag, also wirklich und begreifbar existiert.

Gott wird von seinen Stellvertretern als tabu erklärt und
dient ihnen als Zauberformel für ihre Zwecke, das gläubige
Volk zu beherrschen. Diesem Zweck dient auch die Gottesfurcht.

Mit unglaublichem Raffinement wird dieser Nonsens
im Volke gezüchtet und erhalten.

Das Haupthindernis dieser Spekulation ist der freie, geistig

unabhängige Miensch, die Persönlichkeit. Deshalb ist es
erstes Bestreben jeder Konfession, das Ich-Bewusstsein auszutilgen

und die unbedingte Unterwerfung unter die göttlichen
(lies kirchlichen) Gebote zu erlangen. In dieser Hinsicht war
der Gründer des Jesuitenordens, Ignazius von Loyola ein
Mjeister, welcher neben Liguori gestellt werden kann. Diese
Männer (aufschlussreiche Werke sind u. a. von Santa Maria
de Liguori — dem, des Latein Unkundigen bloss auszugsweise
zugänglich —, Hoensbroech, Füllop-Miller, Van Oestéren etc.)
haben ein System der Unterwerfung und Beherrschung des
Volkes geschaffen, welches seinesgleichen ausserhalb der
römischen Kirche nicht hat.

Vom Religionsunterricht sind uns viele, damals unverstandene

Tricks geblieben. Und erst jetzt wird einem der Sinn der
Worte jenes Jesuiten klar, welcher die Ansicht vertrat «gib
mir dein Kind bis zum siebenten Altersjahre in die Erziehung
und seine Mentalität bleibt Zeit seines Lebens festgefügt». - -

Das verrät tiefe Menschenkenntnis. Umso leichtfertiger ist die
gelegentliche Aeusserung von Eltern, welche, angeblich sich
zur freien Selbstbestimmung durchgerungen haben: «meine
Kinder sollen den Zauber auch selber kennen lernen, sie werden

später damit fertig werden, wie wir 'damit fertig geworden

sind» — — — Unsinn! Die kirchlich-konfessionelle Er-
ziehungs- (lies Beeinflussungs-) méthode ist auf Autoritätsglauben

aufgebaut. Wir aber haben erfahren, wie schwer es
ist, gegen diese mit allem sophistisch-dialektischen und oft

skruppellosen (der Zweck heiligt die Mittel) Rechtfertigungskünsten

gewappneten Autoritäten aufzukommen. In
Anbetracht, dass es schon viel Wissen, Erfahrung, Taktik und
Lebensanschauung braucht, Dinge, welche einem jungen
Menschen meistenfalls abgehen, um solchen Mächten begegnen zu

*î können; dass ernste Menschen, welche selber prüfen, inmitten
der angeblich gläubigen, jedenfalls denkfeindlichen Masse,
allein auf sich gestellt, einen schweren Stand haben und
schliesslich die Eltern niemals wissen können, ob ihre
Nachkommen die Qualitäten besitzen werden, dank deren sie sich
überhaupt zu befreien vermochten, in Anbetracht dessen ist
eine solche Einstellung sträflicher Leichtsinn, wenn nicht gar
unverantwortlich. Wir sind für die Nachwelt • verantwortlich
und haben die Pflicht, unsere kulturellen und geistigen
Errungensehaften zu erhalten und weiterzugeben. Weil wir wissen,
dass das Feuer brennt, werfen wir die Nachkommen doch
wohl nicht ins Feuer, auf dass sie die Erfahrung selber auch
machen! Ein weiteres Element in der Unterdrückungs- und
Beherrschungsmethode der Konfessionen ist die Suggestion
eines Schuldgefühls.

Die Annahme, der jugendliche Mensch besitze nie «ein reines

(schuldloses) Gewissen», fühle sich also stets irgendwie
«schuldig», dieses Gefühl, sofern es überhaupt besteht, ist
gewiss nicht natürlich, es ist ihm absichtlich suggeriert worden.
Lass sie schuldig werden Von frühester Jugend an wird
dem noch urteilsunfähigen Menschenkind dieses unvernünftige,

hemmende Schuldgefühl eingehämmert. Man denke an
das unüberlegte Schelten der Eltern oder an das Beichtgebet,
welches beginnt «ich armer sündiger Mensch, klage mich
an» usw., an die Erbsünde und andere dummdreiste
Lehrinhalte. Die Wirkung, welche solche fortwährende Exerzizien
auf ein unreifes Denkvermögen ausüben, lässt nur zwei
Möglichkeiten offen: Entweder, der Mensch unterwirft sich, ohne
des Lebens froh zu werden bis zur Selbstaufgabe dieser Erziehung,

oder wird zum Heuchler. Jeder Mensch empfindet etwas
als eigen: Die Geheimnisse des Herzens und den Persönlichkeitsdrang.

Die Aufforderung zur Aufgabe derselben ist
unnatürlich und drängt zur Abwehr. Wir wissen, wie schwer das
ist. Unbildung und Feigheit halten die meisten Menschen
zeitlebens gegen ihren Willen unter diesem Terror. Wie sehr
ernste Naturen unter einer solchen Einrichtung leiden, zeigt
Anton Marty, welcher als Priester mehr als irgend ein Aussen-
stehender Einblick hatte. Erst, als er dem Beispiel Brentanos
folgend, das geistliche Gewand abgelegt hatte, atmete er auf.
Marty war, als er seinen Entschluss fasste am Schwyzer
Lyzeum als Lehrer für Philosophie tätig. Er bekennt, dass er
als Kind unter dem Fanatismus seines Beichtvaters die schwer-



74 DER FREIDENKER Nr. 10

sten Qualen gelitten habe. Ohne Zweifel. Kein Vernünftiger
würde sich oder die Seinen ohne Druck dem peinlichen Verhör

eines Beichtvaters, genannt Seelsorger, unterwerfen. Man
könnte mit Beispielen aufwarten. Doch soll unsere Warnung
kein Nervenkitzel -sein, sondern der Aufklärung dienen (s.

Moraltheologie von Liguori, Worte hierüber sind dann
überflüssig)

Wenn trotzdem behauptet wird, das Bekenntnis der Sünden

(was ist Sünde?, welche sind lässliche, schwere oder
Todsünden? s. Liguori), die Beichte sei für Viele Erleichterung
und Stütze im Leben, so können unter Viele bloss Unselbständige,

nicht voll Verantwortungsbewusste verstanden sein. Der
Verantwortungsbewusste meidet das Böse aus moralischer
Einsicht und der Geriebene tut es ohne Skrupel, sicher, dass
noch kein Lump in der Hölle verbrannte. Gewiss, Viele mögen
solche Erleichterungen bequem finden und dazu benützen, sich
stets wieder als Ehrenmensch durch das Hintertürchen in die
Gesellschaft einzuschleichen. Die moralische Tat aber kann
nur in Erstrebung des Guten, unabhängig, frei von Druck oder
Belohnungsaussichten erfolgen. Der Kirchenglaube und das
kirchliche Gebot stehen ganz im Banne von Furcht und Strafe
einerseits und von Belohnung anderseits. Die kirchliche Erziehung

ist daher gleichbedeutend mit Zwangsverfrommung und
entbehrt somit des moralischen Moments.

Man betrete nur eine (besonders röm. kath.) Kirche und
sehe sich diese Bilder an. Marter, Blut, Zerknirschung und er-
lösungsheischende Verdammnis. Es braucht nicht viel Psychologie

dazu, um Sinn, Zweck und Wirkung dieser Einrichtung
zu 'erkennen. Gottesfurcht! Dem gegenüber bäumt sich ein
freies Menschentum auf. Wir sind geboren, um unser Antlitz
aufrecht zu tragen und das Leben angenehm zu gestalten. Man
glaube nicht, dass Kopfhängertum ehrliche Gesinnung oder
Gottesfurcht verrate. Eher ist es Heuchelei oder Pfarrersfurcht.
Ein Beispiel hierfür möge genügen. Ich wurde vor einiger
Zeit in eine Familie eingeladen. Die Frau des Hauses hatte
offenbar eine bestimmte Absicht, denn sie lenkte das Gespräch
bald auf den Glauben und meine Ansicht darüber. Die Frau
schien erfreut über unsere so vernünftige Weltanschauung.
Und auch der Herr Gemahl fand viel Gutes daran; ja er pflichtete

oft so spontan bei, dass die Frau den Moment für gekommen

erachtete zu bemerken: Ja, ja, wenn mein Mann nur auch

diesen Mut hätte, wenn der Herr Pfarrer da ist, aber da heisst

es stets ja Herr Pfarrer, ja Herr Pfarrer
Schnell beschwichtigte ich, wissend, dass sich kein Mann

gerne schwach sehen lassen will. Aber unwillkürlich erkannte
ich, wie unendlich wirksamer die Pfarrersfurcht ist, als die

Feuilleton.

Lourdes.

(Der Commandeur im Gespräch mit Dr. Chassaigne, Abbé Judaine
und Pierre.)

«Haben Sie nicht eben versucht, einen Toten ins Leben zurück
zu rufen! Man hat es mir erzählt, ich bin darob fast erstickt. Nicht
wahr, Doktor, Sie verstehen? Sie haben sich erlaubt, einen Mann,
der die Genugtuung hatte gestorben zu sein, in Ihr Wasser zu
tunken, in der verbrecherischen Absicht, ihn wieder lebend zu machen!

Aber, wenn es Ihnen gelungen wäre, wenn Ihr Wasser ihn
zurückgerufen hätte (denn man kann in dieser schelmischen Welt nie
wissen!), glauben Sie nicht, dass der Mann berechtigt gewesen wäre,
seine Wut diesen Kadaverflickern ins Gesicht zu spucken? Hatte
der Tote Sie gebeten, ihn wieder zu erwecken? Wüssten Sie, ob er
nicht zufrieden war gestorben zu sein? Man frägt die Leute wenigstens

Können Sie sich vorstellen, dass sie diesen wüsten Streich
einmal mir spielen, wenn ich endlich den grossen Schlaf schlafen
werde, Ah! ich würde Sie gebührend empfangen! Wischen Sie vor
Ihrer Türe! Und ich würde mich beeilen wieder zu sterben.»

Er war so seltsam in seinem Jähzorn, dass Abbé Judaine und
der Doktor sich eines Lächelns nicht erwehren konnten. Pierre aber
blieb ernst, ob dem kalten Schauder, der sich fühlbar machte. Waren
dies nicht die verzweifelten Verwünschungen des Lazarus, die er
soeben gehört? Oft hatte er sich in Gedanken vorgestellt, dass La-

Gottesfurcht. Wäre dem nicht so, wie liesse es sich sonst
erklären, dass diese Herren sich in die persönlichsten
Angelegenheiten einzumischen wagen? (Man lese von den oben
zitierten Werken besonders «Christus nicht Jesus» von van

Oestéren.) Zweifellos wünschen viele Auch-Gläubige diese

Organisation, als Staat im Staate, ins Pfefferland, aber die
anerzogene Unterwürfigkeit, der Autoritätsglaube, hindert sie

Schluss zu machen. Umsomehr als diese Einrichtung als

Erziehungsfaktor gewertet selbst die Protektion höchstgestellter
Staatsfunktionäre geniesst. So was kann nur Massen- und

kirchenpolitisch verstanden werden und hat mit der wahren
Demokratie nichts gemeinsam. Unsere Demokratie braucht

freie, furchtlose Bürger, Schweizer, die in erster Linie unserm
Staatswesen dienen und nicht künstlich, gesellschaftlich und

konfessionell getrennt und beherrscht werden.
Anstelle der vertriebenen Vögte lässt eine kurzsichtige

Regierung Nuntius und Jesuiten in unser doch noch mehrheitlich

protestantisches Land.
Hoffen wir denn auf die Erfüllung der Worte Friedrich des

Grossen, welcher einmal zu Voltaire sagte:
Mit Philosophie wirst du die Macht der Kirche nicht

brechen, die stürzt dereinst über dem wirtschaftlichen Problem!
Sind wir soweit? Jedenfalls auf dem Wege. —

J. E.

Flüchtlinge.
Von Lebensraum wird jetzt so viel gesprochen;
Gewissen Leuten ist 'die Welt zu klein,
Sie brauchen Platz, gleich wie die Mammutknochen,
Sie brauchen Macht, um doch nicht satt zu sein.

Sie brauchen Länder. — Um sie zu bewohnen?
Sie brauchen Opfer. — Kain ist virtuos,
Entrechtet, unfrei irren Millionen,
Und heimatlos.

Ein Stein am Weg. Hier ruht so viele Bürde
Zu kurzer Rast. Kein Tier wird so gehetzt,
Sie haben nichts als ihre Menschenwürde,
Und die wird heute nicht sehr hoch geschätzt.
Sie sind verjagt. — Was haben sie gesündigt?

— Man fand sie nicht genügend stubenrein,
Und alle ihre Schuld ist es, entmündigt
Und schwach zu sein.

zaraus, im Augenblick da er sein Grab verliess Jesus entgegenschrie:

«Oh Herr! warum hast Du mich in dieses abscheuliche Leben
zurückgerufen? Der traumlose Schlaf bekam mir so wohl, .ich genoss endlich

die gütige Ruhe im wonnigen. Nichts. Ich habe das Elend und

alle Schmerzen gekannt, den Verrat, i falsche Hoffnungen, Niederlagen

und Krankheiten. Als Lebender habe ich dem Leid meine

schreckiche Schuld bezahlt, denn ich wurde geboren ohne zu wissen

warum, ich habe gelebt ohne zu wissen wozu, und jetzt, Herr, lässt

Du mich doppelt bezahlen indem Du mich dazu verurteilst mein

Bagno von vorne zu beginnen! Habe ich denn eine unerläss-

liche Sünde begangen, dass Du mich zu einer so grausamen Sühne

verurteilst? Nocheinmal leben, ach! Sich jeden Tag in seinem Fleische

ein wenig sterben fühlen, Verstand besitzen nur um zu zweifeln,

Wille, um nicht zu können, ein weiches Herz, nur um seine Sorgen

zu beweinen! Es war vollendet, ich hatte das Erschreckliche des

Todes überstanden, diese so entsetzliche Sekunde, die genügt, um das

ganze Dasein zu vergiften. Ich hatte gefühlt, wie der Schweiss des

Todeskampfes mich nässte, wie das Blut sich aus meinen Gliedern
zurückzog, wie der Atem stockte und in einem letzten Zug mir
entwich. Und Du willst, dass ich diese Not ein zweites mal durchmache,

Du willst, dass ich zweimal sterbe, und dass meine menschlichen
Beschwerden jene aller andern Menschen übersteige! Oh! Herr,
es sei denn sogleich! Ich beschwöre Dich, vollbringe das zweite

Wunder, bette mich in dieses Grab, schläfere mich wieder ein, ohne

dass ich wegen des unterbrochenen ewigen Schlafes zu leiden habe.

Gnade, Herr, auferlege mir nicht die Qual wieder zu leben, diese

fürchterliche Qual zu der Du bis jetzt kein Lebewesen zu verdam-


	Gottesfurcht?

