Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 24 (1941)

Heft: 5

Artikel: Passion 1941

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409157

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

36 ) ) RN DER FREIDENKER Nr. 5

Passion 1941.

Vorbemerkung der Redaktion:

Unter dem vorstehenden Titel verdffentlichte Nationalrat Dr.-
H K. Sonderegger in der von ihm herausgegebenen Wochenzeitung
«Der Demokrat» eine Osterbetrachtung, in der er uns im Wesent-
lichen aus dem Herzen spricht. Wir bringen'den Artikel nachstehend
zum Abdruck, weil er grundverschieden ist von den salbungsvollen,
bibelfesten Osterbetrachtungen, die man von andern Blittern vor-
gesetzt erhielt, oder von jenem Osterzauber, der mit Stentorstimme
und Jubelgesang im Radio verkiindet. wurde, um nicht erst zu reden
von ‘der flehenden Osterbotschaft des Heiligen Vaters, die sich, rund
gerechnet, zum 194tigsten Male nutzlos wiederholte. Weil Sonder-
eggers Betrachtung ganz aus dem christlichen Rahmen fillt, darum
nennt er sie «eine unchristliche Betrachtung».

Wir haben alles Verstindnis fiir das Bediirfnis, sich in der
heutigen Zeit von den Dingen dieser Welt abzuwenden und
den Frieden der Seele in den trostlichen Verheissungen des
Glaubens zu suchen. Der Anlass dazu ist ja ganz besonders
eindringlich; wo soll man in diesem apokalyptischen Zusam-
menbruch unserer ganzen Welt noch Halt und Zuversicht fin-
den, wenn nicht in den Verheissungen des Glaubens und den
Erklirungen der heiligen Biicher? In ihnen findet der Glau-
bige das Verstindnis fiir das, was geschieht. Es ist ihm ein
Trost, zu erkennen, dass alles so kommt, wie es geschrieben
steht. Das zeigt ihm den Weg, wie er sich retten kann: er
schligt sich auf die andere Seite; er nimmt den Zusammen-
bruch mit Ergebung hin und klammert sich an die Verheis-
sung, dass nach dem grossen Gericht eine neue Herrlichkeit
anbrechen werde. So entzieht er sich der Auseinandersetzung
mit unserer Zeitgeschichte durch eine Flucht in den Glauben.

Wir konnen das verstehen. Aber das hindert nicht, dass
wir in dieser Flucht einen untauglichen Versuch und zudem
eine moralische Feigheit erblicken. Es liegt jetzt nichts am
Frieden unserer Seele und an der eigenen, inneren Beruhi-
gung. Es ist nichts anderes als eine ganz feine Art von Selbst-
sucht, sich von den Dingen dieser Welt innerlich trennen und
seine Ruhe und Zuversicht finden zu wollen, dass die Schreck-
nisse voriibergehen und wir nachher unsern Platz auf dieser
Welt wieder finden werden. Wir haben nicht das Recht, uns
von dem, was geschieht, zu trennen, die Verantwortung dafiir
abzulehnen und so zu tun, als wiirden die Ereignisse von aus-
sen an uns herangetragen. Denn der apokalyptische Zusam-
menbruch — es ist tatséichlich ein solcher — ftrifft unsere
Welt, unsere Ordnung. Man kann ihn rein dusserlich betrach-
ten: als Kette von politischen und militirischen Ereignissen,
welche ohne unsern Willen und unser Zutun geschehen. Aber
diese oberflichliche Betrachtung ist eine Flucht vor der Wahr-
heit. Wir gehéren zu dieser Welt, welche zusammenbricht,

und zwar ‘nicht nur zufillig’ als Zeitgenossen, und Zuschauer,
sondern als mitverantwortliche Teilnehmer, welche sich ihrer
Verantwortung weder durch eine Flucht ins Jenseits noch
durch eine angebliche religiose Vertiefung entschlagen kénnen.

Wenn gerade unsere hohen christlichen Feiertage dazu be-
nutzt werden, den Krieg iiber neue Grenzen zu tragen, wena
zur selben Zeit, da sich unsere Kinder zum feierlichen Gang
in die Kirche riisten, um in die christliche Gemeinschaft auf-
genommen zu werden, der Krieg seine Schrecken iiber ein
bisher friedliches Landeausschiittet, so ist das unendlich be-
driickend und furchtbar. Man fragt sich voller Bitterkeit:
muss es denn gerade der Palmsonntag sein, jener Tag, an
welchem Christus als Herr des Friedens in die heilige Stadt
einzog? Muss denn gerade die Osterwoche mit ihren Erin-
nerungen an Tod und Auferstehung dazu verwendet wer-
den, meues, unsagbares Ungliick iiber die Menschen zu brin:
gen? Es sieht doch fast so aus, als wollte man. die Gefiihle
der ganzen Christenheit absichtlich verletzen, um zu zeigen,
wie wenig das Christentum heute zu bedeuten hat. Aber ich
frage: wiren die Ereignisse weniger furchtbar, miissten wir
an ihnen weniger leiden, wenn auf unsere Gefiihle Riicksicht
genommen und die christlichen Feiertage als Schontage des
Krieges eingeschoben wiirden? Ich finde im Gegenteil: so
wie in der Zerstérung der @usseren Werke unserer Ordnung,
der Stiddte, der Dorfer, der Schiffe, ein tiefer Sinn liegt, so
liegt derselbe tiefe Sinn auch in der Missachtung des christ-
lichen Kalenders. Es soll so sein; es ist daran gar nichts aus-
zusetzen. Eine Riicksicht auf christliche Gefiihle und Stimmun-
gen wire in hdchstem Masse unehrlich; denn sie wiirde nur
etwas vortduschen, was schon ldngst nicht mehr vorhanden
ist: die Ehrfurcht vor allgemein giiltigen menschlichen oder
— wenn man will — gottlichen und christlichen Gesetzen.
Dass diese Gesetze zum Entsetzen vieler Christen gerade in
der Osterwoche mit einer vollkommenen Unbedenklichkeit ver-
letzt werden, dass solches Tun noch ganz besonders unter den
Schutz der Vorsehung gestellt wird, ist doch nur der aller-
dings aufs hochste gesteigerte Ausdruck einer Gesinnung,
welche diejenige der Christenheit iiberhaupt ist. Der Unter-
schied besteht lediglich darin, dass die einen mit grosser Ge-
wissenhaftgikeit die Form und den Schein des Christentums
wahren, wihrenddem die andern auch darauf verzichten und
vielleicht gar des Glaubens sind, dass auf einem am Palm-
sonntag oder Karfreitag unternommenen Einbruch in ein
friedliches Land ein ganz besonderer Segen liegen miisse. Die

‘heutige Auffassung des Christentums, welche sich schon lingst

daran gewohnt hat, alle Fahnen und Waffen zu segnen, legt
solchem Glauben nichts.in den Weg. Und dazu soll man den

einem amtlichen Erlass sollten nicht {ibernatiirliche Wiinsche zuin
Ausdruck gelangen und dem Volke nicht willkiirliche Annahmen
impliziert werden, die keiner Beweistithrung standhalten.

Gerade in diesem Falle, wo Sein oder Nichtsein auf dem Spiele
steht, muss dem werktitigen Volke vor Augen gefiihrt werden, dass
Illusionen gefihrlich sind, und dass nur Taten der Selbstlosigkeit
und der Aufopferung mit Erfolg auf altruistische Gefiihle und Hand-
lungen einzuwirken vermogen, nicht aber himmlische Worte.

Was soll der Segen des Himmels lohnen? Die Pllichter-
fiillung gegeniiber der Allgemeinheit. Warum spricht man immer
von Lohn? Bedeutet erfiillte Pflicht nicht geniigend Belohnung?
Reicht menschliche Kraft nicht aus, glaubt ein einigermassen neu-
zeitlicher Mensch, dass vom Himmel zuschiissige Kraft geliefert
werde?

Da lacht man iiber die katholischen Bittginge um Regen und
Sonnenschein — — und die Lacher gehen hin und erflehen den
Segen des Himmels fiir das Gelingen des Mehranbaues. Wer er-
schopfende soziale Titigkeit entfalten will, darf keine Illusionen
verbreiten.

Atheisten sind selten

vor allem selten im Zuchthaus. Ein Bericht aus dem bekannten
amerikanischen Geféingnis Sing-Sing, datiert vom 1. Oktober 1938,
der im «Daily News» verdffentlicht wurde, sagt hieriiber folgendes
aus:' ‘ :

«Wihrend dieser Institution im verflossenen Fiskaljahr, das
am 1. Juli endete, 1456 Rechtsbrecher eingeliefert erhielt, sind,
wie aus einer heute veroffentlichten Uebersicht hervorgeht, nur
drei Siinder unter ihnen, die nicht an ein Jenseits glauben.

Alle haben es am Respekt gegeniiber dem Gesetz fehlen
lassen, aber sehr wenige davon sind ungliubig. Die bei ihrer
Einlieferung geédusserten Ansichten liessen nur drei Atheisten
feststellen. Daneben waren:

1 Mohammedaner
1 Spiritist
18 Christian Science
170 Hebrier
552 Protestanten
711 Katholiken

Total 1456.»

Aus dieser Zusammenstellung, die wir dem «The Truth Seeker»
(New York) Vol. 65, Nr. 20 vom November 1938, entnehmen, geht
wieder einmal mehr der erzieherische Wert der alleinseligmachenden
Kirche hervor. Aber eben, wem die Siinden im Beichtstuhl und
durch klingende Miinze vergeben werden, der nimmt es damit nicht
mehr tragisch und verliert leicht die Grenze zwischen jenen Siinden,
fiir die man im Beichtstuhl biisst und jenen, die in Sing-Sing vergeben

werden. , .




Nr.'s

DER FREIDENKER , .

Geld gleicht dem Diinger, der Wertlos'is_'t,;

\

‘wenn man ihn nicht ausbreitet. s Bacon (1561—1626).

Kalender des Christentums noch halten, wenn man den
+ Geist des Christentums schon léngst abgeschworen hat?

.Wir.wollen in diesem allgemeinen. moralischen Zusammen-
bruch unserer Ordnung und unserer Kultur’ wenigstens eine
bescheidene Tugend bewahren: dig_ Ehrlichkeit zu gestehen,
dass der Krieg kein. Ausnahme- und Sonderfall unserer soge-
nannten sittlichen Ordnung ist. Er gehort zur vollstindigen
Verfilschung des. ganzen Lebens, an die wir uns gewo6hnt
haben und die uns selbstverstindlich erscheint. Wir leben
ja schon langst nicht mehr um des Lebens willen, um Il_\’lit un-
serer Lebensgestaltung und unserem Lebenswerk eine mensch-
liche Aufgabe zu erfiillen und schoénes, natiirliches menschli-
ches” Leben“darzustellen. Wir leben um anderer Dinge willen.
Wir leben vor allem als Glieder einer von uns gebilligten
Wirtschaftsordnung, in welcher die toten Dinge der Wirt-
schaft, vor allem Geld und Gut, Kapital und Zins hundert-
mal wichtiger sind als der Mensch selbst. Diesen Dingen
opfern wir den Menschen ohne Zogern und ohne Bedenken.
Es ist immer eine Ehre, Millionir oder sonst ein erfolgreicher
Mann zu sein, auch wenn auf dem Wege zum Reichtum zer-
tretene Menschen liegen; aber ein Zahlungbefehl oder zwei
riickstindige Zinse werfen auf einen Mitbiirger ein hdochst
bedenkliches Licht. Wir empfinden nicht einmal die Ruch-
losigkeit und Verworfenheit einer Gesinnung, welch2 sich vom
Soldaten Hab und Gut schiitzen lésst, von ihm aber zugleich
die Erfiillung wirtschaftlicher Verp/f»lichtungen verlangt, als
ob nichts geschehen wire. Wir haben dem Goéttlichen — und
das ist doch wohl das eigentlich Menschliche — einen Tag
in der Woche und den sorgfiltig eingemauerten Raum der
Kirche vorbehalten, um uns wihrend der gewohnten Titig-
keit nicht durch die Bedenken einer tieferen, verantwort-
lichen Gesinnung stéren zu lassen. Wir haben unser Leben
und unsere ganze Ordnung in zwei getrennte Bezirke auf-
geteilt: im einen gilt eine sogenannte Lebenstiichtigkeit, wel-
che sich weder an die moralischen Gesetze einer wirklichen
Gemeinschaft noch an eine natiirliche Wertung der Menschen
und Dinge zu halten braucht, sondern nur acht geben muss,
dass sie nicht mit den Gesetzen des Staates in Widerspruch
geriit; und im andern Bezirk wird von einem Christentum ge-
redet, das man zu Balsamtropfen fiir Seelenschmerzen und
Minderwertigkeitsgefithle gemacht hat und dessen strengen
Ernst gerade in wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Dingen
man iiberhaupt nicht mehr anerkennt. In. einer derart ver-
fiaischten Ordnung ist der Krieg schon enthalten; ist die mo-
ralische Fidulnis soweit vorgeschritten, dass der Zusammen-
bruch unvermeidlich wird, so finden sich stets auch Regie-
rungen, welche der geltenden Gesittung gemiss handeln und
ihrem Tun die notwendige Begriindung zu geben verstehen.

Diese Verfiilschung des ganzen Lebens, diese innere Ver-
logenheit, diese Umwertung aller natiirlichen Werte ist keines-
wegs bloss das Merkmal gerade unseres Jahrzehntes: unsere
Zeit hat sie bloss bis zum letzten durchgefiihrt. Schon Henry
Dunant, der Begriinder des Roten Kreuzes, hat sie voraus-
gesehen. Er selber wurde ja das Opfer dieser Verfilschung
mit seinem Leben und mit seinem Werke. Die Gesellschaft,
in welcher das Geld zum Gott erhoben ist, rdchte sich an ihm,
weil er die grosste Siinde und Schande auf sich geladen hatte,
die man in ihr begehen kann: er hatte seine Schulden nicht
ganz bezahlen konnen. Und sie ridchte sich auch an seinem
Werke, indem sie aus demselben einen Barmherzigkeitsverein
fir gelangweilte oder geltungssiichtige Herren und Damen
machte, wihrend Dunant in seinem Roten Kreuz den ersten
revolutionéiren Schritt zur Ueberwindung des Krieges erblickte.
Den Krieg, auch auf Kosten der Gewinne, an seinen Wurzeln
ausrotten: das war eine zu grosse Zumutung an die Christen-

heit. Daraus aber zog Dunant die unerbittlichen Folgerungen:
er zerfiel vollstindig mit einer Gesellschaft, welche ‘sich christ-
lich nannte, ohne es auch nur im geringsten zu sein. Ich ver-
abscheue diese Kirchen und diesen Staat, schrieb er an mei-
nen Vater; bis zu meinem letzten Atemzug werde ich ver-
suchen, eure <«Boutiques d’Etaty moralisch zu zerstéren.' Die
Christenheit wird ihre Verlogenheit teuer bezahlen miissen.
Nicht einmal im Tode will er mit ihr Beriihrung haben: ich
wiinsche begraben zu werden wie ein Hund, ohne eine ein-
zige von euren Feierlichkeiten, die ich nicht dulde. Ich habe
eine Abscheu vor dieser Christenheit; sie soll mich nicht fiir
sich beanspruchen; denn ich bin ein Jiinger Christi wie im
ersten Jahrhundert und nichts weiter. .. .

Ein Jiinger Christi, der vom Christentum nichts wissen
will und dessen Zusammenbruch voraussicht! Heute ist der
Zusammenbruch da; die vollstindige Auflosung unserer wirt-
schaftlichen, gesellschaftlichen und moralischen Ordnung ist in
vollem Gange. Wer das Geschehen in seinen letzten Ursachen
begreift, der stosst sich nicht mehr daran, dass auch Palm-
sonntag oder Karfreitag Vorzugstage des Krieges sind; er
findet das sogar folgerichtig. Denn die Grosse Passion muss
durchgelitten werden, unerbittlich bis zum Ende. Sie muss
durchgelitten werden, bis jeder, vom einfachen Biirger bis
zum Staatsmann, ihren Sinn erkennt, bis jeder sich mit Ent-
selzen abwendet von der Verfilschung alles Lebens, an die
er sich gewohnt hat, bis alles falsche G&tzentum zerbrochen

ist. So muss es kommen, fiir uns alle, und keiner darf ver-

suchen, sich vom allgemeinen Schicksal zu trennen und auf
den Schleichwegen der Feigheit einen personlichen Seelen-
frieden zu ergattern.

Es geht nicht darum, dass wir in der Grossen Passion még-
lichst ungeschoren durchkommen; es geht darum, dass wir im
Zusammenbruch reif werden fiir die Auferstehung der ein-
fachen und natiirlichen Menschlichkeit, dass wir reif werden

‘fiir das Osterfest' eines in den sittlichen Gesetzen verwurzel-

ten Friedens.

Natur — Mensch — Geist.

Den gewaltigen Gegensatz Natur — Mensch — Geist durfte
ein begnadeter Tonschdpfer Sigmund von Hausegger, ein den
Kreisen hoherer Bildung entstammender Komponist, zur
Grundidee eines musikalischen Werkes machen. Diesen Satz
verbricht ein Mann, der selbst den Kreisen der hoheren Bil-
dung angehort: Professor Sfodola in Ziirich, Dr. phil. h. ec.
vnd Dr. Ing. e. h, der Professor fiir Maschinenbau an der
eidg. techn. Hochschule in Ziirich ist und kiirzlich ein Heft-
chen herausgegeben hat unter dem Titel «Die geheimnisvolle
Natur; Weltanschauliche Betrachtungen» (Fiinfte gekiirzte Auf-
lage der «Gedanken zu einer Weltanschauung vom Standpunkte
des Ingenieursy, 1940 erschienen bei Orell Fiissli, Ziirich und
Leipzig). ‘

Die erste Hélfte des Heftes, wo sich Prof. Stodola mit den
Ergebnissen der Naturwissenschaften beschiftigt, ist in der
Hauptsache objektiv resiimierend und mit Gewinn zu lesen.

Da aber, wo Prof. Stodola versucht philosophische Pro-
bleme anzugreifen, geht er in den Nebel hinein und seine
Ausfithrungen werden reichlich kindlich.

Treffend zeichnet Prof. Stodola die Einheit der Natur in
seinem Schlusskapitel «Epilog», wo er sagt, dass noch im
letzten kleinsten Materieteilchen und sinnlich nicht mehr un-
terscheidbaren Geschehen die Notwendigkeit der ideellen Ge-
genwart des Alls anzuerkennen sei d.h. mit andern Worten:
Das wahre Wesen alles Naturgeschehens offenbart sich nicht
nur in den makroskopisch beobachtbaren Vorgingen (der



	Passion 1941

