Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 24 (1941)

Heft: 4

Artikel: Warum ich kein Christ bin [Teil 3]
Autor: Russell, Bertrand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409151

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 4 DER FREIDENKER - : 29

‘fir den wesentlichsten Artikel unserer Ver-
fassung, fiir die «Glaubens- und Gewissensfreiheit> eintrat.
Dieser Artikel ist so fundamental fiir das Zusammenleben im
Schweizerhaus, dass andernfalls wieder das Zeitalter der
Glaubensverfolgung und Glaubenskimpfe platzgreifen wiirde.

Crittin hat durch sein Einstehen fiir die Verfassung ein Ver-

dienst um das eidgendssische Vaterland, selbst dann, wenn er
sonst keine haben sollte. Die Verdienste der Katholiken lie-
gen allerdings nicht auf der gleichen Ebene, denn sie liegen
im ‘Abbau der liberalen Demokratie. Wenn Nationalrat Crittin
ein «Platzhalter des Gottlosentums» sein soll, dann ist unsere
ganze Verfassung gottlos, trotz ihrer Priambel «Im Namen
Gottes des Allmichtigeny.

Wenn Prof. Lorenz der katholisch-konservativen Fraktion
einen Verrat an der eigenen Seele vorwirft, weil sie 18:16 fiir
die Kandidatur Criltin eintrat, so spielt er Theater und will
seinen. Lesern wieder einmal Sand in die Augen streuen. Er
will damit wieder die bekannte Unterscheidung zwischen reli-
giosem ‘und politischem Katholizismus machen, so wie die
Kirche sich immer und immer wieder vom sogenannten polti-
schen Katholizismus zu distanzieren vorgibt. Das glauben nur
Dummkopfe. So gut wie die Kirche lehrte, dass im Himmel
drei eins ist, so kann sie uns ‘in ihrem irdischen Fall nicht
ausreden, dass zwei eins ist, d. h., dass der religidse und der
politische Katholizismus eins sind. Treffend hat Leo Heinrich
Skrbensky in seiner Schrift <Die Kirche segnet den Eidbruch»
diese versuchte Unterscheidung charakterisiert und es kann
nicht unniitz sein, sie hier nochmals zu wiederholen:

«Diese Unterscheidung lduft aber der kirchlichen Lehre
vollkommen zuwider; der vom kirchlichen Lehramte mehr-
fach eindeutig verkiindeten Lehre zufolge ist der politische
Katholizismus eine notwendige und unver#dusserliche Folge
aus dem religiosen Katholizismus. — Ebenso wird umge-
kehrt oft iibersehen, dass der religiose Katholizismus nur
dank dem politischen #berhaupt leben kann. Auch im Be-
reich der Politik hat man konsequenterweise also die Wahl

. nur zwischen dem streng rémischen und dem freidenkenden
Standpunkt.» '

Welche Politik in der Schweiz getrieben wird, dariiber sol-
len sie die zwei politischen Scharmiitzel aufgekldrt haben.
Dank politischer Starrhalsigkeit und Verblendung sind die
Bauern und die Freisinnigen den katholischen Scharmiitzeln
schon so weit erlegen, dass der Katholizismus aus der bisheri-
gen Zuriickhaltung zur Offensive iibergehen kann. Honoré de
Balzac, auch ein Katholik, hat das politische Vorgehen treffend
dargestellt mit den Worten: «In die Menschenmassen muss man
einschlagen wie eine Kanonenkugel oder hineinschleichen wie
eine Seuche.» Leox.

Warum ich kein Christ bin.
Von Bertrand Russell.

(Fortsetzung.)

Christus sagt in den'Evangelien: «Ihr Schlangen, ihr Ottern-
geziichte | Wie wollt ihr der héllischen Verdammnis entrin-
nen ?» Matth. 23, 33. So sprach er zu Leuten, die seine Pre-
digten nicht mochten. Das ist meiner Meinung nach gerade
nicht der beste Ton und es gibt eine ganze Menge dieser
Bemerkungen iiber die Holle. Da ist natiirlich die bekannte
Stelle iiber die Siinde wider den Heiligen Geist: «<Wer etwas
redet wider den Heiligen Geist, dem wird es nicht vergeben,
weder in dieser, noch in jener Welt.» Matth. 12, 32. Diese
Stelle hat unaussprechliches Leid iiber die Welt gebracht,
denn viele Menschen bildeten sich ein, sie hitten wider den
Heiligen Geist gesiindigt, und glaubten, das wiirde ihnen nicht
vergeben werden, weder in dieser, noch in jener Welt. Ich
kann wirklich nicht glauben, dass ein Priester mit einem an-

gemessenen Grad von Giite in seinem Wesen solche Furcht
und solchen Schrecken iiber die Welt gebracht hiitte.

Weiter sagt Christus: «Des Menschen Sohn wird seine En-
gel senden und sie werden sammeln aus seinem Reich alie
Aergernisse, und die da Unrecht tun, und werden sie in den
Feuerofen werfen; da wird sein Heulen und Z#hneklappern.»
Matth. 13, 41—42. Und er spricht weiter iiber das Heulen und
Zéhneklappern. Es wiederholt sich in einem Vers nach dem
andern und der Leser erkennt, dass da offenbar ein gewisses
Vergniigen an der Ausmalung des Heulens und Zihneklap-
perns vorliegt, denn sonst wiirde es wohl micht so oft vorkom-
men. Dann erinnert sich auch jeder an die Schafe und die
Bocke, wie er bei seiner Wiederkunft - die Schafe von den
Bocken scheiden und zu den Bocken sagen wird: «Gehet hin
von mir, ihr Verfluchten, in das ewige Feuer.» Er fihrt fort:
«Und diese sollen kingehen in das ewige Feuer.» Matth. 25,
41. Ferner sagt er: «So dich aber deine Hand #rgert, so haue

. sie ab. Es_ ist dir besser, dass du ein Kriippel zum Leben ein-

gehest,. als dass du zwei Hidnde habest und fahrest in die
Hbélle, in das ewige Feuer. Da ihr Wurm nicht stirbt und ihr
Feuer nicht verloscht.y Mark. 9, 43—44. Auch das wiederholt
er abermals. Ich muss sagen, dass diese ganze Lehre vom
hollischen Feuer als ewige Strafe fiir begangene Siinden in
meinen Augen eine Lehre der Grausamkeit ist. Es ist eine
Lehre, die Grausamkeit in die Welt gebracht und Generationen
von Menschen grausamen Qualen ausgeliefert hat. Und sicher-
lich miisste der Christus der Evangelien, wenn man ihn so
nehmen konnte, wie die Chronisten ihn dargestellt haben, zum
Teil dafiir verantwortlich gemacht werden.

‘Dann sind da andere Dinge von geringerer Wichtigkeit,
z. B. die Geschichte von den Schweinen in Ondara. Gewiss
war es nicht sehr freundlich den Schweinen gegeniiber, dass
‘er die Teufel in sie fahren und die Schweine den Hiigel hin-
unter ins Meer rennen liess. Man muss sich nur vergegen-
wirtigen, dass er allméchtig war. Er hitte ja ebenso bewirken
konnen, dass die Teufel einfach fortgingen, aber er lisst sie
gerade in die Schweine fahren. Dann hat mich die merkwiir-
dige Geschichte vom Feigenbaum immer gewundert. Man er-
innert sich, was mit dem Feigenbaum geschah. «...ihn hun-
gerte. Und sahe einen Feigenbaum von ferne, der Blitter
hatte; da trat er hinzu, ob er etwas darauf finde. Und da er
hinzu kam, fand er nichts denn nur Blitter; denn es war
noch nicht Zeit, dass Feigen sein sollten. Und Jesus antwortete
und sprach zu ihm: «<Nun esse von dir niemand keine Frucht
ewiglich» ... und Petrus sprach zu ihm: «Herr, sieh, der Fei-
genbaum, den du verflucht hast, ist dahingewelkt.» Mark. 11,
12—14. Das ist eine sehr sonderbare Geschichte, denn es war
nicht die rechte Jahreszeit fiir Feigen und so durfte man den
Baum wirklich nicht schelten. Ich finde, dass Christus weder
in der Weisheit noch in der Tugend ganz so hoch steht wie
manche anderen Gestalten der Geschichte. Ich wiirde in dieser
Hinsicht Buddha und Sokrates iiber ihn stellen.

Die Rolle des Gefiihls.

Der wirkliche Grund, weshalb die Menschen sich zu einer
Religion bekennen, hat, wie ich schon sagte, nichts mit ver-
standesméssigen Ueberlegungen zu tun. Sie bekennen sich zu
einer Religion aus Griinden des Gefiihls. Man hort deshalb
sehr oft, es wire ganz verfehlt, die Religion anzugreifen, weil
die Religion die Menschen tugendhaft macht. So sagt man mir.
Tch habe das nie bemerkt. Jeder kennt die Parodie auf dieses
Argument in Samuel Butlers Buch «Die zweite Reise mnach
Erewhon». Da gibt es einen gewissen Higgs, der in ein fernes
Land kommt, und nachdem er dort einige Zeit verbracht hat,
entflieht er in einem Ballon. Zwanzig Jahre spiter kommt er
wieder in das Land und findet eine neue Religion vor; in der
er unter dem Namen <Sonnensohn» verehrt wird. Es heisst,
dass er zum Himmel gefahren sei. Das Fest der Himmelfahrt
soll gefeiert werden und er hort, wie Professor Hanky und
Professor Panky zu einander sagen, sie hitten den Mann Higgs



30 . DER FREIDENKER

Nr. 4

nie zu Gesicht bekommen und wiirden ihn hoffentlich auch
picht zu Gesicht bekommen; aber sie sind die Hohepriester
der Religion vom Sonnensohn. Sehr emport geht er auf sie
zu und sagt: «Ich werde diesen ganzen Schwindel aufdecken
und dem Volk von Erewhon sagen, dass nur ich es war, der
Mensch Higgs, und dass ich in einem Ballon aufgestiegen bin !»
Aber sie belehrten ihn: «Das darfst du nicht tun, denn die
ganze Moral unseres Landes ist mit diesem Mythos verbunden,
und wenn sie einmal wissen, dass du nicht in den Himmel
gefahren bist, dann werden sie alle schlecht werden.y Und
so ldsst er sich iiberzeugen und geht ganz still fort. Dies ist
der Gedanke, — dass wir alle schlecht wiren, wenn wir nicht
an der christlichen Religion festhielten. Mir ~xcheint, dass die
Menschen, die daran festgehalten haben, zuin gréssten Teil
auasserordentlich schlecht waren. Es ist eine nierkwiirdige Tat-
sache: je stirker der religise Glaube und je tiefer die dog-
matische Ueberzeugung eines Zeitalters war, desto grosser ist
die Grausamkeit und desto #rger sind die Zustinde gewesen.
In den sogenannten Zeiten der Glaubenstreue, als die Men-
schen an die christliche Religion in ihrem ganzen Umfang
wirklich glaubten, gab es die Inquisition mit ihren Foltern,
gab es Millionen ungliicklicher Frauen, die man als Hexen
verbrannte, wurden alle Arten von Grausamkeit gegeniiber
einer Unzahl von Menschen geiibt im Namen der Religion.
Wenn man sich rings in der Welt umsieht, findet man, dass
jedes kleine Stiickchen Fortschritt im menschlichen Fiihlen,
jede Verbesserung des Strafgesetzes, jeder Schritt zur Ein-
d4mmung der Kriege, jeder Schritt zu einer besseren Behand-
lung der farbigen Rassen, jede Milderung der Sklaverei, jeder
Fortschritt der Moral stdndig bekémpft wurde durch die orga-
nisierten Kirchen der Welt. Ich sage mit voller Ueberzeugung,
die christliche Religion, wie sie in ihren Kirchen verkorpert
wird, war und ist noch heute der Hauptfeind des meoralischen
' Fortschritts der Welt.

Wie die Kirche den Fortschritt verzigert hat.

Ich gehe sicherlich nicht zu weit, wenn ich behaupte, dass
das auch heuts noch zutrifft. Man nehme nur eine Tatsache.
Es ist keine angenehme Tatsache, aber die Kirche zwingt
einen eben, unangenehme Tatsachen zu erwihnen. Angenom-

men in dieser Welt, in der wir heute leben, wiirde ein un-_

erfahrenes M&adchen: einen Syphilitiker heiraten. In diesem
Falle sagt die katholische Kirche: «Die Ehe ist ein unldsbares

Sakrament, Thr miisst bei einander bleiben euer Leben lang.»-

Und die Frau darf keine wie immer gearteten Schritte unter-
nehmen, um zu verhindern, dass sie ein syphilitisches Kind
zur Welt bringt. So sagt die katholische Kirche. Ich aber sage,
das ist eine boswillige Grausamkeit und niemand, dessen na-
tiirliches. Gefithl nicht durch Dogmen in sein Gegenteil ver-
kehrt und dessen moralisches Empfinden nicht véllig tot ist
gegeniiber dem Leiden, kann behaupten, dass es recht und
billig wire, diesen Zustand aufrecht zn erhalien.

Dies ist nur ein Beispiel. Die Kirche der Gegenwart bringt
auf mannigfache Weise unverdientes und unnétiges Leid {iber
alle Menschen, indem sie an dem festhilt, was sie Moral zu
nennen beliebt. Und wir wissen natiirlich, dass sie in der
Mehrheit der Félle immer noch ein Gegner des Fortschritts
und der Forderung alles dessen ist, was das Leid in der Welt
mindert, denn sie etikettiert als Moral eine Reihe engherziger
Lebensregeln, die nichts mit dem menschlichen Gliick zu tun
haben. Und wenn man sagt, dies oder das miisse geschehen,
weil es das Gliick der Menschen erfordere, dann erklidren sie,
dass dies in keiner Weise zur Sache gehore. Was hat das Gliick
der Menschen mit Moral zu tun ? Zweck der Moral ist es nicht,
die Menschen gliicklich zu machen. Die Moral soll sie tauglich

Wenn es einen Glauben gibl, der Berge versetzen
kann, so ist es der Glaube an die eigene Kraft.
Von Ebner-Eschenbach.

machen fiir den Himmel. Tatséchlich macht sie sie untauglich
fir diese Welt.
Furcht — die Grundlage der Religion. J

Die Religion ist in erster Linie und hauptséchlich in der
Furcht begriindet. Es ist teilweise die Angst ver dem Un-

" bekannten und teilweise der Wunsch, zu fiihlen, dass man so

eine Art von grosserem Bruder hat, der einem in allen Zwei-
feln und Kampfen beisteht. Furcht ist die Grundlage des Gan-
zen, Furcht vor dem Geheimnisvollen, Furcht vor dem Unter-
liegen, Furcht vor dem Tod. Die Furcht ist die Mutter der
Grausamkeit und daher ist es kein Wunder, wenn Grausamkeit
und Religion Hand in Hand gehen. Das kommt daher, dass
Furcht die Grundlage beider ist. Wir beginnen nun, die Dinge
in dieser Welt ein wenig zu verstehen und sie ein wenig zu
meistern mit Hilfe der Wissenschaft, die sich ihren Weg
Schritt fiir Schritt erzwungen hat gegen die christliche Reli-
gion, gegen die Kirche und gegen den Widerstand all der
iiberholten Vorschriften. Die Wissenschaft kann uns helfen,
diese kleinmiitige Furcht zu iiberwinden, in der die Mensch-
heit seit so vielen Generationen lebt. Die Wissenschaft kann
uns lehren, nicht ldnger nach einer imaginéren Hilfe Ausschau
zu halten, nicht lianger Verbiindete im Himmel zu ersinnen,
sondern lieber hier unten aus eigener Kraft dafiir zu wirken,
dass diese Erde ein Ort wird, an dem man leben kann, und
aufhort, das zu sein, was die Kirche in Jahrhunderten aus
ihr gemacht hat.

Was wir tun miissen.

Wir wollen auf unseren eigenen Fiissen stehen, offen und
gerade die Welt ins Auge fassen, ihre guten Seiten, ihre
schlechten Seiten, das Schone und das Hissliche; wir wollen
die Welt sehen, wie sie ist, und uns vor ihr nicht fiirchten.
Wir wollen die Welt erobern mit dem Verstand und uns dem
Schrecken, der von ihr kommt, nicht sklavisch unterwerfen.
Die ganze Vorstellung von Gott ist eine Auffassung, die. sich
aus dem orientalischen Despotismus der Antike ableitet. Diese
Auffassung ist eines freien Mannes unwiirdig. Wenn wir hdren,
wie die Leute sich in den Kirchen erniedrigen und sagen, sie
wiren elende Siinder und dergleichen mehr, dann scheint uns
das verichtlich und eines selbstbewussten Mensehen nicht wiir-
dig. Wir miissen uns erheben und der Welt frei ins Gesicht
sehen. Wir miissen aus dieser Wielt das Beste machen,  was
wir nur erreichen konnen, und wenn es nicht se gut sein selite,
wie wir wiinschen, wird es doch immer noch besser sein als.
das, was jene anderen in Jahrhunderten daraus gemacht haben.
Eine gute Welt braucht Wissen, Glite und Mut, sie braucht
kein wehmiitiges Festhalten am Vergangenen und keine Kne-
belung des freien Verstandes -durch Worte, die unwissende
Menschen vor langer Zeit gesprochen haben. Sie braucht einen
furchtlosen Blick und einen freien Verstand. Sie braucht Hoff-
nungsfreudigkeit fiir die Zukunft und kein ewiges Zuriick-
schauen in die Vergangenheit, die tot ist und die, so ver-
trauen wir, weit iiberfliigelt werden wird von der Zukunft, wie
unser Verstand sie schaffen wird.

Auf alten Spuren Jehova’s.

Es wire gar nicht notig, dass wegen grossenwahnsinnigen:
ldeen die ganze Menschheit nach heutigem Muster verr....
und verelenden muss. Die Natur sorgt auf ihre Ant schen
ganz von selbst fiir Untergang und Erneuerung — auch die
der Geschlechter. Sehen wir doch einmal, was aus dem. alt-
testamentlichen Ur, oder Ur-Chasdim' der Chaldéer geworden:

. ist. Ur ist nach 1. Moses 11, 31 die Vaterstadt Abrahams im

damals wirtschaftlich und politisch glanzvollen Babylonien.
Aber Gott hatte anderes zu tun, als seine: Augen auf der Ge-
burtsstadt seines Lieblings Abraham zu halten. Sein «Sieben-
Tage-Werk» (heute hat man hiefiir die Bezeichnung <«Anbau-
schlacht!») muss "doch nicht so «vollbracht> gewesen sein,



	Warum ich kein Christ bin [Teil 3]

