
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 24 (1941)

Heft: 4

Artikel: Warum ich kein Christ bin [Teil 3]

Autor: Russell, Bertrand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 4 DER FREIDENKER 29

für den wesentlichsten Artikel unserer
Verfassung, für die «Glaubens- und Gewissensfreiheit» eintrat.
Dieser Artikel ist so fundamental für das Zusammenleben im
Schweizerhaus, dass andernfalls wieder das Zeitalter der
Glaubensverfolgung und Glaubenskämpfe platzgreifen würde.
Crittin hat durch sein Einstehen für die Verfassung ein
Verdienst um das eidgenössische Vaterland, selbst dann, wenn er
sonst keine haben sollte. Die Verdienste der Katholiken liegen

allerdings nicht auf der gleichen Ebene, denn sie liegen
im Abbau der liberalen Demokratie. Wenn Nationalrat Crittin
ein «Platzhalter des Gottlosentums» sein soll, dann ist unsere
ganze Verfassung gottlos, trotz ihrer Präambel «Im Namen
Gottes des Allmächtigen».

Wenn Prof. Lorenz der katholisch-konservativen Fraktion
einen Verrat an der eigenen Seele vorwirft, weil sie 18:16 für
die Kandidatur Crittin eintrat, so spielt er Theater und will
seinen Lesern wieder einmal Sand in die Augen streuen. Er
will damit wieder die bekannte Unterscheidung zwischen
religiösem und politischem Katholizismus machen, so wie die
Kirche sich immer und immer wieder vom sogenannten poltischen

Katholizismus zu distanzieren vorgibt. Das glauben nur
Dummköpfe. So gut wie die Kirche lehrte, dass im Himmel
drei eins ist, so kann sie uns in ihrem irdischen Fall nicht
ausreden, dass zwei eins ist, d. h., dass der religiöse und der
politische Katholizismus eins sind. Treffend hat Leo Heinrich
Skrbensky in seiner Schrift «Die Kirche segnet den Eidbruch»
diese versuchte Unterscheidung charakterisiert und es kann
nicht unnütz sein, sie hier nochmals zu wiederholen:

«Diese Unterscheidung läuft aber der kirchlichen Lehre
vollkommen zuwider; der vom kirchlichen Lehramte mehrfach

eindeutig verkündeten Lehre zufolge ist der politische
Katholizismus eine notwendige und unveräusserliche Folge
aus dem religiösen Katholizismus. — Ebenso wird umgekehrt

oft übersehen, dass der religiöse Katholizismus nur
dank dem politischen überhaupt leben kann. Auch im
Bereich der Politik hat man konsequenterweise also die Wahl
nur zwischen dem streng römischen und dem freidenkenden
Standpunkt.»

Welche Politik in der Schweiz getrieben wird, darüber sollen

sie die zwei politischen Scharmützel aufgeklärt haben.
Dank politischer Starrhalsigkeit und Verblendung sind die
Bauern und die Freisinnigen den katholischen Scharmützeln
schon so weit erlegeh, dass der Katholizismus aus der bisherigen

Zurückhaltung zur Offensive übergehen kann. Honoré de

Balzac, auch ein Katholik, hat das politische Vorgehen treffend
dargestellt mit den Worten: «In die Menschenmassen muss man
einschlagen wie eine Kanonenkugel oder hineinschleichen wie
eine Seuche.» Leox.

Warum ich kein Christ bin.
Von Bertrand Russell.

(Fortsetzung.)

Christus sagt in den Evangelien: «Ihr Schlangen, ihr
Otterngezüchte Wie wollt ihr der höllischen Verdammnis entrinnen

?» Matth. 23, 33. So sprach er zu Leuten, die seine
Predigten nicht mochten. Das ist meiner Meinung nach gerade
nicht der beste Ton und es gibt eine ganze Menge dieser
Bemerkungen über die Hölle. Da ist natürlich die bekannte
Stelle über die Sünde wider den Heiligen Geist: «Wer etwas
redet wider den Heiligen Geist, dem wird es nicht vergeben,
weder in dieser, noch in jener Welt.» Matth. 12, 32. Diese
Stelle hat unaussprechliches Leid über die Welt gebracht,
denn viele Menschen bildeten sich ein, sie hätten wider den
Heiligen Geist gesündigt, und glaubten, das würde ihnen nicht
vergeben werden, weder in dieser, noch in jener Welt. Ich
kann wirklich nicht glauben, dass ein Pries'ter mit einem an¬

gemessenen Grad von Güte in seinem Wesen solche Furcht
und solchen Schrecken über die Welt gebracht hätte.

Weiter sagt Christus: «Des Menschen Sohn wird seine Engel

senden und sie werden sammeln aus seinem Reich alle
.4 ergernisse, und die da Unrecht tun, und werden sie in den
Feuerofen werfen; da wird sein Heulen und Zähneklappern.»
Matth. 13, 41—42. Und er spricht weiter über das Heulen und
Zähneklappern. Es wiederholt sich in einem Vers nach dem
andern und der Leser erkennt, dass da offenbar ein gewisses
Vergnügen an der Ausmalung des Heulens und Zähneklap-
perns vorliegt, denn sonst würde es wohl nicht so oft vorkommen.

Dann erinnert sich auch jeder an die Schafe und die
Böcke, wie er bei seiner Wiederkunft die Schafe von den
Böcken scheiden und zu den Böcken sagen wird: «Gehet hin
von mir, ihr Verfluchten, in das ewige Feuer.» Er fährt fort:
«Und diese sollen hingehen in das ewige Feuer.» Matth. 25,
41. Ferner sagt er: «So dich aber deine Hand ärgert, so haue
sie ab. Es. ist dir besser, dass du ein Krüppel zum Leben
eingehest, als dass du zwei Hände habest und fahrest in die
Hölle, in das ewige Feuer. Da ihr Wurm nicht stirbt und ihr
Feuer nicht verlöscht.» Mark. 9, 43—44. Auch das wiederholt
er abermals. Ich muss sagen, dass diese ganze Lehre vom
höllischen Feuer als ewige Strafe für begangene Sünden in
meinen Augen eine Lehre der Grausamkeit ist. Es ist eine
Lehre, die Grausamkeit in die Welt gebracht und Generationen
von Menschen grausamen Qualen ausgeliefert hat. Und sicherlich

müsste der Christus der Evangelien, wenn man ihn so
nehmen könnte, wie die Chronisten ihn dargestellt haben, zum
Teil dafür verantwortlich gemacht werden.

Dann sind da andere Dinge von geringerer Wichtigkeit,
z. B. die Geschichte von den Schweinen in Ondara. Gewiss
war es nicht sehr freundlich den Schweinen gegenüber, dass

'er die Teufel in sie fahren und die Schweine den Hügel
hinunter ins Meer rennen liess. Man muss sich nur vergegenwärtigen,

dass er allmächtig war. Er hätte ja ebenso bewirken
können, dass die Teufel einfach fortgingen, aber er lässt sie
gerade in die Schweine fahren. Dann hat mich die merkwürdige

Geschichte vom Feigenbaum immer gewundert. Man
erinnert sich, was mit dem Feigenbaum geschah. «. ihn
hungerte. Und sähe einen Feigenbaum von ferne, der Blätter
hatte; da trat er hinzu, ob er etwas darauf fände. Und da er
hinzu kam, fand er nichts denn nur Blätter; denn es war
noch nicht Zeit, dass Feigen sein sollten. Und Jesus antwortete
und sprach zu ihm: «Nun esse von dir niemand keine Frucht
ewiglich» und Petrus sprach zu ihm : «Herr, sieh, der
Feigenbaum, den du verflucht hast, ist dahingewelkt.» Mark. 11,
12—14. Das ist eine sehr sonderbare Geschichte, denn es war
nicht die rechte Jahreszeit für Feigen und so durfte man den
Baum wirklich nicht schelten. Ich finde, dass Christus weder
in der Weisheit noch in der Tugend ganz so hoch steht wie
manche anderen Gestalten der Geschichte. Ich würde in dieser
Hinsicht Buddha und Sokrates über ihn stellen.

Die Rolle des Gefühls.
Der wirkliche Grund, weshalb die Menschen sich zu einer

Religion bekennen, hat, wie ich schon sagte, nichts mit ver-
standesmässigen Ueberlegungen zu tun. Sie bekennen sich zu
einer Religion aus Gründen des Gefühls. Man hört deshalb
sehr oft, es wäre ganz verfehlt, die Religion anzugreifen, weil
die Religion die Menschen tugendhaft macht. So sagt man mir.
Ich habe das nie bemerkt. Jeder kennt die Parodie auf dieses
Argument in Samuel Butlers Buch «Die zweite Reise nach
Erewhon». Da gibt es einen gewissen Higgs, der in ein fernes
Land kommt, und nachdem er dort einige Zeit verbracht hat,
entflieht er in einem Ballon. Zwanzig Jahre später kömmt er
wieder in das Land und findet eine neue Religion vor, in der
er unter dem Namen «Sonnensohn» verehrt wird. Es heisst,
dass er zum Himmel gefahren sei. Das Fest der Himmelfahrt
soll gefeiert werden und er hört, wie Professor Hanky und
Professor Panky zu einander sagen, sie hätten den Mann Higgs



30 DER FREIDENKER Nr. 4

nie zu Gesicht bekommen und würden ihn hoffentlich auch
nicht zu Gesicht bekommen; aber sie sind die Hohepriester
der Religion vom Sonnensohn. Sehr empört geht er auf sie
zu und sagt: «Ich werde diesen ganzen Schwindel aufdecken
und dem Volk von Erewhon sagen, dass nur ich es war, der
Mensch Higgs, und dass ich in einem Ballon aufgestiegen bin !»

Aber sie belehrten ihn: «Das darfst du nicht tun, denn die
ganze Moral unseres Landes ist mit diesem Mythos verbunden,
und wenn sie einmal wissen, dass du nicht in den Himmel
gefahren bist, dann werden sie alle schlecht werden.» Und
so lässt er sich überzeugen und geht ganz still fort. Difs ist
der Gedanke, — dass wir alle schlecht wären, wenn wir nicht
an der christlichen Religion festhielten. Mir scheint, dass die
Menschen, die daran festgehalten haben, zum grössten Teil
ausserordentlich schlecht waren. Es ist eine merkwürdige
Tatsache: je stärker der religiöse Glaube und je tiefer die
dogmatische Ueberzeugung eines Zeitalters war, desto grösser ist
die Grausamkeit und desto ärger sind die Zustände gewesen.
In den sogenannten Zeiten der Glaubenstreue, als die
Menschen an die christliche Religion in ihrem ganzen Umfang
wirklich glaubten, gab es die Inquisition mit ihren Foltern,
gab es Millionen unglücklicher Frauen, die man als Hexen
verbrannte, wurden alle Arten von Grausamkeit gegenüber
einer Unzahl von Menschen geübt im Namen der Religion.
Wenn man sich rings in der Welt umsieht, findet man, dass

jedes kleine Stückchen Fortschritt im menschlichen Fühlen,
jede Verbesserung des Strafgesetzes, jeder Schritt zur
Eindämmung der Kriege, jeder Schritt zu einer besseren Behandlung

der farbigen Rassen, jede Milderung der Sklaverei, jeder
Fortschritt der Moral ständig bekämpft wurde durch die
organisierten Kirchen der Welt. Ich sage mit voller Ueberzeugung,
die christliche Religion, wie sie in ihren Kirchen verkörpert
wird, war und ist noch heute der Hauptfeind des moralischen r

Fortschritts der Welt.

Wie die Kirche den Fortschritt verzögert hat.

Ich gehe sicherlich nicht zu weit, wenn ich behaupte, dass

das auch heute noch zutrifft. Man nehme nur eine Tatsache.
Es ist keine angenehme Tatsache, aber die Kirche zwingt
einen eben, unangenehme Tatsachen zu erwähnen. Angenommen

in dieser Welt, in der wir heute leben, würde ein un-.
erfahrenes Mädchen einen Syphilitiker heiraten. In diesem
Falle sagt die katholische Kirche: «Die Ehe ist ein unlösbares
Sakrament. Ihr müsst bei einander bleiben euer Leben lang.»
Und die Frau darf keine wie immer gearteten Schritte
unternehmen, um zu verhindern, dass sie ein syphilitisches Kind
zur Welt bringt. So sagt die katholische Kirche. Ich aber sage,
das ist eine böswillige Grausamkeit und niemand, dessen
natürliches Gefühl nicht durch Dogmen in sein Gegenteil ver-

/ kehrt und dessen moralisches Empfinden nicht völlig tot ist
gegenüber dem Leiden, kann behaupten, dass es recht und
billig wäre, diesen Zustand aufrecht zu erhalten.

Dies ist nur ein Beispiel. Die Kirche der Gegenwart bringt
auf mannigfache Weise unverdientes und unnötiges Leid über
alle Menschen, indem sie an dem festhält, was sie Moral zu
nennen beliebt. Und wir wissen natürlich, dass sie in der
Mehrheit der Fälle immer noch ein Gegner des Fortschritts
und der Förderung alles dessen ist, was das Leid in der Welt
mindert, denn sie etikettiert als Moral eine Reihe engherziger
Lebensregeln, die nichts mit dem menschlichen Glück zu tun
haben. Und wenn man sagt, dies oder das müsse geschehen,
weil es das Glück der Menschen erfordere, dann erklären sie,
dass dies in keiner Weise zur Sache gehöre. Was hat das Glück
der Menschen mit Moral zu tun Zweck der Moral ist es nicht,
die Menschen glücklich zu machen. Die Moral soll sie tauglich

Wenn es einen Glauben gibt, der Berge versetzen

kann, so ist es der Glaube an die eigene Kraft.
Von Ebner-Eschenbaeh.

machen für den Himmel. Tatsächlich macht sie sie untauglich
für diese Welt.

Furcht — die Grundlage der Religion. '

Die Religion ist in erster Linie und hauptsächlich in der
Furcht begründet. Es ist teilweise die Angst vor dem
Unbekannten und teilweise der Wunsch, zu fühlen, dass man so

eine Art von grösserem Bruder hat, der einem in allen Zweifeln

und Kämpfen beisteht. Furcht ist die Grundlage des Ganzen,

Furcht vor dem Geheimnisvollen, Furcht vor dem
Unterliegen, Furcht vor dem Tod. Die Furcht ist die Mutter der
Grausamkeit und daher ist es kein Wunder, wenn Grausamkeit
und Religion Hand in Hand gehen. Das kommt daher, dass

Furcht die Grundlage beider ist. Wir beginnen nun, die Dinge
in dieser Welt ein wenig zu verstehen und sie ein wenig zu

meistern mit Hilfe der Wissenschaft, die sich ihren Weg
Schritt für Schritt erzwungen hat gegen die christliche
Religion, gegen die Kirche und gegen den Widerstand all der
überholten Vorschriften. Die Wissenschaft kann uns helfen,
diese kleinmütige Furcht zu überwinden, in der die Menschheit

seit so vielen Generationen lebt. Die Wissenschaft kann
uns lehren, nicht länger nach einer imaginären Hilfe Ausschau
zu halten, nicht länger Verbündete im Himmel zu ersinnen,
sondern lieber hier unten aus eigener Kraft dafür zu wirken,
dass diese Erde ein Ort wird, an dem man leben kann, und

aufhört, das zu sein, was die Kirche in Jahrhunderten ans
ihr gemacht hat.

Was wir tun müssen.

Wir wollen auf unseren eigenen Füssen stehen, offen und

gerade die Welt ins Auge fassen, ihre guten Seiten, ihre
schlechten Seiten, das Schöne und das Hässliche; wir wollen
die Welt sehen, wie sie ist, und uns vor ihr nicht fürchten.
Wir wollen die Welt erobern mit dem Verstand und uns dem

Schrecken, der von ihr kommt, nicht sklavisch unterwerfen.
Die ganze Vorstellung von Gott ist eine Auffassung, die. sich
aus dem orientalischen Despotismus der Antike ableitet. Diese
Auffassung ist eines freien Mannes unwürdig. Wenn wir hören,
wie die Leute sich in den Kirchen erniedrigen und sagen, sie

wären elende Sünder und dergleichen mehr, dann scheint uns
das verächtlich und eines selbstbewusstent Menschen nicht würdig.

Wir müssen uns erheben und der Welt frei ins Gesicht
sehen. Wir müssen aus dieser Welt das Beste machen, was
wir nur erreichen können, und wenn es nicht so gut sein sollte,
wie wir wünschen, wird' es doch immer noch besser sein als

das, was jene anderen in Jahrhunderten daraus gemacht haben.

Eine gute Welt braucht Wissen, Güte und Mut,, sie braucht
kein wehmütiges Festhalten am Vergangenen und keine
Knebelung des freien Verstandes durch Worte, die unwissende
Menschen vor langer Zeit gesprochen haben. Sie braucht einen.

furchtlosen Blick und einen freien Verstand. Sie braucht
Hoffnungsfreudigkeit für die Zukunft und kein ewiges
Zurückschauen in die Vergangenheit, die tot ist und die, so
vertrauen wir, weit überflügelt werden wird von der Zukunft, wie

unser Verstand sie schaffen wird.

Auf alten Spuren Jehova's.
Es wäre gar nicht nötig, dass wegen grössenwahnsinnigen

Ideen die ganze Menschheit nach heutigem Muster verr
und verelenden muss. Die Natur sorgt auf ihre Art schon

ganz von selbst für Untergang und Erneuerung — auch die
der Geschlechter. Sehen wir doch einmal, was aus dem alt-
testamentl ichen Ur, oder Ur-Chasddm der Chaldäer geworden
ist. Ur ist nach Ii. Moses 11, 31 die Vaterstadt Abrahams in*
damals wirtschaftlich und politisch glanzvollen Babylonien.
Aber Gott hatte anderes zu tun, als seine- Augen auf der Gc-

burtsstadt seines Lieblings Abraham zu halten. Sein «Sieben-

Tage-Werk» (heute hat man hiefür die Bezeichnung «Anbau-
schlacht!») muss 'doch nicht so «vollbracht» gewesen sein*.


	Warum ich kein Christ bin [Teil 3]

