
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 24 (1941)

Heft: 1

Artikel: Ein missglückter Rettungsversuch

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409125

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER FREIDENKER ¦Nr.. 1

Gewiss, es ist nicht alles Unsicherheit. Unter diesen
Menschen befinden sich viele Sucher, Sucher nach etwas Besserem.
Aber wollen sie denn das Beste nicht schon gefunden haben
Wenn man ihrem Lippenbekenntnis glaubte, so müsste man
sie um ihrer Inkonsequenz willen bemitleiden. Denn hier
erweist es sich, was stärker ist, der innere oder äussere Halt.

Den innern Halt aber gibt uns keine Religion und kein
Staat und keine Partei, den müssen wir in uns selber finden.
Gerade heute müssen wir ihn finden, da wir sehen, wie
trügerisch sich aller äussere Halt erweist und wie blind der
Mensch herumrennt, wenn er an seinen Idealen zu zweifeln
beginnt. Alles Anklammern an einen Baum nützt nichts, wenn
der Baum mit uns davonschwimmt.

Wir Freidenker haben das auch nicht nötig. Wir glauben
¦nicht an Schlagworte. Wir glauben an uns selbst, an den
Menschen. Der Mensch hat tausend Götter überlebt und wird noch
tausende überleben. Die Götter hätten eigentlich allen Grund,
isich an den Menschen zu klammern.

Aber der Mensch steht ja heute so tief im Kurs. Er ist ja
nur noch ein Stück Staat. Was gilt, ist die wohlerzogene Herde,
die gedankenlos einem Leithammel nachläuft. Da, dort, überall,

bei uns genau so wie anderswo. Bloss dass es uns tropfenweise

zum Bewusstsein gebracht wird.
Wir selber, wir werden daran wohl kaum viel ändern. Es

kommt vielleicht weniger darauf an, eine Entwicklung ändern
zu wollen als darauf, sich als Persönlichkeit zu ihr in Gegensatz

zu stellen. Es braucht die ruhenden Pole in der Erscheinungen.

Flucht, es braucht Beispiele der Standhaftigkeit und
Selbstsicherheit. Es braucht Menschen, die zu ihrer
Ueberzeugung stehen und mit ihrem Beispiel beweisen, dass man
auch ohne Macht das Recht verkörpern kann, weil das Recht
eine sittliche Kraft in sich schliesst, gegen die jede Macht
der Erde wirkungslos bleibt.

Aber dazu stehen muss man. Und es ist vorauszusehen,
dass uns das immer schwieriger gemacht wird. Es wird die
Zeit kommen, da es Mut braucht, sich zu dem zu bekennen,
was uns das Leben lebenswert macht, zu den sittlichen Grundsätzen

einer Gesellschaftsordnung, die den Menschen und seine
Persönlichkeit in den Vordergrund stellt.

Es mag sein, dass wir heute die letzte Sonnwendfeier
miteinander begehen. Der Form nach wenigstens. Aber es kommt
ja gar nicht auf die Form an. Es kommt gar nicht so sehr
darauf an, ob wir unter obrigkeitlicher Duldung fünfzig oder
hundert Personen in einem Raum zusammensitzen um uns zu
versprechen, weiterhin freie Menschen von anständiger
Gesinnung zu bleiben, als darauf, dass, wenn dies einmal nicht

Feuilleton.
Bücherbesprechung.

Heinrich Meng, der Lektor für Psychohygiene an der Univer-
siiät tiasel <jibt uns in seinem Werk. «Seelischer Gesundheitsschutz»
(Verlag Benno Schwabe & Co., Basel, 1939) in einer Reihe von
Aufsätzen eine ausgezeichnete Einführung in die Freud'sche Psychologie
und die darauf fundierte Neurosenlehre.

Freucis bleibendes Verdienst war ja die genetische Auffassung
der FerspjiiicLkeit. Er begnügte sich nicht, im Nervösen einfach
einen Ueberarbeiteten, einen «Neurastheniker» zu sehen, der mit
Mastkur, Sport usw. zu behandeln sei. Er suchte und fand vielmehr
hinle; der Neurose und ihren «Angstkrankheiten» wie Asthma, Hy-
peraiidiläl etc. eine tiefere Ursache, nämlich: ins Unbewusste
verdrängle Konflikte de3 (bewussten) Ich mit dem Es (Triebe) infolge
überstrenge:- Zensur des anerzogenen Ueber-Ich. (Freud fasst nämlich

das Gewissen als Kulturprodukt auf im Gegensatz zu Kants
Glauben an einen eingeborenen kategorischen Imperativ.) Der Leser
erinnert sich hier vielleicht an unsere diesbezügliche Arbeit, die
vergangenen Sommer im «Freidenker» erschien. Wir nannten
damals dieses Ueber-Ich in Anlehnung an Nietzsche «Sklavenperspektive»,

und meinten, dass das Es gradlinig zum Ich, der Instinkt
zum Intellekt fortschreiten soll. Hier ist Freud nun weniger
radikal, er hält eine gewisse Zensur des Ueber-Ich (als «normale
Verdrängung oder Sublimierung») für kulturnotwendig. Er fordert
also nur eine Korrektur des allzustrengen Ueber-Ichs.

mehr möglich sein sollte, jeder Einzelne für sich weiterarbeitet
und weiterkämpft für das, was ihm seine Weltanschauung
bedeutet. Dann erst wird es sich erweisen, ob der Gedanke
stark genug ist, sich durch alle gegenteiligen Strömungen
hindurch zu behaupten und im Einzelnen weiterzuleben, bis das
freie Wort wieder ausgesprochen werden darf. Denn nicht die
Masse ist Träger eines Gedankens, sondern die Persönlichkeit,
und darum können wir als Freigeistige Vereinigung eines
Tages von der Bildfläche verschwinden; das ist alles Nebensache,

wenn die Idee in jedem Einzelnen von uns weiterlebt.

Eine sehr pessimistische Ansprache zur Sonnwendfeier,
werden Sie sagen. Pessimistisch in Bezug auf die Zukunft
unserer Bewegung vielleicht, optimistisch aber in dem, was
das Fortleben der Idee anbetrifft. Die weltpolitischen Erscheinungen,

denen wir heute gegenüberstehen, folgen genau
demselben Gesetz von Ebbe und Flut, dem die ganze
Weltgeschichte unterworfen ist, und das m der N'atur ihren Aus-
dmck findet in Winter- und Sommersonnenwende. Ein Winter
mag sich in die Länge ziehen, man weiss, dass er einmal ein
Ende findet. Eine Nacht mag länger oder kürzer sein, ein
Morgen folgt ihr auf jeden Fall nach. Und wenn wir heule
einen Tiefstand des Geistes in der Welt feststellen, so ist es

vielleicht, oder gar bestimmt, ein Atemholen- dessen, was nachher

kommt. Das muss unser Vertrauen sein. Dann können
wir aufrecht bleiben in der Ueberzeugung an das Wejtvolle,
nu das Beständige unserer Geistesweit. Und vielleicht, wir
hoffen es, eine nächste Sonnenwende der Menschheit erleben
und gar noch die Genugtuung erfahren, dass dann beim
Zurückfluten irgend eine Stimme feststellen wird: Sieh da, es
sind doch noch etliche auf ihrem Posten geblieben J. S.

Ein missglückter Rettungsversuch.
«Die Aufgabe des 20. Jahrhunderts» — das ist der Titel

eines Buches, das heute in allen Buchauslagen Augen und
Interesse auf sich zieht. Der Titel ist reichlich anspruchsvoll
und wirkt fast so suggestiv wie weiland Haeckels <Welträtsel».
Verfasser ist Professor Dr. med. K. von Neergard, Zürich.

Es steht viel Erfreuliches in dem Buch. Der Verfasser hat
Iiis Mediziner den Mut, aus der Kapsel seines Fachwissens
hinauszuschreiten zu einer Synthese des menschlichen Wissens.
Er hat den Mut, der Lösung der Aufgabe des 20. Jahrhunderts
die Naturwissenschaft, genauer die moderne Atomphysik, zu
Grunde zu legen. Von diesen modernen physikalischen Ein-

Zu diesem Zweck müssen nun jene unerledigten Konflikte wieder

ins Bewusstsein gehoben werden. Da sich diese gern in Träumen,

Fehlleistungen, Assoziationsversuchen usw. verraten, lässt sich
der Aizt aurcL letztere leiten. Nun werden die ungelösten Probleme
dem gereiften Verstand zur Neubewertung gegenübergestellt, wobei

'eine »Tebertragung des Vater-Kindverhältnisses auf das Verhältnis
Arzt-Patienl günstig mitwirken soll. (Wir sprachen von «Interesse-
gemeinsebait». die dem Kranken neuen Mut macht.)

Wrings Bestreben geht nun dahin, die Freud'sche Lehre einesteils

in gemeinverständlicher Sprache breiteren Volkskreisen, als es
bisher geschah, zu erschliessen, andrerseits sucht er den Anschluss
an die medizinische Wissenschaft von heute enger zu gestalten, und
schiussendheh leilet er aus all diesen Erkenntnissen praktische, vor
allem prophylantische Massnahmen ab.

Es handelt sich hier also um eine Schrift, die sich nicht bloss
an die Aerzte, sondern an die gesamte intellektuelle Oeffentlichkeit
Wendel, denn wie der Verfasser Seite 152 schreibt: «Eine
Hauptaufgabe der seelischen Hygiene ist es, das Verständnis des
einfachen Menschen zu wecken, so dass er sein abergläubisches Weltbild

ci kenne und korrigiere», denn: «Der abergläubische Mensch
sieht den Hauptanteil der Nervösen dar.»

In diesem Zusammenhang möchte ich dem an diesen Fragen
Interessierten empfehlen, auch das Kapitel «Psychoanalyse und
Religion» von Ernst Jones im «Psychoanalytischen Volksbuch» (das
ebenfalls Heinrich Meng zusammen mit Paul Federn im Verlag
Hans Hubcr herausgab) nachzulesen, da es eine wertvolle Ergänzung

unseres Jraniabändchens von Dr. E. Erkea: «Wie Gott er-



Nr. t DER FREIDENKER 3

sichten aus soll inskünftig die Welt gedeutet, soll die grosse
Zukunftsaufgabe der Menschheit gelöst werden.

Von allen politischen Sinndeutungen und Auswertungen sei
hier abgesehen. Uns interessiert vor allem, was der Verfasser
von seinem Standpunkt aus zur Religion der Zukunft, zur
neuen Weltanschauung der neuen Menschheit zu sagen hat.

Auch da, in diesem ganz speziellen Problemkreis, stossen
wir zunächst auf allerhand erfreuliche Tendenzen und
Feststellungen. Wir spüren Geist von unserem Geisl, Blut von
unserem Blut, wenn wir lesen,

P. 11: «Die aufzuzeigende Entwicklung verspricht in
Zukunft zu einem erfreulichen Ergebnis zu führen, zu einer
Ueberbrückung des Gegensatzes von Natur- und Geisteswis-
ssnschaft. Eine neue Universitas literarum zeichnet sich immer
deutlicher ab.»

P. 16: «Wenn wir auch dem Geiste, entsprechend den Ideen
der neuen Zeit, das unbedingte Primat zuerkennen, so wollen
wir doch die starke Wechselwirkung zwischen Geistigem und
Materiellem voll anerkennen und uns bewusst sein, dass
wirtschaftliche Vorgänge auch die rein geistigen Entwicklungen
oft bestimmend beeinflussen.»

P. 29: «Die Relativitätstheorie bedeutet einen unheilbaren
Stoss für jeden reinen Apriorismus Kantischer Art.»

P. 32: «Die Entmaterialisierung ist eine vollständige
(Wellenpaket Schrödinger), und ferner handelt es sich nicht
mehr um einen Dualismus im früheren Sinne, sondern mehr
um zwei Perspektiven, wenn man will, um eine Bipolarität
einer letzt-endlichen Einheit.» 1

P. 37: «Es ist damit zu rechnen, dass die Zukunft an
Stelle der bisherigen scharfen dualistischen Spaltung in Körper

und Seele in zunehmendem Masse zu einer unitarischen
Auffassung kommen wird. Diese Tendenz ist in der Fachliteratur

ja schon deutlich sichtbar.»

Unverkennbar ringt sich hier eine Art Monismus mühsam
ans Tageslicht. Der Ausdruck Monismus wird "zwar vermieden.
Und je stärker die monistische Tendenz sich durchsetzt, desto
eifriger ist das Bestreben, alle Beziehungen zum bisherigen
Monismus abzuweisen. Haeckel wird energisch von den
Rockschössen abgeschüttelt. Der Literaturausweis belegt die
Tatsache, dass für die philosophisch-religiösen Fragen ausser den
modernen Physikern vorwiegend christlich-gläubige Naturphilosophen

zu Rate gezogen worden sind, also Forscher, denen
vor allem die Rettung des christlichen Glaubens und nicht die
Erarbeitung einer wissenschaftlichen Wahrheit am Herzen
liegt. (Wenzl, Bavink, Gonzague de Reynold u.a.). Und nun
zur Darstellung der neuen, auf neuen physikalischen
Einsichten beruhenden Menschheitsreligion

schaffen wurde», darstellt. Wie schon Feuerbach als eigentlicher
Begründer der Religionspsychologie, so sucht auch Freud zu
erforschen, wie der Mensch überhaupt zu jenen religiösen Vorstellungen

kam (Ahnenkult, Ammismus, Oedipuskomplex usw.). Ebenso
aufschlussreich sind aber auch die Kapitel «Psychoanalyse und
Sittlichkeit», «Psychoanalyse und Strafrecht» usw.

In diesem Studium der Genese unserer religiösen, moralischen
und sittlichen Begriffe liegt ja eben etwas Befreiendes: «Wissen ist
Macht* Wissenschaftliche Forschung ist also sozusagen die spezifische

Therapie der modernen Nervosität.
Neben diesen Werken von Heinrich Meng möchte ich noch das

Büchlein von Dr. M. Boss: «Körperlisches Kranksein infolge seelischer

Gleichgewichtsstörungen» (Verlag Hans Huber) empfehlen.
Boss drückt sich, was die Verdrängung der Es-Triebe durch das
allzusi;eng_> Ueber-Ich (Erziehung usw.) betrifft, zwar zu neutral
(nfimlich vitalistisch als «Hemmung der Energieentfaltung») aus, im
Uebrigen stellt er aber die medizinische Seite des Neuroseproblems
so gut und allgemeinverständlich dar, dass dieses Werk die oben
besprochenen in ausgezeichneter Weise ergänzt. Dr. H. S

iliiiiiiiiiliffiiiiiiiiiiiiiiiiiiEin Ducti?
Die Literaturstelle der Freigeistigen Vereinigung der
Schweiz, Postfach 214L, Zürich-Hauptbahnhof, besorgt
es Ihnen.

-*-*-*—*—*—* » * * *

Der Verfasser ist sich als Mediziner seiner Unzuständigkeit
in geisteswissenschaftlichen Fragen durchaus bewusst. Das
berührt sympathisch. Diese Unzuständigkeit maciil sich denn
auch tatsächlich bemerkbar. Wer heute eine Synthese wagt,
muss mit solchen Fehlgriffen rechnen. Der Mut zur Synthese
ist aber gerade in unseren Tagen so wertvoll, dass diese
Unzulänglichkeiten weitgehend entschuldigt und in Kauf
genommen werden müssen.

Neergard überschätzt die Bedeutung der modernen Physik,
er überschätzt vor allem deren Einfluss auf die Kultur. Mag
auch im atomaren Geschehen die strenge Gesetzlichkeit der
Kausalität aufgehoben sein, im makroskopischen Geschehen,
auch wenn es nur als Grenzfall des atomaren Geschehens
angesehen wird, gilt weiterhin das Gesetz der Kausalität. Und
die Kultur mitsamt der Geistesgeschichte und der
Religionswissenschaft baut sich auf auf dem makroskopischen und nicht
auf dem atomaren Geschehen.

Der Verfasser glaubt, dass die zentrale Stellung des
Wahrheitsbegriffes durch die moderne Physik erschüttert worden
sei. Niemals Die Wissenschaft kennt inhaltlich keine absoluten

Wahrheiten, alles ist im Fluss, jeder Tag bringt neue
Wahrheiten und modifiziert alte Auffassungen. Manches ist
durch die moderne Physik umgestaltet worden, nicht aber der
auf objektive Erkenntnis ausgerichtete Wahrheitsbegriff der
Wissenschaft. «Der Glaube der Aufklärung und des 19.

Jahrhunderts, von einem kleinen rational erfassten Bezirk aus die
ganze Welt verstehen zu können, war ein grosser Irrtum.»
Nein, das war nie und nimmer ein Irrtum. Hier zeigt sich
eben die Unzuständigkeit des Verfassers in
geisteswissenschaftlich-wissenschaftstheoretischen Fragen und die Abhängigkeit

von seinen christlich-gläubigen Gewährsmännern. Die
Wissenschaft und ihr Wahrheitsbegriff werden sich nie
abbringen lassen von einer totalen, einheitlichen und erkenntnis-
mässigen Erfassung des Universums.

Am stärksten offenbart sich natürlich die Abhängigkeit
von den christlichen Gewährsmännern in der eigentlich
religiös-weltanschaulichen Diskussion. Hier tritt auch am stärksten

die persönliche Unzuständigkeit des Verfassers zu Tage,
und hier liegen die stärksten Gegensätze zu unserer Auffassung.

Er überschreibt das Kapitel mit: «Religio Bindung» und
behandelt auch weiterhin Religion als Bindung des Menschen
an das Transzendente. Die lateinische Etymologie ist aber gar
nicht so überzeugt, dass Religio Bindung bedeutet. Den Christen

käme diese Deutung natürlich sehr zu Pa?s. Die
Konsequenzen wären dann diese: Wer Religion ablehnt, lebt eben
ohne Bindung, lebt anarchisch, lebt asozial.

'IIIIIIIIIP'IIIIIIIP'HIIIIIII IIIIIIIK'lllllllXllllllllll'

Auch Sie müssen sich entscheiden,
welcher Wegweiser Sie leiten soll. Haltlos in der Luft hängende

Metaphysik oder Spekulation Weltfremde und lebensfeindliche Formen

der Religion Auf unberechtigte Anmassung sich stützende
Autorität Sonstige Bewegungen dieser Zeit, die einmal von der <}«-

schichte als bizzarrer Auswuchs der menschlichen Geistes oder
Unternehmen gewandter Geschäftemacher enthüllt sein werden Oder
soll es das Erkenntnisgut moderner Wissenschaft sein

Fest auf dieser Erde stehen, Wahrheit und Wirklichkeit achten,
redlich sein im Erkennen und Wollen, einen erfolgreichen Daseinskampf

führen, einem glückschaffenden freien Menschentum leben
wollen auch Sie Die Wege dazu finden Sie in der freigeistigen
Weltanschauung
Abonnieren Sie den Freidenker

Werden Sie Mitglied der F.V.S.

iiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiM iiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii



4 DER FREIDENKER Nr. 1

Dem Verfasser ist nun vor allem daran gelegen, den
christlichen Glauben zu retten. Allé Zugriffe nach der christlichen
Seite hin werden mit unglaublicher Schonung und Behutsamkeit

vollzogen, da darf womöglich nichts vom Platze gerückt
werden, während es dem Verfasser nichts ausmacht, ganze
wisseii&chaftliche Systeme samt deren Wahrheitsbegriff zu-
sammenzureissen. Hier ist Neergard ausgesprochen befangen.
Er steht nicht über der Sache, leider auch nicht in der Sache,

er steht im religiösen Nebel, den ihm seine christlichen
Gewährsmänner vorgezaubert haben. Er will nicht die Wahrheit,
er will die Rettung des Christentums, wenn auch um den Preis
einer Anpassung des Christentums an die neue Zeit. «Die
moderne Physik stellt der Religion kein Hindernis mehr in den
Weg.» — «Die moderne Physik anerkennt voll und ganz das

Eigenrecht der Religion an sich.» — «Ein naturwissenschaftlicher

Gottesbeweis wird nie möglich sein, weil diese Frage
ausserhalb des Kompetenzbereiches der Naturwissenschaft
liegt.» — «Das Christentum ist dynamisch wie nichts Zweites,
es ist eben nicht Dogma, sondern Geist, immer bereit, die
Aufgaben der jeweiligen Zeit im letzten, höchsten Sinn zu lösen,
es ist, richtig verstanden, immer modern.» Nun geht es um
die Schaffung einer neuen Reformation. «Sie wird die Kluft
zwischen Naturwissenschaft und Religion überwinden und ein
einheitliches Weltbild schaffen. Sie wird damit den Konflikt
zwischen Pantheismus und persönlichem Gott lösen. Sie wird
die vierdimensionale Struktur des Christentums in Ueberein-
stimmung mit dem Denken der neuen Zeit zeigen.» Denn das
eben ist das Neue dieser Reformation: Der christliche Gottesbegriff

muss nun doch etwas umgearbeitet werden. Denn
«sicher geht die Tendenz der aus der modernen Physik
herauswachsenden philosophischen Bestrebungen in der Richtung
einer Art Pantheismus.» Aber der «persönliche Gottesbegriff
des Christentums, der der höchste ist, den die Weltgeschichte
bisher erlebt hat,» darf nun eben trotz dieser Tendenz zum
Pantheismus nicht verloren gehen; er darf nicht verloren
gehen, so wollen es seine christlichen Gewährsmänner. Wer
weiss da einen Ausweg Wie können persönlicher Gottesbegriff

des Christentums und Pantheismus zu einer Einheit
verschmolzen werden Sein Gewährsmann Bavink weiss da zu
raten, er rät zum Pan-en-theismus. Diese rein verbale Ueber-
brückung eines sachlich unüberbrückbaren Gegensatzes macht
den beiden Herren gar keine Mühe. Gott ist halt eben so
beschaffen, dass er beiden Anschauungen entspricht. Das
komplementäre Denken, das in der Physik gestattet, in dem
Wellenpaket beides, Welle und Korpuskel, zugleich zu sehen, wird
nun hier auch mit dem Gottesproblem spielend fertig. Gott
ist Person und doch zugleich das All. «Gott ist eben in den

Dingen und doch zugleich der ganz andere.» — «Durch die
Raum-Zeitunion gewinnen alle die Fragen nach der Ethik,
nach der Schöpfung, nach dem Weltbeginn ein völlig anderes
Gesicht, und Philosophie und Theologie werden nicht umhin
können, diese Veränderungen in ihrer ganzen Tiefe
auszuwerten. — Das Christentum ist im Gegensatz zu andern
Religionen seinem Wesen nach schon vierdimensional. Christentum

ist nicht eine einmalig gegebene statische, dreidimensional
gedachte Dogmatik, sondern seine Zeitlosigkeit kommt dadurch
zum Ausdruck, dass Christus gelebt hat, um eben das zu
offenbaren, was wir den geistigen Inhalt des Christentums nennen;»

Damit haben wir wohl grosso modo die religiöse Lösung
Neergards vorgelegt; nun aber muss mit dem Seziermesser
der Kritik — der Mediziner Neergard wird das entschuldigen
— energisch zugegriffen und einigen fauligen Wucherungen
zu Leibe gegangen werden.

Es ist das Schicksal aller derer, die zwischen Wissenschaft
und Glauben vermitteln wollen, dass sie sich zwischen zwei
Stühle setzen und weder den Christen, noch den Wissenschafter

befriedigen können. Neergard scheint die dialektische Theo- •

Jogie und deren Dogma von der Einmaligkeit der Schöpfung'
und von der Einmaligkeit der Offenbarung nicht zu kennen.
Er operiert mit einem eigenartig vergeistigten und verblasenen
Christentumsbegriff, um sich die Angleichung der beiden
heterogenen Geistesgebiete zu erleichtern.

In der Kritik beschränke ich mich aus Raumgründen auf.

vier Punkte. Das Entscheidende kann damit gesagt werden:

1. Das Transzendenzproblem:
Ich vermute, dass N. nie ernstlich über den Begriff der

Transzendenz nachgedacht hat. Das aber ist das Wesentliche
der Transzendenz, dass sie durch keine einzige Verstehens-

kategorie erfasst werden kann, sie entzieht sich aller Erkenntnis.

Vom Augenblick an, da wir das Transzendente erfassen,
durchleuchten, bestimmen, verliert es seinen Transzendent-
Charakter und wird zur Immanenz, wird es kontingent. N. aber
schreibt p. 120: «Die Vorstellungen von dem, was wir
transzendent nennen, werden durch die Vorstellungen der modernen

Physik grundlegend beeinflusst werden, und wir werden
wohl mit der Zeit zu einer immanenten Transzendenz, wenn
man so sagen darf, kommen.» Nein, Herr Professor, man darf
eben nicht so sagen. Was immanent ist, ist nie zugleich
transzendent. Oder Sie treiben Spass mit philosophischen Begriffen
und können nicht ernst genommen werden. Vom Transzendenten

gibt es keine Vorstellung, sonst wäre es eben nicht
mehr transzendent. Sie aber reden ungescheut von Vorstellungen

vom Transzendenten und wollen diese Vorstellungen gar

Verschiedenes.

Wie Gott in Frankreich.
Unter vorstehendem Titel schreibt Jw. in der Berner Tagwacht

Nr. 224 vom 24. Sept. 1940 über die Lage in Frankreich und schliesst
den Bericht wie folgt: «Die derzeitige Situation zwingt uns also zur
Feststellung, dass das französische Volk keineswegs mehr «wie Gott
in Frankreich» lebt. Eine harte Zeit bat für den französischen
Arbeiter begonnen. Wie lange sie dauern wird, hängt vorläufig nicht
von seinem Willen ab.

Wie aber lebt der liebe Gott in Frankreich? Wir gehören nicht
zu seinen Vertrauten und können demgemäss seine Lage nur nach
jener seiner Stellvertreter auf Erden beurteilen. Diese aber dürften

mit der Entwicklung der Dinge in Frankreich zufrieden sein.
Die Regierung der neuen Ordnung hat einen dicken Strich unter

die Vergangenheit gemacht und mit dem Abbau der Laiengesetze
begonnen. Religiöse Orden und Kongregationen, die verboten waren,
sind wieder erlaubt, und ihre Mitglieder haben wieder das Recht
der Unterrichtserteilung, das ihnen seit fast vierzig Jahren entzogen

war.
So hat immerhin die Kirche den Krieg gewonnen, den man das

französische Volk verlieren liess.»
Wir hoffen von Herzen, die Leser der «Berner Tagwacht» möchten

mit uns darüber wachen,, dass die Laiengesetze in der Schweiz
nicht abgebaut, d. h. völlig abgebaut werden. Der Abbruch hat
bereits begonnen I P.

Katholisches Dekret gegen das Töten Minderwertiger.

Vatikanstadt, 6. d. (United Press.) Wie der «Osservatore
Romano» bekanntgibt, hat das Kardinalskollegium ein Dekret erlassen,
das das Tölen von geistig oder körperlich Minderwertigen, welche
dem Staat zur Last fallen könnten, verbietet.

In dem Dekret wird ausgeführt, das Kardinalskollegium fände
solches Töten falsch, da es gegen die natürlichen und positiven
göttlichen Gesetze sei; diese geistig und körperlich Minderwertigen, die
für das Volk unnütz seien und sogar eine Belastung und ein Hin-
dernis seiner Stärke bedeuteten, dürften nicht von Behörden getötet
werden. Der «Osservatore Romano» brachte den Wortlaut des Dekrets
nur in lateinischer Sprache.

Euthanasia oder das «Töten aus Mitleid» wurde in einer Sitzung
des Kardinalskollegiums, die am 27. Nowember abgehalten wurde,
besprochen, und am gleichen Tage als Dekret veröffentlicht. Der Papst
hatte es am vergangenen Sonntag gutgeheissen und seine Veröffentlichung

angeordnet. Bund, No. 580, 11. Dez. 40.

Wir geben diesen, für die Katholische Kirche mehr als bezeichnenden

Erlass, wieder, in der Absicht, in einer späteren Nummer
darauf zurückzukommen. Für heute geben wir unsern Lesern nur
die eine Frage zu bedenken: Warum hat das Kardinalskollegium
noch kein Dekret erlassen gegen das Töten von Vollwertigen, wie
dies auf den Schlachtfeldern geschieht. Die Versuchung liegt nahe
anzunehmen, dass der Katholischen Kirche an dem Minderwertigen
mehr gelegen ist als an den Vollwertigen, wodurch sie sich un-
f;"iwil'ig ins richtige Licht stellt. P.



Nr. 1 DER FREIDENKER 5

von der modernen Physik her beeinflussen. Beeinflussung aber
kann ohne Kausalität nicht geschehen. Also müssen Sie das
Transzendente nun dem grossen Kausalgesetz unterstellen,
dem1 Kausalgesetz, das durch die moderne Physik so stark in
seiner Wirkung eingeschränkt worden ist. Wo es einem passt,
da leistet es doch immer wieder gute Dienste, nicht wahr?

Und schliesslich wollen Sie gar den der modernen
Atomphysik zugehörigen Begriff des komplementären Denkens auf
die' göttliche Transzendenz, auf Gott selbst übertragen. Dieses
komplementäre Denken ermöglicht Ihnen die widerspruchsvolle

Behauptung, dass Gott Alles und doch zugleich Person
sei. Diese physikalische Projektion in die Transzendenz hinein

ist ein bedauerlicher, ein unerhörter Missgriff. Er hätte
auch einem Mediziner, einem Naturwissenschafter nicht
passieren sollen. Wo wäre übrigens die Grenze dieser physikalischen

Beeinflussung Würde im Transzendenten nun auch
wie in. der Realität die Substanz wegfallen Was würde dann
aus dem persönlichen Gott Würde er auch aufgelöst werden
müssen in Wellenpakete Haben Sie nicht das Gefühl, dass

Ihre -A Ueberlegungen Sie bedenklich nahe an Haeckels
«gasförmiges Wirbeltier» heranführen So geht es, wenn man
Wissenschaft und gar moderne Physik mit dem Gottesglauben
vereinbaren will.
2. Die Umwandlung des Gottesbegriffs.

«Eine der zentralen Fragen einer zukünftigen Reformation,
die koihmen wird, wird sich wohl auf die Wandlung des

Gottesbegriffes beziehen.» Wir staunen immer wieder darüber,
mit welcher Leichtigkeit die Gläubigen an ihrem Gottesbegriff
herumdeuten und herumzerren. Da wird in den höchsten Tönen
verkündet, dass Gott das unnahbare Wunder sei, entrückt
allen menschlichen Wünschen und Deutungen, verharrend in
der. Majestät seiner Absolutheit. Aber wenn es gerade in den
Kram passt, so wird der Gottesbegriff immer wieder
umgekrempelt — und mit dem Gottesbegriff auch Gott selbst Denn
wir Ungläubigen wissen ja, dass Gott und Gottesbegriff
zusammenfallen, dass ausserhalb der Vorstellung und ausserhalb
des Begriffes kein Gottwesen existiert. Wir wissen, dass Gott
nur der Inhalt, nicht aber der Gegenstand einer rein
aktgetragenen Vorstellung ist; wir wissen, dass der alte rauhe
Wüstendämon Jahwe sich zum verklärten Geisteswesen des
späten Christentums durchgemausert hat, weil eben die
Gottesbegriffe sich fortwährend geändert haben. Dass aber die
Gläubigen, selbst immer so leichten Herzens an die überkommenen

Gottesvorstellungen und Gottesbegriffe Hand anlegen,
ist ebenso befremdend wie die Tatsache, dass diese Pietät-
losigkeit den guten Leuten gar nicht zum Bewusstsein kommt.

3. Das zeitlose Christentum.
Das aber ist eines der bedenklichsten, der schlimmsten

Missverständnisse. Es hätte dem gelehrten Herrn Professor,
auch wenn er Mediziner ist, nicht passieren sollen. Die ganze
dialektische Theologie unter der Führung Karl Barths wird
nicht müde, die Menschheit dahin zu belehren, dass Gott
selbst als der ferne und der absolute Gott aus aller Zeit und
Zeitliohkeit herausgelöst, dass aber das Christentum als
menschliche Bekenntnisform in Zeit und Not, in Irrtum und
Sünde tief und unlösbar verstrickt sei. Und wenn vielleicht
auch N. die dialektische Theologie nicht kennt, er kennt und
zitiert doch Karl Heim : «Die Dogmatiker sind sich seit der
uralten Zeiten fast allesamt darüber einig gewesen, dass Gottes
Weltwirken nicht unter der menschlichen Form der Zeit
anzusehen ist. Die Setzung des Weltprozesses durch Gott ist ein
ausserzeitlicher actus purus.» Also: Nur Gott und sein
Schöpfungsakt werden aus der irdischen Zeit herausgelöst, das
Christentum selbst aber und die Schöpfung bleiben in der
Zeit. Wenn man aber partout Naturwissenschaft und Christentum

in Eins zusammenschweissen will, so muss man diese klar
ausgedrückte theologische Einsicht verbiegen und missver-
^ehen. Denn N- setzt nun ungeschickterweise das Christentum

in eine Linie mit der Relativitätstheorie, weil diese die

Zeit bekanntlich als vierte Dimension in das physikalische
Geschehen hineinschluckt. «Der Gottesbegriff der Zukunft wird
ein vierdimensionaler sein. Ja, wir können sagen, das Christentum

ist im Gegensatz zu andern Religionen seinem Wesen
nach vierdimensional», es ist «zeitlos» Wo bleibt da die Logik

Wenn die Relativitätstheorie die Zeit in sich hineinfrisst,
so ist sie doch eben nicht zeitlos. Und das Christentum als
rein irdisches Geschehen, als menschliche Bekenntnisform, ist
dann auch vierdimensional, aber eben gerade deswegen nicht
zeitlos. Zeitlos sind nur Gott und die von ihm ausgehenden
actus puri.

In diesem Zusammenhang lesen wir auch den Satz: «Das
Christentum ist dynamisch wie nichts Zweites, es ist eben nicht
Dogma, sondern Geist.» Was ist das für eine haltlose und
einfältige Behauptung J Hat N. noch nie eine der vielbändigen
Dogmengeschichten des Christentums in der Hand gehabt
Kennt er die neuern Dogmen der katholischen Kirche denn

gar nicht, das Dogma von der unbefleckten Empfängnis, vom
grossen Irrtum der modernen Wissenschaft, von der Unfehlbarkeit

4. Die Einheit von Naturwissenschaft und Religion.

«Die neue Reformation wird die Kluft zwischen
Naturwissenschaft und Religion überwinden.» Wer das Problem so

sieht und so formuliert, beweist, dass er über die Fragen der

Wissenschaftstheorie noch nicht über die eigene Nase hinaus

nachgedacht hat. Der Religion steht nicht gegenüber die
Naturwissenschaft, sondern die Gesamtwissenschaft, also Naturwissenschaft

und Geisteswissenschaft und Philosophie. Der Religion

gegenüber steht der entschlossene Wille, die Welt, die
gesamte Welt erkenntnismässig zu verstehen, die gesamte Welt
und die Menschen und deren Religionen. Diesem wissenschaftlichen

Totalasepkt steht gegenüber der magisch gesehene To-

talaspekt der Religionen. Das sind die beiden imposanten
Partner der grossen Antithese, aber nicht Naturwissenschaft

und Religion. Hat der Naturforscher keine philosophische
Bildung und kein Rückgrat, so fällt er bei aller sachlichen
Gegensätzlichkeit jeder religiösen Anmassung zum Opfer. Auf den

Boden dieser grossen Antithese haben den frommen Herrn N.

seine ebenso frommen Gewährsmänner natürlich nicht stellen

können, weil sie selbst die Gegensätze so nicht wollen und
nicht sehen können.

* * *

Das wären vier grosse und entscheidende Ansatzpunkte zu
einer kritischen Auseinandersetzung. Von den vielen andern
falsch gesehenen und falsch formulierten Gegensätzen und
Problemstellungen muss des Raumes wegen ganz abgesehen
werden.

* * *

Ihr Versuch, Herr Professor, ist missglückt. Trotzdem freut
es mich, dass Sie ihn unternommen haben. Die Mühe war
nicht vergebens. Denn:

1. Jedes Hinaustreten aus dem Elfenbeinturm der
Fachwissenschaft, jeder kühne Versuch zu einer Synthese ist an
sich begrüssenswert, auch wenn er in die Irre führt.

2. ihr Buch hat uns den erneuten und unzweideutigen
Beweis dafür geliefert, dass jeder Versuch, heute noch Religion
und Wissenschaft in Eins zusammen zwingen zu wollen, miss-

lingen wird und misslingen muss. Ihr Pan-en-Theismus ist
eine Missgeburt, ist ein Wechselbalg, eine Totgeburt, mit dem
Sie kaum jemand hinter dem Ofen hervorlocken werden. Ihr
Gottesbild, das Sie willkürlich gestalten, das Sie in Abhängigkeit

zu modernen physikalischen Einsichten bringen, Ihr Gott,
der persönlich und unpersönlich zugleich sein muss, er ist
vielleicht nicht mehr ein «gasförmiges Wirbeltier», aber doch
ein wellendynamisches, wirkungsquantenhaftes Wirbeltier. Hat
sich damit gegenüber Haekel denn so viel geändert

Sie wollten ein guter Naturforscher und ein guter Christ
zugleich sein, Sie wollten es mit keiner der beiden grossen



6 DER FREI DENKER Nr. i

Parteien verderben. Geehrter Herr Professor, unter den
Namen Ihrer christlichen Gewährsmänner habe ich den Namen
eines Karl Barth vermisst. Bei ihm hätten Sie lesen können,
dass die heutige geistige Situation kein «Sowohl — Als auch»
mehr verträgt, sondern nur noch ein «Entweder — Oder»; dass
heute kein Kompromiss mehr tragbar ist, sondern nur noch
eine mannhafte und klare Entscheidung. Seien Sie ganz Christ
und ziehen Sie sich in die Wunderwelt des biblischen Glaubens

zurück — oder seien Sie ganz Wissenschafter und haben
Sie den Mut, Gott aus Ihrer Synthese auszuscheiden. Die
wissenschaftliche Synthese kennt nicht mehr einen Gott als
Realität, sondern nur noch einen Gottesglauben, eine Gottesvor-
siellung der Gläubigen. Ihr ängstlicher Kompromiss, Ihr
unglückseliger Pan-en-theismus muss und wird von der Wissenschaft

und vom Christentum abgelehnt werden. Omikron.

Totensonntag.
Auch wir Freidenker denken mit Wehmut, mit Trauer im

Herzen an unsere Angehörigen, Freunde und Weggenossen,
die vor uns den letzten Gang taten, den Weg gingen, von dem
keiner zurückkommt. Der Toten zu gedenken ist eine schöne
und edle Gepflogenheit. Sie sollte aber nicht konzentriert
werden auf einen Tag, auf «Allerseelen» oder auf den
sogenannten «Totensonntag». Wer mit seinen Angehörigen auch
nach deren Tode verbunden bleibt, hat jeden Tag Gelegenheit,
ihrer zu gedenken, ohne dadurch seine Verbundenheit mit
den Lebenden, mit dem Leben, zu vernachlässigen. Aber eben,
die da beten an den Strassenecken, damit man sie sehe, die
müssen auch besondere Tage, besondere Gedenkfeiern haben.
Ein solche Feier an einem besonderen Tage, eben dem sog.
Totensonntag, hat die städtische Polizeidirektion in Bern am
24. November dieses Jahres, wie gewöhnlich jedes Jahr,
angeordnet. Man sollte glauben, wenn eine öffentliche Behörde,
die Polizeibehörde, eine solche Feier veranstaltet, so würde
dieselbe möglichst objektiv und neutral gestaltet, d. h. so,
dass jedermann, ohne in seinen Ueberzeugungen beeinträchtigt

oder belästigt zu werden, daran teilnehmen kann. Das
ist nun aber bei dieser Berner Feier durchaus nicht der Fall
gewesen. Die Feier war nicht nur eine rein christlich-protestantische,

sondern eine spezifisch bigotte, von mittelalterischem

Geiste durchsetzte und durchwehte, wie wenn es nicht
möglich wäre, rein bürgerlich Totengedenkfeiern zu
veranstalten. Da wurde des langen und breiten von dem Opfertode
am Kreuze berichtet, wodurch uns angeblich das «Leben», das
«ewige Leben» verschafft worden sein soll. Da dieser Tod
Jesu nach dem Willen Gottes erfolgte, war er ja gar kein
«Opfer» des Erlösers, sondern einfach die Preisgabe und
Verleugnung des eigenen unschuldigen Sohnes und dessen
Hinschlachtung, was man heute Justizmord nennt.

Dazu wurde in ausgiebigster Weise die Geschichte des
armen Lazarus gegeben, nämlich in der Verlesung des Lukastextes

und in der Wiedergabe desselben Textes durch die
Kantate von Hch. Schütz (1587—1664). Diese Lazarusgeschichte
berichtet, wie der arme Lazarus als Entschädigung für seine
Armut und seine Leiden in Abrahams Schoss aufgenommen
wurde, wahrend der reiche Mann in die Hölle kam und
vergeblich den Abraham bat, dass er ihm seine Pein im Feuer
der Hölle etwas erleichtern möchte durch einen Tropfen Wasser,

den ihm Lazarus bringen sollte. Auch seine Bitte, Abraham

möchte den Lazarus zu seinen Brüdern schicken, dass sie
sich bekehren Hessen durch den Anblick des von den Toten
auferstandenen Lazarus, wurde ihm höhnisch abgeschlagen.

Kann wohl etwas verkehrter sein, als den

Kindern, die kaum in, diese Welt treten, gleich

von der andern etwas vorzureden Kant.

Das ist jüdisch-christliche Phantasie Ev. Lucä, Kap. XVI, Verse

19—31. Kein vernünftiger Mensch glaubt heute mehr, dass

der Mensch oder irgend etwas von ihm nach dem Tode in
einer «Himmel» oder eine «Hölle» komme, wo man ev. sogar
Ohne Telephon, sich gegenseitig zurufen und sich sehen könne,
wie Lucas es berichtet. Sogar leibhaftige Pfarrer wie Pf".
Bäschlin in Bern, der allerdings seinen Lucas Kap. XVI nicht
zu kennen scheint, sagt, wir können nicht mit Bestimmtheit
von einem persönlichen Wiedersehen nach dem Tode
sprechen. In der Bibel wird nur gelegentlich auf ein Wiedersehen
mit Christus hingewiesen. Weil die «heilige Schrift so äusserst
zurückhaltend» ist, ist es uns auch verwehrt, darüber
hinauszugehen. So schreibt Pfr. Bäschlin im Gemeindeblatt der
Nydeck-Kirchgemeinde No. 4 vom November 1940.

In Wirklichkeit ist das, was wir Seele nennen, nur die
Funktion unseres Nervensystems, das, wie beim Tiere, auf

Reizungen reagiert, so bei Hunger, Schmerz, Kälte, Hitze,
Liebkosung, Misshandlung, etc. Beim Tiere ist die Reaktion
nur primitiver als beim Menschen. Im übrigen ist der Mensch
nichts anderes als ein tierisches Wesen, das allerdings durch
Erziehung, Bildung und gute Behandlung, durch Kleidung und

Zigarre weit über das Tier sich erheben kann, manchmal auch

unter demselben bleibt. Es ist keine Schande vom Tierreich
abzustammen, wohl aber der Abkömmling von Engeln zu sein
Wenn aber selbst Theologen glauben, von dem Wiedersehen
nach dem Tode möglichst wenig sagen zu dürfen, trotzdem
kein Verstorbener je zurückkommen wird, um sie Lügen zu

strafen, so sollte in einer öffentlichen, von einer Polizeidirektion

veranstalteten Totenfeier nicht der unmögliche und
unwürdige Himmel- und Höllenglaube nach Lucas XVI etc.

propagiert, sondern eine neutrale, allgemein bürgerliche Totenfeier

abgehalten werden.
Mit der Kantate von Hch. Schütz «Wohl dem, der nicht

wandelt im Rate der Gottlosen», Duett für Sopran und Alt
mit Orgelbegleitung, schloss die Feier, denn wir leben in einem
«christlichen» Staate.

Wohl uns, die wir wandeln im Rate der Gottlosen E. A.

Zwei Urteile über den
„Freidenker".

Ein Soldat schreibt: Habe vor 8 Tagen in Zürich in einem
Lesesaal den «Freidenker» gelesen und studiert. Besonders
interessierte mich die Nummer vom 1. November 1940 mit
dem Leitartikel «Es gibt kein zurück». Das war wirklich gut
gegeben. Es würde mich freuen, wenn Sie mir etwa 6 Exemplare

von dieser Nummer nachsenden könnten zur Verteilung
unter Kameraden. Ich werde ihn für das nächste Jahr
abonnieren, darum legen Sie mir bitte gleichzeitig einen
Einzahlungsschein bei.

Ein alt Lehrer schreibt: Die interessante, aufklärende Lektüre

des Freidenkers, der mir in den letzten Monaten durch
einen befreundeten Kollegen zugestellt wird, veranlasst mich,
Ihnen die folgenden* «gottlosen» Gedichte, die ich in keinem
bürgerlichen Blatte unterbringen kann, izur Publikation in
Ihrem Organ zuzustellen. Ich ärgere mich Sonntag um Sonntag

an den verlogenen Reden der Pfaffen im Radio und hoffe,
leider umsonst, einmal einen weissen Raben unter den
Gottesstreitern zu finden, der das Heil der armen Menschheit nicht

von der Gnade ihres eingebildeten Gottes abhängig macht.
Wie ich mich an dem an hündische Unterworfenheit gemahnende

Wort Gnade stosse
Ich schliesse mit dem geistreichen Ausspruch Voltaires:

«Gott, wenn es einen gibt, sei meiner Seele gnädig, wenn
ich eine habe.»

* Die Gedichte werden wir in dieser und den nächsten Nummern

.zum Abdruck bringen.


	Ein missglückter Rettungsversuch

