Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 24 (1941)

Heft: 2

Artikel: Ein sonderbarer Professor der Theologie
Autor: Haenssler, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409136

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

14 DER FREIDENKER Nr. 2

legende aber ist der Umstand, dass er gewagt hat, iiber Kirche
und Religion iiberhaupt frei, priifend und wigend, nachzu-
denken; dass er die Schwelle des blinden Glaubens iiberschrit-
ten hat, das hat ihm den Weg zum Freidenkertum gedffnet.

So weit kommen jene Lauen aber nicht. Zwar nehmen sie
Gott und die Kirche nicht mehr ernst, aber sie wollen’s mit
ihnen auch nicht ganz verderben, so fiir alle Fille, — wenn’s
am Ende mit Himmel und Hélle doch etwas auf sich hiitte.
Und auch wegen des Ansehens in der 6ffentlichen Meinung,
und wegen des Geschiftes, und wegen der Kinder, und wegen
der Riicksichten auf die Verwandschaft bis in die #ussersten,
verschwommensten Grade. Ausserdem: Man bekommt Kinder,
— die miissen doch getauft und spiter konfirmiert werden;
man heiratet, — und das kann doch nicht ohne kirchliche
Trauung geschehen; es stirbt jemand, — da gehort eine kirch-
liche Feier zur Bestattung.

Nein, diese Leute denken nicht einen Augenblick daran,
aus der Kirche auszutreten; die haben das Zeug zum Frei-
denker nicht. Darum haben wir in diesem Blatte von jeher
den Kirchen gegeniiber immer wieder betont: Wir nehmen euch
euere Qliaubigen (weder die lauen noch die ernsten) nicht
weg; wir wenden uns an die Suchenden. Denn nur solche
sind auf dem Weg zum freien Denken. Wer ausser diesen den
Kirchen, vorab der protestantischen, den Riicken kehrt, dem
bietet diese zu wenig, wie Prof. Brunner richtig erkannt hat,
diese wollen <Religion» faustdick haben und laufen deshalb
in die Sekten.

Wir lassen uns also durch die Lamentationen iiber schlech-
ten Kirchenbesuch und Nachlassen des religiosen Geistes nicht
zu der Tllusion verleiten, es ergebe sich daraus ein Zustrom
zum Freidenkertum. Wir wissen, dass verhéltnisméssig nur
wenige Menschen die wissenschaftlichen Erkenntnisse prak-
tisch als Grundlage ihrer Welt- und Lebensanschauung ver-
werten und aus der Erkennung der unheilvollen Rolle, die Re-
ligion und Kirche in der Kultur- und in der politischen Ge-
schichte gespielt haben, fiir sich die Verpflichtung ableiten,
Teil des Dammes zu sein, der den reakliondren Strom in seine
Schranlken weisen will,

Dennoch sehen wir ohne Zagen in die Zukunft. Im Ge-
trimmer der zerschlagenen Kultur mottet die Glut des Frei-
heitswillens, und der Tag wird kommen, wo sie als helle Flam-
me emporschlagen und die Welt erleuchten wird. Das Wort
ist wahr, das Omikron in Nr. 11 des letzten Jahrganges dieser
Zeitschrift seinem Artikel vorangestellt hat: <«Es gibt kein
Zuriick I» ’

Ein sonderbarer Professor der
Theologie —

das war Franz Overbeck, und so bezeichnet er sich auch selbst
in seinen eben erschienenen Selbstbekenntnissen. (Franz Over-
beck: Selbstbekenntnisse. Im Auftrag der Franz-Overbeck-
Stiftung in Basel herausgegeben nud eingeleitet von Eberhard
. Vischer.) Overbeck dozierte Theologie an der Universitidt Basel
zur Bliitezeit dieser Anstalt, als noch ein Jakob Burckhardt
und ein Friedrich Nietzsche an ihr wirkten. Befreundet war
Overbeck aber nur mit Nietzsche und dem preussischen Histo-
riker Treitschke.

Warum denn aber sonderbar? Wo liegt denn die Beson-
derheit und die Sonderbarkeit dieses Theologenlebens ? Nun,
sie liegt, rein dusserlich und massiv gesprochen, darin, dass
Overbeck 27 Jahre lang, von 1870 bis 1897, an der theolo-

Nichis gereicht einem Staate mehr zum Schaden,
als dass die Schlauen fiir klug gelicn.
Francis Bacon.

gischen Fakultdt der Universitit lehrt als wohlbestallter Pro-
fessor fiir neutestamentliche Theologie und Kirchengeschichte,
dass er ganze Generationen zukiinftiger Pfarrer und Theologen
vor seinem Katheder sitzen hat und auf seine Weise auf sie
einwirkt — ohne selbst zu glauben. Und eben so sonderbar
ist es, dass dieser Widerspruch entweder gar nicht ruchbar
wird oder doch nur so schwach, dass weder die Universitiit
noch die stddtischen Unterrichtsbehérden noch auch die Kirche
sich zum Einschreiten veranlasst sehen.

Zwar hat Overbeck zweimal versucht, diese schwer er-

tragliche Lage zu dndern und seiner langmiitigen und gedul-

digen Christenwelt zu sagen, dass er eigentlich ungldaubig sei.
1873 vertffentlichte er seine Schrift: «Ueber die Christlichkeit
unserer heutigen Theologie». Aber der Versuch, sich verstind-
lich zu machen, ist misslungen und hat bei den Theologen
nur Ratlosigkeit und Befremden hervorgerufen. Nicht besser
erging es der 2. Auflage dieser Schrift vom Jahre 1903. Die
Schuld an diesem Missverstdndnis liegt ganz wesentlich bej
Overbeck selbst, dem es nicht gegeben war, in klarer und
entschiedener Weise sich auszudriicken. Bedeutend schérfer und
fiir die Theologen unerfreulicher offenbarte sich die Ableh-
nung der Theologie und des Christentums in Aufsidtzen und
Notizen, die erst nach Overbecks Tode von C. A. Bernoulli in
dem Sammelbande «Christentum und Kultur> herausgegeben
wurden. Diese Schrift neu herauszugeben wire ein ganz be-
sonderes Verdienst. '

Sonderbar ist nun aber auch das vorliegende Buch selbst,
denn das Vorwort von Prof. E. Vischer ist entschieden wert-
voller und aufschlussreicher als die folgenden Selbstbekennt-
nisse Overbecks. Mit vornehmer und riickhaltloser Wahrhaf-
tigkeit geht der Theologe Vischer den unklaren und unwahren
Vermutungen einiger Theologen zu Leibe, dass im letzten und
tiefsten Grunde Overbeck halt doch,noch ein Christ gewesen
sei. Die Schrift will dartun, dass Overbeck dem Christentum
nicht verfallen war, dass er Theologie und Christentum und
Religion in seinem Innern entschieden ablehnte. «Wohl aber
ist noch einmal mit allem Nachdruck zu fordern, dass man
in Zukunft Overbeck als das erkenne und gelten lasse, was
er war, und nicht immer aufs Neue versuche, ihn ohne Grund
fiir sich in Anspruch zu nehmen. Er hat ein Recht darauf und
richtet gerade, wenn er nicht umgedeutet wird, auch heute
noch an die Theologen und iiberhaupt alle, die in aller Demut
und im Bewusstsein ihrer Unzulénglichkeit, aber in dankba-
rem Vertrauen auf Gottes Giite und' Gnade wagen, sich Chri-
sten zu nennen, Fragen, die nicht ernst genug genommen wer-
den konnen.» (p. 57.) Die Selbstbekenntnisse sind nun aber
eine gelinde Enttduschung. Selten gelingt es Overbeck, in
klarer und eindeutiger Weise einen Gedanken herauszustellen,
in unzweideutiger Weise seine Stellungnahme zu dokumen-
tieren. Solche Stellen leuchten dann allerdings wie Edelsteine
in einem Abfallhaufen; sie lassen schmerzlich erkennen, was
Overbeck der geistigen Entwicklung Europas hiilte bedeuten
koénnen, wenn — -— ja, wenn er ein Mann, ein Kimpfer, ein
Reformator gewesen wire. Denn fiir sich privat hat er mit
seltener Klarheit, mit durchdringendem Scharfsinn und scho-
nungsloser Ehrlichkeit das Problem: Wissenschaft und Reli-
gion, Erkenntnis und Glaube, Religionswissenschaft und Theo-
logie — bis in seine letzten und bittersten Tiefen durchdacht,
hat sich voll und ganz entschieden, und zwar entschieden gegen
die Theologie, gegen das Christentum, gegen die Religion. In
aller Schiarfe und Klarheit kommt das eben zum Ausdruck
in «Christentum und Kultur». Der Leser spiirt aber auch hier
in den Selbstbekenntnissen di¢ unbedingte Ehrlichkeit, an-
erkennt gerne das stupende Ausmass von kirchengeschicht-
lichem Wissen, der Leser hat volles Verstdndnis fiir das qual-
volle Ringen dieses Menschen. Fiirchterlich aber ist der Stil.
Er ist unklar, verdreht, verwirrt, gewisse Satzungetiime muss
man drei-, viermal lesen, bis man den Sinn verstanden hat.
Wihrend des Schreibens legen sich ihm hundert Bedenken
und Schwierigkeiten in den Weg, ob er das schreiben soll



"N 2 DER FREIDENKER 15

oder nicht, und alle diese Bedenken laufen nun unversehens
in die Feder und auf das Papier. Alle diese Bedenken be-
kommt nun der Leser aufgetischt — und er wartete doch sehn-
siichtig und aufnahmebereit auf das, was der grosse Gelehrte
pun zum Problem: Wissenschaft und Religion — so ganz ei-
gentlich, wie man es eben in den Selbstbekenntnissen zu tun
pilegt, zu sagen hitte. Davon nun eben erfihrt man hier fast
nichts. Es ist so, wie Overbeck selbst schreibt:

P. 161: «Alles was ich tue und lasse, verwickelt sich stets
mit so viel Ueberlegungen, und dann bin ich wiederum so
diirftig mit Talenten, die ans Licht dringen, ausgestattet, dass
ich dazu bestimmt war, sehr wenig zu Stande zu bringen. Das
gilt namentlich auch von aller meiner Schriftstellerei. Ich bin
ein kritischer Traumer.»

Doch seien hier nun auch einige wenige der klareren Stel-
len angefiihrt, um dem Leser den uns wertvollen Kern Over-
becks zu zeigen:

In einem Brief an Treitschke: «Was Religion anbetrifft,
so habe ich keine Hoffnung und weiss nichts zu sagen.»

Auf einem losen Blatt aus der letzten Zeit seines Lebens:
<Religion hat keine andere Begriindung als Mythus und Sage,
d.h. so weit an ihre wissenschaftliche Begriindung iiberhaupt
gedacht werden kann, ist sie nur aus Mythus oder Sage zu
holen. Aber eben darum taugt Religion zur Menschenerlosung
nichis, auch nicht zu einer, die nur auf Herstellung eines
reinen und allgemeinen Menschenbundes hinzielte. Denn Sage
ist selbst Menschenwerk und nur dieses, und kann daher
auch in ihren Wirkungen iiber die Grenzen der Menschheit
nicht hinausgreifen. Der uns Menschen erlosende Menschen-
bund, dessen wir fiir unser «Heil», d. h. zu unserer Erhebung
aus dem Weligedringe freilich nicht entraten koénnen, muss
seine Griinde durchaus und allein in uns haben. Wissend noch
hinzuzutun ist da.fiir uns nichts mehr. Haben wir Erlosung
nicht von uns zu erwarten, der Einzelne von sich oder von
seiner Gattung, dann ist sie fiir uns iiberhaupt unabsehbar.
Findet sich aber anderseits der Gedanke an Erlosung unter
uns, so kann er auch nur aus unserer Mitte stammen und auch
nur darin universell wirken.»

Aus den Selbstbekenntnissen:

«Anfang 1857 egte ich die Gewohnheit des téglichen Abend-
gebetes vor dem Einschlafen ab, das ich stets bis dahin im
Bette knieend verrichtet hatte, schliesslich aus Ekel an einem
Akt, bei dem ich immer mehr selbst «abwesend» und nicht
herzlich beteiligt zu sein empfand.» '

«Und eben darum bleibt es viel strenger wahr, wenn der
Wissenschaft die Fihigkeit zugesprochen wird, Religion zu
vernichten, als dass sie sie vertreten konnen soll.»

<Ich habe als Professor der Theologie meinen griindlichen
Unglauben auf dem Katheder und in allen meinen Beziehun-
gen zu den mir anvertrauten Schiilern fiir mich behalten.»

<«Das Christentum hat mich nie besessen, und nicht eine
Stunde habe ich, glaube ich, dem klaren Drange nach Be-
freiung von ihm widerstanden.»

<Indem das Christentfum mir etwas nur noch als wissen-
schaftliches Problem war, hatte es ganz aufgehért, mir noch
wu sein, wozu es in der Welt sein will, als was es in der
Welt gilt und womit es Gegenstand religiésen Glaubens ist.»

<Ich habe mit meinem Christentum die Erfahrung gemacht,
dass mein Wissen mich um meinen Glauben gebracht hat.»

<Ich habe es nie iiber den Kinderglauben gebracht. Weiter
standgehalten hat mein Glaube nicht.»

<Alles gegenwirtige Trachten nach religioser Reaktion,
nach Wiedereinsetzung des alten Glaubens in sein friiheres
Ansehen, seine friilhere Kraft und Wirksamkeit ist vergeblich
und zu einem guten Teil ein Zeichen um sich greifender Er-
_ Schlaffung und Triigheit... Es hilft nichts, ist man so weit,
muss man auch weiler, und wie man es betrachte, es ist un-
moglich, einmal gekostetes Licht wie einmal gekostete Fin-
sternis von sich zu werfen... Hat uns der Abfall wirklich
alles Licht ausgeléscht, so ist gerade von aller Umkehr am

allerwenigsten wieder Licht zu erwarten, um so gewisser
kann es nur vor uns liegen.» Dies einige der Edelsteine !

Trotz allen unseren Einwidnden und Einschréankungen muss
die Veroffentlichung der Selbstbekenntnisse Overbecks als
geistesgeschichtliches und religionswissenschaftliches Verdienst
angesehen werden. Das Buch stellt uns alle erneut und mit
Nachdruck vor die Frage: Wissenschaft oder Religion — Reli-
gionswissenschaft oder Theologie — Wissén oder Glauben ?
Das Buch stellt uns auch erneut vor eine Entscheidung in
dieser Frage. Wollen wir heute noch mit Einzelheiten aus der
Naturwissenschaft, aus der Weltgeschichte oder der Psycho-
logie gegen das Christentum anké#mpfen, so erschweren wir
uns und erleichtern wir dem Gegner den Kampf. Es handelt
sich heute nicht mehr um die Teilung der Welt in zwei Teile,
von denen der eine der Wissenschaft, der andere dem Christen-
tum vorbehalten bleiben konnte; es handelt sich auch nicht
mehr um Grenzstreitigkeilen dariiber, was nun der Wissen-
schaft, was aber der Religion zugehort. Es handelt sich viel-
mehr um eine Standpunktverschiedenheit, um eine Verschie-
denheit im Ausgangspunkt, dem aber immer die ganze Welt,
das ganze Sein und nicht nur ein Teil gegeniibersteht. Heute
betrachten wir die Totalitit der Welt entweder vom Stand-
punkt des Chirsten aus oder dann vom erkennend-kritischen
Standpunkt des Forschers aus. Es gibt da keine Grenzen mehr,
wo Wissenschaft aufhért und Glaube anfingt. Der Wissen-
schafter priift eben den Glauben und den Glaubensinhalt und
die Glaubensbiicher mit genau demselben Recht und genau
demselben sachlichen Interesse, mit denen er andere Geistes- -
gebiete wie Recht, Sprache, Kunst, Geschichte u.s.w. durch-
forscht. Die" heftigen Proteste der Gldubigen gegen diese
Durchforschung sind dem Wissenschafter immer nur wieder
neue interessante religionswissenschaftliche und religionspsy-
chologische Einzelheiten, aber auf keinen Fall mehr Hinder-
nisse auf seinem unaufhaltsamen Vormarsch zur Totalitit. Der
Wissenschafter erkennt und anerkennt auch nur Religions-
wissenschaft, nicht aber Theologie. Auf alle diese Dinge habe
ich.in meinen beiden Schriften zum Kampf um die theologische
Fakultit an der Universitdt Basel hingewiesen. Es gibt heute
auch erfreuliche Anzeichen dafiir, dass diese Erkenntnis lang-
sam an Boden gewinnt und sich durchsetzt, besonders bei Paul
Haeberlin im II. Band seiner «Naturphilosophischen Betrach-
tungen». Er schreibt p. 171: «Theologisch harmlosere Zeiten
haben — und dies war wohl nicht immer nur Zeichen un-
erlaubter Spekulation — den Namen Gottes fiir das Sein ge-
setzt. Wir werden uns davor hiiten, weil sonst — fiir unsere
weniger harmlose Zeit — der Anschein erweckt wiirde, als
wire das Seiende identisch mit dem Gott des religiosen Glau-
bens. Diese Identifikation darf nicht geschehen. So wenig an
dieser Stelle die Kluft zwischen beiden — oder etwa ihr «Ver-
hiltnisy — gezeigt werden kann, so ist doch soviel selbst-
verstindlich: Erkenntnis hat es mit jenem Gott nicht zu tun
und «fiihrt> nicht zu ihm. Darin soll keine Rangordnung zwi-
schen Erkenntnis und frommem Glauben aufgestellt sein: Er-
kenntnis ist einfach etwas anderes und alle ihre Begriffe

liegen auf einer anderen Ebene.>

Gewiss hat Prof. E. Vischer mit seiner Vertffentlichung
alles andere im Auge gehabt als die Forderung gerade dieser
Einsicht. Es wird sich aber nicht vermeiden lassen, dass das
Buch doch die Mitmenschen erneut vor diese Frage und diese
Entscheidung stellt. Das allein ist schon wertvoll. Der Name
Overbeck wird trotz aller der Unzuldnglichkeiten, die ihm
anhaften, mit dem ungeheuren geisteswissenschaftlichen Evo-
lutionsprozess, der sich voraussichtlich in den niichsten Jahr-
zehnten vollziehen wird, immer verbunden bleiben. Als Wis-
senschafter und Denker war er der Grosse des Problems ge-
wachsen, er hat es durch seinen bohrenden Scharfsinn und
seine riicksichtslose Denkenergie gefordert. Als Mensch und
Mann war er der Frage nicht.gewachsen. Dass er hier ver-
sagen musste, wollen wir beklagen, aber nicht verurteilen.
Er hat dazu getan, was in seinen Kriften lag, und ultra posse
nemo obligatur. Dr. Ernst Haenssler.



	Ein sonderbarer Professor der Theologie

