
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 24 (1941)

Heft: 2

Artikel: Ein sonderbarer Professor der Theologie

Autor: Haenssler, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


14 OER FREI DENKER Nr. 2

legende aber ist der Umstand, dass er gewagt hat, über Kirche
und Religion überhaupt frei, prüfend und wägend,
nachzudenken; dass er die Schwelle des blinden Glaubens überschritten

hat, das hat ihm den Weg zum Freidenkertum geöffnet.
So weit kommen jene Lauen aber nicht. Zwar nehmen sie

Gott und die Kirche nicht mehr ernst, aber sie wollen's mit
ihnen auch nicht ganz verderben, so für alle Fälle, — wenn's
am Ende mit Himmel und Hölle doch etwas auf sich hätte.
Und auch wegen des Ansehens in der öffentlichen Meinung,
und wegen des Geschäftes, und wegen der Kinder, und wegen
der Rücksichten auf die Verwandschaft bis in die äussersten,
verschwommensten Grade. Ausserdem: Man bekommt Kinder,
— die müssen doch getauft und später konfirmiert werden;
man heiratet, — und das kann doch nicht ohne kirchliche
Trauung geschehen; es stirbt jemand, — da gehört eine kirchliche

Feier zur Bestattung.

Nein, diese Leute denken nicht einen Augenblick daran,
aus der Kirche auszutreten; die haben das Zeug zum
Freidenker nicht. Darum haben wir in diesem Blatte von jeher
den Kirchen gegenüber immer wieder betont : Wir nehmen euch

euere Gläubigen (weder die lauen noch die ernsten) nicht
weg; wir wenden uns an die Suchenden. Denn nur solche
sind auf dem Weg zum freien Denken. Wer ausser diesen den
Kirchen, vorab der protestantischen, den Rücken kehrt, dem
bietet diese zu wenig, wie Prof. Brunner richtig erkannt hat,
diese wollen «Religion» faustdick haben und laufen deshalb
in die Sekten.

Wir lassen uns also durch die Lamentationen über schlechten

Kirchenbesuch und Nachlassen des religiösen Geistes nicht
zu der Illusion verleiten, es ergebe sich daraus ein Zustrom
zum Freidenkertum. Wir wissen, dass verhältnismässig nur
wenige Menschen die wissenschaftlichen Erkenntnisse praktisch

als Grundlage ihrer Welt- und Lebensanschauung
verwerten und aus der Erkennung der unheilvollen Rolle, die
Religion und Kirche in der Kultur- und in der politischen
Geschichte gespielt haben, für sich die Verpflichtung ableiten,
Teil des Dammes zu sein, der den reaktionären Strom in seine
Schranken weisen will.

Dennoch sehen wir ohne Zagen in die Zukunft. Im Ge-
trümmer der zerschlagenen Kultur mottet die Glut des
Freiheitswillens, und der Tag wird kommen, wo sie als helle Flamme

emporschlagen und die Welt erleuchten wird. Das Wort
ist wahr, das Omikron in Nr. 11 des letzten Jahrganges dieser
Zeitschrift seinem Artikel vorangestellt hat: «Es gibt kein
Zurück !»

Ein sonderbarer Professor der
Theologie —

das war Franz Overbeck, und so bezeichnet er sich auch selbst
in seinen eben erschienenen Selbstbekenntnissen. (Franz
Overbeck: Selbstbekenntnisse. Im Auftrag der Franz-Overbeck-
Stiftung in Basel herausgegeben nud eingeleitet von Eberhard
Vischer.) Overbeck dozierte Theologie an der Universität Basel

zur Blütezeit dieser Anstalt, als noch ein Jakob Burckhardt
und ein Friedrich Nietzsche an ihr wirkten. Befreundet war
Overbeck aber nur mit Nietzsche und dem preussischen Historiker

Treitschke.
Warum denn aber sonderbar? Wo liegt denn die

Besonderheit und die Sonderbarkeit dieses Theologenlebens Nun,
sie liegt, rein äusserlich und massiv gesprochen, darin, dass
Overbeck 27 Jahre lang, von 1870 bis 1897, an der theolo-

Nichts gereicht einem Staate mehr zum Schaden,
als dass die Schlauen für klug gelten.

Francis Bacon.

gischen Fakultät der Universität lehrt als wohlbestallter
Professor für neutestamentliche Theologie und Kirchengeschichte,
dass er ganze Generationen zukünftiger Pfarrer und Theologen
vor seinem Katheder sitzen hat und auf seine Weise auf sie

einwirkt — ohne selbst zu glauben. Und eben so sonderbar
ist es, dass dieser Widerspruch entweder gar nicht ruchbar
wird oder doch nur so schwach, dass weder die Universität
hoch die städtischen Unterrichtsbehörden noch auch die Kirche
sich zum Einschreiten veranlasst sehen.

Zwar hat Overbeck zweimal versucht, diese schwer
erträgliche Lage zu ändern und seiner langmütigen und geduldigen

Christenwelt zu sagen, dass er eigentlich ungläubig sei.
1873 veröffentlichte er seine Schrift: «Ueber die Christlichkeit
unserer heutigen Theologie». Aber der Versuch, sich verständlich

zu machen, ist misslungen und hat bei den Theologen
nur Ratlosigkeit und Befremden hervorgerufen. Nicht besser

erging es der 2. Auflage dieser Schrift vom Jahre 1903. Die
Schuld an diesem Missverständnis liegt ganz wesentlich bei
Overbeck selbst, dem es nicht gegeben war, in klarer und
entschiedener Weise sich auszudrücken. Bedeutend schärfer und
für die Theologen unerfreulicher offenbarte sich die Ablehnung

der Theologie und des Christentums in Aufsätzen und
Notizen, die erst nach Overbecks Tode von C. A. Bernoulli in
dem Sammelbande «Christentum und Kultur» herausgegeben
wurden. Diese Schrift neu herauszugeben wäre ein ganz
besonderes Verdienst.

Sonderbar ist nun aber auch das vorliegende Buch selbst,
denn das Vorwort von Prof. E. Vischer ist entschieden
wertvoller und aufschlussreicher als die folgenden Selbstbekenntnisse

Overbecks. Mit vornehmer und rückhaltloser Wahrhaftigkeit

geht der Theologe Vischer den unklaren und unwahren
Vermutungen einiger Theologen zu Leibe, dass im letzten und
tiefsten Grunde Overbeck halt doch, noch ein Christ gewesen
sei. Die Schrift will dartun, dass Overbeck dem Christentum
nicht verfallen war, dass er Theologie und Christentum und
Religion in seinem Innern entschieden ablehnte. «Wohl aber
ist noch einmal mit allem Nachdruck zu fordern, dass man
in Zukunft Overbeck als das erkenne und gelten lasse, was
er war, und nicht immer aufs Neue versuche, ihn ohne Grund
für sich in Anspruch zu nehmen. Er hat ein Recht darauf und
richtet gerade, wenn er nicht umgedeutet wird, auch heute
noch an die Theologen und überhaupt alle, die in aller Demut
und im Bewusstsein ihrer Unzulänglichkeit, aber in dankbarem

Vertrauen auf Gottes Güte und Gnade wagen, sich Christen

zu nennen, Fragen, die nicht ernst genug genommen werden

können.» (p. 57.) Die Selbstbekenntnisse sind nun aber
eine gelinde Enttäuschung. Selten gelingt es Overbeck, in
klarer und eindeutiger Weise einen Gedanken herauszustellen,
in unzweideutiger Weise seine Stellungnahme zu dokumentieren.

Solche Stellen leuchten dann allerdings wie Edelsteine
in einem Abfallhaufen; sie lassen schmerzlich erkennen, was
Overbeck der geistigen Entwicklung Europas hätte bedeuten
können, wenn — — ja, wenn er ein Mann, ein Kämpfer, ein
Reformator gewesen wäre. Denn für sich privat hat er mit
seltener Klarheit, mit durchdringendem Scharfsinn und
schonungsloser Ehrlichkeit das Problem: Wissenschaft und
Religion, Erkenntnis und Glaube, Religionswissenschaft und Theologie

— bis in seine letzten und bittersten Tiefen durchdacht.
hat sich voll und ganz entschieden, und zwar entschieden gegen
die Theologie, gegen das Christentum, gegen die Religion. In
aller Schärfe und Klarheit kommt das eben zum Ausdruck
in «Christentum und Kultur». Der Leser spürt aber auch hier
in den Selbstbekenntnissen diö unbedingte Ehrlichkeit,
anerkennt gerne das stupende Ausmass von kirchengeschichtlichem

Wissen, der Leser hat volles Verständnis für das
qualvolle Ringen dieses Menschen. Fürchterlich aber ist der Stil.
Er ist unklar, verdreht, verwirrt, gewisse Satzungetüme muss
man drei-, viermal lesen, bis man den Sinn verstanden hat.
Während des Schreibens legen sich ihm hundert Bedenken
und Schwierigkeiten in den Weg, ob er das schreiben soll



I Nr. 2 DER FREIDENKER 15

oder nicht, und alle diese Bedenken laufen nun unversehens
in die Feder und auf das Papier. Alle diese Bedenken
bekommt nun der Leser aufgetischt — und er wartete doch
sehnsüchtig und aufnahmebereit auf das, was der grosse Gelehrte
nun zum Problem: Wissenschaft und Religion — so ganz
eigentlich, wie man es eben in den Selbstbekenntnissen zu tun
pflegt, zu sagen hätte. Davon nun eben erfährt man hier fast
nichts. Es ist so, wie Overbeck selbst schreibt:

P. 161: «Alles was ich tue und lasse, verwickelt sich stets

mit so viel Ueberlegungen, und dann bin ich wiederum so

dürftig mit Talenten, die ans Licht drängen, ausgestattet, dass

ich dazu bestimmt war, sehr wenig zu Stande zu bringen. Das

gilt namentlich auch von aller meiner Schriftstellerei. Ich bin
ein kritischer Träumer.»

Doch seien hier nun auch einige wenige der klareren Stellen

angeführt, um dem Leser den uns wertvollen Kern Overbecks

zu zeigen:
In einem Brief an Treitschke: «Was Religion anbetrifft,

so habe ich kerne Hoffnung und weiss nichts zu sagen.»

Auf einem losen Blatt aus der letzten Zeit seines Lebens:
«Religion hat keine andere Begründung als Mythus und Sage,
d.h. so weit an ihre wissenschaftliche Begründung überhaupt
gedacht werden kann, ist sie nur aus Mythus oder Sage zu
holen. Aber eben darum taugt Religion zur Menschenerlösung
nichts, auch nicht zu einer, die nur auf Herstellung eines
reinen und allgemeinen Menschenbundes hinzielte. Denn Sage
ist selbst Menschenwerk und nur dieses, und kann daher
auch in ihren Wirkungen über die Grenzen der Menschheit
nicht hinausgreifen. Der uns Menschen erlösende Menschep-
bund, dessen wir für unser «Heil», d. h. zu unserer Erhebung
aus dem Weltgedränge freilich nicht entraten können; muss
seine Gründe durchaus und allein in uns haben. Wissend noch
hinzuzutun ist da. für uns nichts mehr. Haben wir Erlösung
nicht von uns zu erwarten, der Einzelne von sich oder von
seiner Gattung, dann ist sie für uns überhaupt unabsehbar.
Findet sich aber anderseits der Gedanke an Erlösung unter
uns, so kann er auch nur aus unserer Mitte stammen und auch
nur darin universell wirken.»

Aus den Selbstbekenntnissen:
«Anfang 1857 legte ich die Gewohnheit des täglichen Abendgebetes

vor dem Einschlafen ab, das ich stets bis dahin im
Bette knieend verrichtet hatte, schliesslich aus Ekel an einem
Akt, bei dem ich immer mehr selbst «abwesend» und nicht
herzlich beteiligt zu sein empfand.»

«Und eben darum bleibt es viel strenger wahr, wenn der
Wissenschaft die Fähigkeit zugesprochen wird, Religion zu
vernichten, als dass sie sie vertreten können soll.»

«Ich habe als Professor der Theologie meinen gründlichen
Unglauben auf dem Katheder und in allen meinen Beziehungen

zu den mir anvertrauten Schülern für mich behalten.»
«Das Christentum hat mich nie besessen, und nicht eine

Stunde habe ich, glaube ich, dem klaren Drange nach
Befreiung von ihm widerstanden.»

«Indem das Christentum mir etwas nur noch als
wissenschaftliches Problem war, hatte es ganz aufgehört, mir noch
zu sein, wozu es in der Welt sein will, als was es in der
Welt gilt und womit es Gegenstand religiösen Glaubens ist.»

«Ich habe mit meinem Christentum die Erfahrung gemacht,
dass mein Wissen mich um meinen Glauben gebracht hat.»

«Ich habe es nie über den Kinderglauben gebracht. Weiter
standgehalten hat mein Glaube nicht.»

«Alles gegenwärtige Trachten nach religiöser Reaktion,
nach Wiedereinsetzung des alten Glaubens in sein früheres
Ansehen, seine frühere Kraft und Wirksamkeit ist vergeblich
und zu einem guten Teil ein Zeichen um sich greifender
Erschlaffung und Trägheit Es hilft nichts, ist man so weit,
muss man auch weiter, und wie man es betrachte, es ist
unmöglich, einmal gekostetes Licht' wie einmal gekostete
Finsternis von sich zu werfen Hat uns der Abfall wirklich
alles Licht ausgelöscht, so ist gerade von aller Umkehr am

allerwenigsten wieder Licht zu erwarten, um so gewisser
kann es nur vor uns liegen.» Dies einige der Edelsteine

Trotz allen unseren Einwänden und Einschränkungen muss
die Veröffentlichung der Selbstbekenntnisse Overbecks als
geistesgeschichtliches und religionswissenschaftliches Verdienst
angesehen werden. Das Buch stellt uns alle erneut und mit
Nachdruck vor die Frage: Wissenschaft oder Religion —
Religionswissenschaft oder Theologie — Wissén oder Glauben
Das Buch stellt uns auch erneut vor eine Entscheidung in
dieser Frage. Wollen wir heute noch mit Einzelheiten aus der
Naturwissenschaft, aus der Weltgeschichte oder der Psychologie

gegen das Chris lentum ankämpfen, so erschweren wir
uns und erleichtern wir dem Gegner den Kampf. Es handelt
sich heute nicht mehr um die Teilung der Welt in zwei Teile,
von denen der eine der Wissenschaft, der andere dem Christentum

vorbehalten bleiben könnte; es handelt sich auch nicht
mehr um Grenzstreitigkeiten darüber, was nun der Wissenschaft,

was aber der Religion zugehört. Es handelt sich
vielmehr um eine Standpunktverschiedenheit, um ©ine Verschiedenheit

im Ausgangspunkt, dem aber immer die ganze Welt,
das ganze Sein und nicht nur ein Teil gegenübersteht. Heute
betrachten wir die Totalität der Welt entweder vom Standpunkt

des Chirsten aus oder dann vom erkennend-kritischen
Standpunkt des Forschers aus. Es gibt da keine Grenzen mehr,
wo Wissenschaft aufhört und Glaube anfängt. Der Wissenschafter

prüft eben den Glauben und den Glaubensinhalt und
die Glaubensbücher mit genau demselben Recht und genau
demselben sachlichen Interesse, mit denen er andere Geistesgebiete

wie Recht, Sprache, Kunst, Geschichte u. s. w.
durchforscht. Die' heftigen Proteste der Gläubigen gegen diese
Durchforschung sind dem Wissenschafter immer nur wieder
neue interessante religionswissenschaftliche und religionspsychologische

Einzelheiten, aber auf keinen Fall mehr Hindernisse

auf seinem unaufhaltsamen Vormarsch zur Totalität. Der
Wissenschafter erkennt und anerkennt auch nur
Religionswissenschaft, nicht aber Theologie. Auf alle diese Dinge habe
ich in meinen beiden Schriften zum Kampf um die theologische
Fakultät an der Universität Basel hingewiesen. Es gibt heute
auch erfreuliche Anzeichen dafür, dass diese Erkenntnis langsam

an Boden gewinnt und sich durchsetzt, besonders bei Paul
Haeberlin im II. Band seiner «Naturphilosophischen
Betrachtungen». Er schreibt p. 171: «Theologisch harmlosere Zeiten
haben — und dies war wohl nicht immer nur Zeichen
unerlaubter Spekulation — den Namen Gottes für das Sein
gesetzt. Wir werden uns davor hüten, weil sonst — für unsere
weniger harmlose Zeit — der Anschein erweckt würde, als
wäre das Seiende identisch mit dem Gott des religiösen Glaubens.

Diese Identifikation darf nicht geschehen. So wenig au
dieser Stelle die Kluft zwischen beiden — oder etwa ihr
«Verhältnis» — gezeigt werden kann, so ist doch soviel
selbstverständlich: Erkenntnis hat es mit jenem Gott nicht zu tun
und «führt» nicht zu ihm. Darin soll keine Rangordnung
zwischen Erkenntnis und frommem Glauben aufgestellt sein:
Erkenntnis ist einfach etwas anderes und alle ihre Begriffe
liegen auf einer anderen Ebene.»

Gewiss hat Prof. E. Vischer mit seiner Veröffentlichung
alles andere im Auge gehabt als die Förderung gerade dieser
Einsicht. Es wird sich aber nicht vermeiden lassen, dass das
Buch doch die Mitmenschen erneut vor diese Frage und diese
Entscheidung stellt. Das allein ist schon wertvoll. Der Name
Overbeck wird trotz aller der Unzulänglichkeiten, die ihm
anhaften, mit dem ungeheuren geisteswissenschaftlichen Evo-
lutionsprozess, der sich voraussichtlich in den nächsten
Jahrzehnten vollziehen wird, immer verbunden bleiben. Als
Wissenschafter und Denker war er der Grösse des Problems
gewachsen, er hat es durch seinen bohrenden Scharfsinn und
seine rücksichtslose Denkenergie gefördert. Als Mensch und
Mann war er der Frage nicht gewachsen. Dass er hier
versagen musste, wollen wir beklagen, aber nicht verurteilen.
Er hat dazu getan, was in seinen Kräften lag, und ultra posse
nemo obligatur. Dr. Ernst Haenssler.


	Ein sonderbarer Professor der Theologie

